
Zeitschrift: Revue de linguistique romane

Herausgeber: Société de Linguistique Romane

Band: 35 (1971)

Heft: 137-138

Artikel: Poésie, source de la commune? : Études lexicologiques du latin parlé à
Lugdunum

Autor: Schmitt, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-399499

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-399499
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


POÉSIE, SOURCE DE LA LANGUE COMMUNE?
ÉTUDES LEXICOLOGIQUES

DU LATIN PARLÉ A LUGDUNUM

De l'époque romaine, nous possédons de nombreux témoignages sur la
vie culturelle du Midi, la plupart indirects ; néanmoins ils nous apportent
une vue profonde sur la vie des colonies romaines en Gaule. Dans les récits
des voyageurs figure souvent un sujet principal, Lugdunum, la « Rome de

la Gaule » ; cela nous explique mieux une lettre de Pline le Jeune, contemporain

de Trajan, adressée à son ami Geminus :

« Bybliopholas Lugduni esse non putabam ac tanto libentius ex litteris
tuis cognovi venditari libellos meos, quibus peregre manere gratiam quam
in urbe collegerint delector. Incipio enim satis absolutum existimare de

quo tanta diversitate regionum discreta nominimi iudicia consentiunt1. »

Pline se montre donc enchanté que ses livres trouvent, à Lyon, non seulement

des lecteurs favorables, mais également des libraires prêts à les

vendre. Cette citation, d'une part, témoigne de l'intérêt qu'éprouvent les

Lyonnais pour leur formation intellectuelle, de leur niveau culturel et de

leur degré d'orientation vers Rome, d'autre part, elle nous montre que le

Lyon d'autrefois, une civitas provinciale, était une ville florissante

qui pouvait se permettre un « luxe » surprenant aux yeux des Romains.
L'histoire nous enseigne que Lyon, après avoir pris la suprématie sur

la ville de Narbonne comme capitale, imprima de plus en plus son empreinte

(Pour toute abréviation voir : Beiheft zur ZRPh et supplément du FEW.)
i. Plinius Minor IX, ii, 2 ; traduction d'Anne-Marie Guillemin (Pline le Jeune,

Paris, 2i959) : « Je ne croyais pas qu'il y eût des libraires à Lyon ; aussi ai-je eu
d'autant plus de plaisir à apprendre par votre lettre que mes opuscules y sont
en vente ; je suis enchanté qu'ils conservent à l'étranger la vogue qu'ils ont
acquise à Rome. Car je commence à croire assez achevés des ouvrages sur
lesquels tombe d'accord le goût public dans des pays si séparés les uns des
autres. »



l68 C. SCHMITT

sur tout l'empire occidental romain. Plus tard, Lyon resta un centre
religieux et culturel admiré à Rome avant tout pour son école de rhétorique *.

Si, ensuite, le centre de romanisation fut transplanté à Trêves, nous y
voyons plutôt la raison de l'importance grandissante des armées du Rhin
que la baisse d'irradiation de la ville de Lyon, d'autant plus que la ville
continua à croître du fait de l'arrivée en Gaule du Christianisme qui eut

pour point de départ cette ville. Dans toute l'histoire chrétienne du Moyen
Age, Lyon joue un rôle prédominant alors que Paris reste dans la pénombre
jusqu'à la fondation de Saint-Denis 2.

II

Dans une étude très intéressante sur l'origine du provençal et du franco-
provençal, Mgr Gardette 3 nomme deux étapes décisives de la romanisation

de la Gallia Lugdunensis toujours retrouvables dans le lexique franco-

provençal :

i° unité lyonnaise-narbonnaise ;

2° indépendance de Lyon, centre linguistique et culturel.
Mgr Gardette réussit à faire entrevoir que l'on retrouve dans la langue

francoprovençale, grâce à l'importance de Lyon, des éléments archaïques,

puristes et poétiques. Le parler de cette région serait donc plus près du

latin classique que celui des autres régions du domaine galloromain.
Quant au lexique archaïsant, Mgr Gardette apporte du nouveau matériel

à une interprétation qui n'a pas encore pu être définitivement établie 4.

En outre il traite les données d'une façon plus sensible et plus profonde

que ses prédécesseurs. En ce qui concerne les tendances archaïsantes du

phonétisme, elles ont été généralement expliquées — dans beaucoup de

recherches minutieuses — par le purisme et le caractère conservateur

i. Voir à ce sujet : Th. Mommsen, Römische Geschichte, t. Ill, Berlin, 1894,

p. 103, où se trouvent de nombreuses précisions historiques sur la ville de Lyon.
2. Voir : F. Rauhut, Warum wurde Paris die Hauptstadt Frankreichs dans

Medium Aevum Romanicum, Festschrift für H. Rheinfelder, Munich, 1963, p. 267-
288 et B. Vidos, Handbuch der romanischen Sprachwissenschaft, Munich, 1968,

P- 3°5-
3. P. Gardette, RLiR 26 (1962), p. 71-89.
4. Le premier essai lexicologique sérieux revient à L. Gauchat, Die französische

Schiveiz als Hüterin lateinischen Erbgutes, dans Festgabe Blümner, Zurich, 1919,
P- 340-356.



POESIE, SOURCE DE LA LANGUE COMMUNE 169

d'une langue séquestrée dans les Alpes avec un centre montrant une
résistance surprenante 1. Cependant, ces mêmes données revêtent un aspect
tout à fait différent par leur combinaison avec une autre théorie, dans le

fond nouvelle, affirmant que dans la langue francoprovençale nous trouvons

des reliques du vocabulaire poétique latin 2 et, peut-être, une influence
du latin classique plus considérable qu'ailleurs sur le système phonétique...
Cependant, ici nous ne traiterons pas les phénomènes phonétiques sous ce

point de vue, notre contribution restera exclusivement lexicologique.

III

Nous nous sommes proposé d'examiner d'un point de vue critique le

matériel publié par Mgr Gardette 3 et de comparer ensuite ses théories

avec le matériel immense présenté par le FEW ; à l'époque de la
publication, celui-ci ne disposait pas encore, dans tous les cas, des résultats
offerts par le Thesaurus Linguae Latinue ThLL), seul ouvrage nous

renseignant en totalité sur les attestations du vocabulaire latin, Forcellini

Fore.) étant pour la plupart des problèmes lexicologiques trop
insuffisant. Il faut donc examiner les thèses à la lumière du ThLL, comme

nous l'avons fait, quand c'était possible, avec le matériel publié auquel
nous joindrons nos découvertes complémentaires faites en fouillant le

FEW, aptes, pensons-nous, à éclairer la thèse poétique 4 qui n'a pas été

acceptée à l'unaniftiité par tous les linguistes 5.

IV

Un des exemples de Mgr Gardette présente un intérêt particulier, il
suffirait à lui seul, s'il était prouvé, à postuler la thèse poétique : molaris
(FEW VI, 3, 28 b), un dérivé de mola qui, d'après Mgr Gardette, ne se

1. Cf. les résultats des recherches de H. Stimm, Entwicklungsgeschichte des

Frankoprovenzalischen, Wiesbaden, 1952 et de H. Hafner, Grundzüge einer Lautlehre

des Altfrankoprovenzalischen, Berne, 1955.
2. P. Gardette, RLiR 26 (1962), p. 89.
3. Ses résultats sont déduits des exemples suivants : Fagea glans, Fragum,

Pirum exemples morphologiques), Feta et molaris exemples lexicologiques).

4. P. Gardette, dans Studi in onore di Angelo Monteverdi, Modena, 1959,
p. 254-268.

5. J. Hubschmid, RLiR 23 (1959), p. 362 suiv.



170 C. SCHMITT

trouve en fonction de substantif que chez Virgile, Enéide VIII, 250,
Ovide, met. III, 59 et, au Ve siècle, chez Sidoine Apollinaire. Deux cartes
montrent l'extension irradiée du mot autour de Lyon, et cela aussi bien
dans le sens de « tertre » (RLiR 26, p. 87) que dans la fonction d'un oro-

nyme (RLiR 26, p. 88). Dans une réplique à Mgr Gardette * M. Hubschmid

essaya d'élargir le champ d'extension de l'oronyme molaris jusqu'en
France du Sud et en Espagne, et même jusqu'en Albanie. Mgr Gardette,
dans sa réponse, a réussi à démontrer, au moins pour les toponymes occitans

de molaris présentés par M. Hubschmid, leur caractère douteux en

ce qui concerne leur interprétation par « tertre », et les restrictions de

M. Hubschmid n'admettant pas l'évolution sémantique de « tertre » >
« rocher » furent également réfutées par Mgr Gardette, refus accepté et
fortifié par le FEW qui nous cite un autre exemple convaincant dans le

sens de l'argumentation du Lyonnais 2. Après tout, l'existence du

toponyme dans le domaine galloromain sur un territoire plus large que ne le

définit Mgr Gardette (RLiR 26, p. 87 et 88) nous semble douteux, car les

toponymes de Hubschmid sont trop vagues et leur interprétation sémantique

n'est pas suffisamment claire. La question décisive reste donc l'origine

de l'appellatif ; s'agit-il vraiment d'un mot poétique ou bien d'une
dénotation du latin vulgaire Ni M. Hubschmid ni Mgr Gardette ne me
semblent avoir consulté le ThLL qui nous donne les informations suivantes :

molaris (ThLL Vili, 1336-1338) : expliqué par Isidor, orig. 19, 10, 10 :

« Molaris in parietibus utilis, ex qua... et molae fiunt : unde nomen traxit;
huius quattuor genera : albus, niger... »

Cette explication, bien sûr, ne nous fait guère avancer, il faut donc

examiner les différentes attestations d'après la valeur sémantique et la
fonction syntaxique de molaris ;

molaris se rattache :

i° à la construction du moulin ;

2° avec lapis, avec saxum à la désignation de la meule ; il est remarquable

de constater que dans ces deux sens molaris n'est jamais employé
en ellipse 3 ;

1. Ibid.
2. FUIT VI, 28 b fait suggérer l'existence de plusieurs parallèles de «rocher» >

« tertre » : « doch ist dieser zweifei unberechtigt, vgl. als parallele St.-Bresson-y^s
«montagne» (< *rocca), hier 10, 435 a.usw. »; FEW, X, 435 a, article de *rocca:
nous ne trouvons qu'un seul exemple.

3. Cela ne surprend pas puisque mola (>meule) a survécu non seulement en



POESIE, SOURCE DE LA LANGUE COMMUNE i IJl
3o dans le sens de « lapis, fragmentum saxi » nous le trouvons chez

Virgile, Énéide VIII, 250 (...ramis vastisque molaribus instat), où Virgile
traduit Homère, II. VII, 270 (¡¿uAoeiSéï irixpw).

Molaris est donc employé en fonction de traduction, ce que Servius a

bien reconnu (Serv. : asperrimis saxis, non unde molae fiunt ; et secundum

Homerum). Le mot nous semble être poétique pour deux raisons :

i° pour Virgile il fallait trouver une traduction adéquate d'Homère ;

2° Virgile, par respect d'Homère, n'aurait jamais laissé passer un
vulgarisme dans son œuvre, notamment dans les passages empruntés à l'Iliade.
Nous pourrions encore voir une troisième preuve dans le fait que Claud.

Don. (voir : ThLL) croit devoir expliquer le mot molaris aux lecteurs de

l'Enéide (scilicet... fragmentis... saxorum).
Que montrent les autres documents que ne citent ni M. Hubschmid

ni Mgr Gardette Molaris dans le sens virgilien se trouve encore trois
fois chez Stace, donc dans le même genre, la légende épique. On doit

remarquer que Virgile fut toujours le modèle de Stace, et suivant la
tradition poétique de l'antiquité, il fallait atteindre son maître pour réussir

une œuvre. D'autres témoignages chez Tacite, hist. 2, 22, 2, Lactance,
Mort. Pers. 15, 3 s'interprètent de la même façon, et, enfin, les quatre
témoignages chez Sidoine Apollinaire, né à Lyon, ne semblent être que
de l'eau apportée au moulin de Mgr Gardette.

En somme, la tradition latine de l'appellatif nous suggère une interprétation

poétique de molaris ; encore faut-il pour appuyer cette thèse,

trouver d'autres exemples dans le lexique francoprovençal faisant penser
à une tradition poétique.

Il nous semble beaucoup plus difficile de prouver la même provenance pour
le mot SAXUM qui, dans le domaine galloromain, ne se trouve qu'en franco-
provençal, comme l'a déjà constaté Gauchat 1 (v. FEW XI, 258 b). En gallo-
romain, *rocca reste en vigueur. Le domaine francoprovençal, si fidèle

aux substrats, a adopté le mot latin (saxum) qui se trouve encore dans un
seul nom de lieu dans le département du Tarn. Forcellini (III, 696 c, article
de petra) est d'avis que petra a remplacé saxum en latin vulgaire. Nous

pouvons remarquer que saxum, attesté depuis Plaute, jouit d'une préférence

marquée, semble-t-il, en langue élevée pendant toute la latinité.

galloromain mais aussi dans toute la Romania, ce qui prouve une existence
perpétuelle du mot (cf. FEW VI, 3, 23 a).

1. L. Gauchat, loc. cit., p. 342.



172 C. SCHMITT

Il est très souvent employé chez Virgile (1 000 fois environ) et chez Cicerón.
La littérature latine a-t-elle contribué à la survie de ce mot qui, peut-être,
ne faisait pas partie du latin vulgaire

Citons en troisième lieu un exemple déjà interprété par M. v. Wartburg

x : vertex (FEW XIV, 320 b), vortex (FEW XIV, 633 b). Ce

dernier survit en francoprovençal dans le sens de « gouffre de rivière » et
avec une « évolution sémantique » (FEW) dans le sens de « cheville de

charpente ». Le verbe dérivé de vortex, *revorticare, se trouve sur une
aire plus étendue (Fr.-Comté et Bourgogne). Une attestation en rouergat 2

ne se trouve pas dans le FEW sous l'article vortex 3. Encore nous semble-

t-il que abond. vordo « cheville de charpente » et lyonnais vorge « salix

caprea » sont à réduire au même radical 4. En tout cas, à l'époque de la
romanisation de la Gaule, vortex n'existe que sous la forme de vertex
désignant « Wasserstrudel » et « Scheitelpunkt ». Dans Virgile, Enéide I,
117 (employant un archaïsme 5 qui se trouve chez Ennius), nous lisons :

« rapidus vorat aequore vortex (navem) » 6. Si deux cents ans plus tard

1. W. v. Wartburg, die Entstehung der romanischen Völker, Tübingen, 2i95i,
p. 50 ; et id. dans Estudios dedicados a Menéndez Pidal, Madrid, 1952, t. III,
p. 211-213 EstMP).

2. W. v. Wartburg, dans EstMP cite une attestation rouergate « tourbillon
d'eau », tirée de Brunel, Chartes, de 1150, dont la traduction semble être
contestée (FEW XIV, 633 b).

3. Elle se trouve FEW XIV, 633 a dans l'article *worrike. Brunel avait
traduit vorz par « tourbillon d'eau » et après il changea sa traduction en « oseraie ».

M. v. Wartburg (dans le FEW) semble accepter la deuxième version (sans parler
de EstMP III, p. 211-213), seulement les indications complémentaires dans

le FEW prêtent plutôt appui à une traduction par « tourbillon d'eau ».

4. W. Meyer-Lübke, ZRPh 32, p. 748, refuse l'étymologie de A. Thomas,
Romania 37, p. 138, qui rattache vorge « salix caprea » à vortex. Pour M.-L.
vortex ne fait pas partie du latin apporté à Lyon par les Romains (sans parler
des difficultés que lui poserait l'évolution sémantique). Ses remarques prêtent
un appui complémentaire à l'étymologie de J. Hubschmied, VoxRom 3, p. 104,
qui nous semble être la plus vraisemblable : J. Hubschmied réduit vorze à
*worrik qui montre le même suffixe que l'italo-celtique salile- «Weide», à piém.
gor(r)a, gurra et au gaulois *gworra, *gurra, agaul. worrâ. Le terrain
d'extension est très cohérent : aux nombreuses attestations galloromaines
(v. FEWKTV, 633 a, *worrike «Weide») s'adjoignent les attestations piém. et
ligur. (AIS 600, 601). Une parenté avec les attestations suivantes dans le
domaine germanique semble indéniable : an. orf, ahd, mhd, worp, schwzdt.
worb « Sensenstiel » (< « Stock, Rute »). L'évolution sémantique de « salix
caprea » > « cheville de charpente » semble être bien vraisemblable.

5. Voir à ce sujet : M. Leumann, die lateinische Dichtersprache, dans Museum
Helveticum IV, p. 110-139.

6. W. v. Wartburg, EstMP III, p. 211.



poesie, source de la langue commune 173

Caper nous enseigne qu'il y a une différence entre vortex et vertex,
c'est donc parce qu'il a lu Virgile n'employant vortex qu'au sens de

« Wassertrudel » et non pas vertex, comme l'aurait exigé l'usage contemporain

1. Vortex en latin parlé n'existe plus à l'époque de Caper, qui ne
connaît point les lois phonétiques et en fait une désignation indépendante
de vertex. Ce mot a trouvé sa survie en littérature archaïsante et n'était
pas inconnu aux amateurs des lettres classiques latines. Nous voyons
donc dans vortex — comme M. v. Wartburg — un « stehengebliebener
Zeuge » 2 de l'influence de la littérature classique à Lugdunum qui se range
bien dans la série des autres exemples déjà cités.

Pour un autre mot qui ne vit que dans le domaine francoprovençal et

encore dans le logoudorien, le verbe ruere (FEW X, 542 b), certainement

relique dans un village alpestre, nous aimerions supposer la même origine
littéraire, nous le rangerions dans la série des verbes comme maturescere
(FEW VI, 1, 531 a) où M. v. Wartburg remarqua : « dieses einzelne
fortleben im galloromanischen kann sich nur durch die nähe von Lyon erklären,
wo maturescere, ausgehend von der dortigen rednerschule, einst in gebrauch
war. » 3 ThLL VIII, 492 f ne nous donne pas un aperçu clair sur la vie de ce

verbe, il semble cependant que Virgile ait eu pour ce verbe une certaine

préférence 4...

Nous savons que le préfixe prae- se trouve assez rarement dans les mots
hérités du vieux fonds latin vulgaire. Il est alors d'autant plus étonnant

que PRAESCiNDERE (FEW IX, 305 b), assez rare en latin, ne vive que
dans les environs de Lyon d'où il s'est étendu jusqu'en Creuse. Dans le

sens agricole il est attesté depuis Vitruve, il est utilisé avant tout par les

écrivains de l'agriculture. Le préfixe étant très rare dans les mots hérités

du latin, notamment dans le vocabulaire ayant trait à l'agriculture,
nous y voyons un mot survivant grâce à la littérature, qui, semble-t-il,
a influencé le lexique agricole avec plusieurs exemples :

La survivance de melligo (FEW VI, 1, 682 b) a été déjà remarquée
comme curiosité du francoprovençal 5, il en est de même avec natura

r. FEW XIV, 634 a.
2. W. v. Wartburg, EstMP III, p. 211 et déjà W. Meyer-Lübke, ZRPh 32,

p. 748.
3. FEW VI, 1, 531 a.
4. Cf. le lexique virgilien de Merguet, p. 607.
5. L. Gauchat, loc. cit., p. 348, qui parle de «griechisch beeinflußte Form

MELUM».



174 c' SCHMITT

(FEW VII, 45 b) ne survivant que dans le francoprovençal dans la valeur
sémantique du latin classique, A l'époque du classicisme augustéen, natura
qui ne faisait pas partie de la langue commune a pris le sens du grec çtiaiç
(Fore. III, 636 b) désignant donc les membres génitaux masculins et
féminins des hommes (attesté depuis Cicerón) et des animaux (attesté
depuis Priscian). Dans la langue vulgaire nous trouvons grand nombre
de mots de caractère affectif pour les désigner 1. Natura, ne serait-ce pas
un euphémisme de la société lyonnaise survivant encore de nos jours

Il semble qu'un autre mot francoprovençal qui ne se trouve nulle part
ailleurs dans la Romania faisait partie du langage de la haute bourgeoisie
lyonnaise, et non pas du langage des soldats et des vétérans 2 qui
occupaient les territoires du sud-est de la France : munus (singulier), muñera
(pluriel) (FEW VI, 3, 226 a) que nous trouvons dans le fribourgeois. Sa

survivance est encore fortifiée par l'existence d'un dérivé de la racine

muner- : munerare, cité par Gauchat 3. Munus est attesté depuis Plaute

(ThLL VIII, 166) et signifie dans la poésie amoureuse « cadeau d'amour ».

L'usage en a été fait par Ovide dans un sens assez large 4 ; ailleurs munus-
munera pouvait avoir le sens de « cadeau de mariage » comme aujourd'hui
dans le fribourgeois : Virgile, Enéide I, 647 « dives quae muñera Dido fece-

rat ». Munus était certainement un cadeau luxueux, fait donc partie de

la vie de la haute bourgeoisie romaine. La forme fribourgeoise serait donc

une réminiscence de plus de la littérature classique latine et de ses lecteurs,
les cives Lugdunenses.

V

Si la thèse de Mgr Gardette semblait jusqu'alors toujours assez

hypothétique malgré tant d'exemples — étant donné que le matériel, pour
la plupart des mots, ne pourra jamais être définitivement éclairci, car
nous ne possédons pas une description du lexique latin de l'époque latine,
et que les futures recherches dans les patois fourniront toujours des attes-

1. Voir à ce propos : I. Oppelt, die lateinischen Schimpfwörter und verwandte
sprachliche Erscheinungen, Heidelberg, 1965, p. 154 suiv.

2. Pour les paysans et les soldats, il ne comptait que le legitimum ou le
"vergo « dot », cf. Ch. Camproux, Essai de géographie linguistique du Gévaudan,
Paris, 1962, t. II, p. 746.

3. L. Gauchat, loc. cit., p. 352.
4. Voir : A Concordance of Ovid, Washington, 1939, p. 1202-1205 (correspondant

à, à peu près, 2 000 attestations ovidiennes).



poésie, source de la langue commune 175

tations d'un lexique qu'on croyait oublié dans le temps — nous croyons
cependant pouvoir donner un appui convaincant à la thèse poétique avec

un exemple qui n'a pas encore été, jusqu'alors, reconnu à cause d'une
fausse interprétation des témoignages et du manque de lexicalisation latine
(notamment de Forcellini) : excrementum (FEW III, 282 b), incremento!

(FEW IV, 630 b).
a) Excrementum : I. Vionn. ekrvme « enfant nouveau-né » ; remarque

du FEW : « stimmt lautlich vortrefflich, Vereinzelung unsicher ». Cependant

les documents latins pour excrementum nous font douter de cette
évolution sémantique 1.

b) Incrementum : I. P.-d'Enh. einkremein « enfant », Blon. ëkromë

«id. ; petite bête; petite chose», Vionn. ekrome «enfant nouveau-né». Il
semble que les formes sous a et & soient à réduire au même radical lt.
incrementum, comme le suppose FEW IV, 631 a.

Dans l'article incrementum, M. v. Wartburg explique : « schon im
späteren Latein wird incrementum in der Bedeutung « Sprössling,
Nachkomme » gebraucht. Da diese Bed. im lt. nur in späten und weniger bekannten

Texten belegt ist, kann I kaum entlehnt sein, sondern wird wohl
diese lt. Bed. fortsetzen. »

Cette explication est fausse ou tout au moins insuffisante et nous y voyons
la raison pour laquelle Mgr Gardette, dans son article sur l'origine du
provençal et du francoprovençal, ne mentionne pas cet échantillon exemplaire

en faveur de sa thèse. Un coup d'œil dans un simple dictionnaire
latin suffit pour trouver qu'il s'agit ici d'un mot très intéressant qui ne se

trouve pas « nur in späten und weniger bekannten Texten », mais d'un mot
du latin classique attesté — dans le sens des mots francoprovençaux —
dans l'une des œuvres les plus connues de l'antiquité, dans la quatrième
églogue de Virgile :

adgredere, o magnos (aderit iam tempus) honores
cara deum suboles, magnum Iovis incrementum 2. (4, 48 suiv.)

1. Voir : ThLL V, 2, 1283, où nous trouvons une explication du mot tirée
de glosses : « excrementum quod in aliqua re supercrescit, utputa in arboribus
ea quae putantur excrementa dicuntur, ut in vitibus et in corpore, si quid excre-
verit, excrementum dici potest. » Une évolution sémantique de « excroissance »>
« enfant, enfant nouveau-né » nous semble être impossible.

2. Traduction de E. de Saint-Denis, Virgile, Paris, 1942 : « Aborde alors (ce
sera le moment) les grands honneurs, ô cher rejeton des dieux, grand prolongement

de Jupiter. »



176 C. SCHMITT

La quatrième églogue, la poésie centrale des bucoliques 1, n'a pas seulement

le caractère éphémère d'une poésie écrite à l'occasion d'un
anniversaire de naissance. Des générations de philologues classiques se sont
intéressés à l'identification du petit garçon, mais l'importance particulière

de cette poésie provient de son effet historique et culturel. Cette

églogue est chargée de tant de secrets, elle cache tant de significations,
elle offre tant de mysticisme impénétrable, qu'on lui attribua un sens

chrétien et qu'on essaya de faire de Virgile un prophète du Christ 2. Il
est donc certain que cette églogue fut l'objet d'une vénération pareille à

Lyon.
Les documents du ThLL nous révèlent les aspects intéressants de ce

mot : ThLL III, 1, 1043 suiv. : incrementum se trouve dans la littérature
latine depuis Varron et Cicerón. Il possède deux sens principaux :

i° « augmentum » augmentation due à des choses matérielles) ;

20 « suboles » enfants, postérité).
Dans le premier sens, il se trouve depuis Varron et Cicerón dans de

nombreux textes à travers toute la latinité jusqu'au Moyen Age. L'évolution

sémantique de « augmentum » > « suboles » nous est offerte et illustrée

par un document du ive siècle après J.-C. : Firm. math. V, 2, 10 « prosperae
subolis incrementa decernit ».

Incrementum dans le sens de « enfant, enfant nouveau-né » s'expliquerait

donc par l'usage elliptique comme le montre cet exemple du ive siècle,

et c'est justement l'ellipse dont se servent la plupart des poètes latins.
Nous trouvons incrementum dans le sens de « enfant, bébé » depuis

Virgile dans la littérature latine. Servius donne l'explication suivante :

« Nutrimentum ; et est vulgare quod bucolico congruit carmini. » Cette

explication est certainement fausse, car la quatrième églogue n'offre point
de vocabulaire vulgaire. En outre, ce mot se trouve une deuxième fois chez

Virgile avec un contexte pareil :

Cara Iovis suboles, magnum Iovis incrementum. (Virg., Ciris 398.)

Aussi bien dans l'églogue que dans Ciris, un mot vulgaire dans cette

tonalité serait complètement déplacé. Ce que Servius nomme « vulgare »

nous semble plutôt être une création poétique de Virgile qui arrache

1. Voir : F. Klingner, Virgil, Zurich, 1967, p. 68-84.
2. Voir à ce propos : L. Sattina, Virgilio profeta di Cristo, dans Virgilio nel

medio evo, Torino, 1932.



poesie, source de la langue commune 177

incrementum du langage et de la sémantique de tous les jours et lui donne

un nouveau sens poétique bien déterminé par le contexte.
Incrementum dans le sens « enfant nouveau-né » ne se trouve plus

lexicalisé pendant longtemps. Ce n'est que dans l'Itala, gen. 43, 8 que
nous le retrouvons, et ici (quelle coïncidence étrange avec les exemples
de molaris ne se trouvant après le classicisme augustéen que chez le

Lyonnais Sidoine Apollinaire 1 dans le Codex Lugdunensis D'autres
attestations dans un pseudo-Ambroise et chez Ennodius (tous deux du
VIe siècle) se trouvent chez des écrivains précieux connaissant bien le

latin classique par lecture, et qui avaient appris « leur Virgile » à l'école.

Que montre la tradition latine de ce mot Création poétique de Virgile,
il n'a pas su pénétrer dans la langue commune. La vénération de cette

poésie mystérieuse et notamment du poète à l'époque post-classique et
chrétienne assure la lecture de cette églogue dans les écoles de Lugdunum,
la position du mot dans cette poésie, la valeur sémantique dont le charge

Virgile, le qualifiant de dénotation recherchée pour un « enfant nouveau-
né » et, de là, pour « enfant » en général. La connaissance de la littérature
n'étant nulle part plus exacte que chez les Gaulois et Romains de

Lugdunum, il devient partie du lexique des Lyonnais cultivés et de là il pénètre
dans le domaine linguistique influencé et dépendant de ce centre culturel
irradiateur, où il vit, de nos jours, dans la région de Fribourg qui a subi
moins d'influence du français que le centre du francoprovençal, dont il
était issu.

VI

Mgr Gardette ne parla que d'hypothèse. Je crois que nos découvertes
mises en relation avec ce qui était déjà connu, ont contribué à cerner
d'une manière plus précise ce qui était toujours resté dans le vague. La
survivance du lexique poétique de la littérature classique latine dans le

domaine francoprovençal nous semble assurée. Dans la formation du

francoprovençal, la littérature classique et les écoles de rhétorique semblent
avoir joué un rôle décisif comme le prouve un nombre de témoins toujours
vivants. L'histoire du lexique francoprovençal n'a pas encore été écrite 2.

Il nous semble être sûr que là, il sera question de ce vocabulaire qui n'est

1. Cf. p. 170.
2. P. Gardette, RLiR 24 (i960), p. 352.

Revue de linguistique romane.



178 C. SCHMITT

pas seulement intéressant par lui-même, mais aussi par le témoignage
indirect d'une position linguistique indépendante du domaine franco-
provençal à partir de la montée de Lyon (ier siècle) jusqu'à la fin de la
christianisation de la Gaule. A cette époque, où ailleurs en Gaule le latin
vulgaire déchut de plus en plus et devint l'ancien français et l'ancien
occitan, cette déchéance fut freinée et retardée par le centre culturel de

Lyon. C'est à son indépendance culturelle et linguistique et à ses écoles

exemplaires que Lyon doit le caractère singulier de son vocabulaire.
Mgr Gardette a supposé des éléments poétiques dans la langue franco-

provençale ; nous voulons préciser cette hypothèse : le lexique montre
aujourd'hui, après presque deux mille ans, toujours des traces de la langue
de Cicerón, Pline et Virgile, qui semblent avoir été les écrivains préférés,
des pères de l'église et des maîtres d'école qui cherchaient à écrire et parler

le « bon latin ». Phénomène étonnant, car il s'agit d'une permanence
malgré la « perméabilité du francoprovençal aux invasions du sud » 1 et

malgré le fait que « la vallée du Rhône apparaît comme une grande route » 2.

Faut-il supposer que l'influence des poètes latins se limite au vocabulaire
et que les maîtres d'école se contentaient de corriger les vulgarismes
lexicaux Certes non, comme le montrent les grammaires de ce temps.
Le lecteur attentif, l'élève assidu et les représentants studieux de l'Église
ont tous vécu en contact immédiat avec le latin littéraire ; nous n'avons

qu'à comparer l'évolution de la langue allemande pendant ces quatre cents
dernières années influencée par l'affinité avec le latin classique pour
comprendre la force de ce que j'aimerais appeler adstrat intellectuel. Son

influence a certainement été plus considérable à Lyon où l'on parlait un
idiome issu du latin. La force des autorités administratives et religieuses
se trouvait donc réunie avec celle de la tradition classique, ce qui devait

marquer la langue bien plus que l'invasion burgonde, qui n'a pas bouleversé

le pays 3. Elle a eu lieu bien plus tard et son influence lexicologique

1. P. Gardette, RLiR 26 (1962), p. 375.
2. Ibid., p. 189.
3. Voir : J. Jung, die romanischen Landschaften des römischen Reiches,

Innsbruck, 1881, p. 272 : «Die einen waren reichsfreundlich gesinnt und suchten
mit den Romanen einen billigen Ausgleich zu treffen ; so namentlich die
Burgunder. Diese erkannten von Anfang an die kaiserliche Oberhoheit an, betrachteten

sich als « Soldaten des Reiches » und nahmen nur das solchen gebührende
Einquartierungsdrittel für sich in Anspruch. » Encore une autre remarque, ibid.,
p. 272 mérite notre attention spéciale, d'autant plus que la plupart des linguistes
semblent négliger l'importance de ce phénomène : « Zu den Burgundern flüchte-



POÉSIE, SOURCE DE LA LANGUE COMMUNE 179

n'a pas dépassé la somme d'une vingtaine de mots de « provenance
uniquement burgonde » 1, en somme elle ne fut pas plus importante que la
contribution lexicale immédiate de la littérature latine à l'époque proto-
francoprovençale. Ce que nous supposons c'est que les phénomènes archaï-
sants et puristes en morphologie et en phonétique — que nous n'avons

pas traités ici — sont certainement, eux aussi, à voir en relation avec
l'influence considérable du latin classique.

Pour le francoprovençal, l'époque décisive de la fragmentation du latin
galloromain est donc, au moins pour son lexique, le moment de sa séparation

du domaine d'oc et de son orientation vers la ville de Lyon, la capitale
culturelle du domaine sud-est 2. Le francoprovençal, langue au croisement
des grandes routes romaines, s'est formé à l'époque de l'indépendance
lyonnaise et se base sur un fonds roman particulier, résultat d'un latin
plus littéraire qu'ailleurs en Gaule. Ces bases puristes n'ont jamais été

ten die compromittirten Persönlichkeiten aus dem übrigen Gallien z. B. vor den
Gothen : Riothamarus, Ecdicius u. a. ». Nous avons donc à l'époque de l'invasion

burgonde un apport important de romains cultivés
1. Cf. W. v. Wartburg, La fragmentation de la Romania, Paris, 1967, p. 81

suiv. ; voir aussi : E. Gamillscheg, Romania Germanica, t. Ill, Berlin-Leipzig,
p. 47 : « Die Sonderstellung des Südfranzösischen ist aber nicht so zu deuten,
als ob das Nachwirken des Burgundischen die lautliche Entwicklung des
Romanischen im Burgunderreich beeinflußt hätte. Die Herrschaft der Burgunder
schließt vielmehr des Südosten Frankreichs kulturell zusammen. Diese
Zusammengehörigkeit .ist die Voraussetzung dafür, daß sich in der Zeit der stärksten
Umgestaltung des Vulgärlateinischen, vom 5. bis 8. Jhdt. im Südosten Galliens
eine eigene Mundartengruppe entwickelte. »

2. Nous ne pouvons pas accepter non plus l'opinion de B. Vidos, Handbuch
der romanischen Sprachwissenschaft, Munich, 1968, p. 334, note 61 : « das
Frankoprovenzalische gehört in der Tat ursprünglich zum nördlichen galloromanischen

Sprachgebiet. Seit etwa 700 entfernt es sich jedoch Schritt für Schritt
sowohl vom nördlichen Galloromanischen wie auch vom Provenzalischen (alors
qu'il a fait, d'après Vidos, partie de la langue d'oil und wird gegen das 13.
Jhdt. ein selbstständiges Sprachgebiet. » Contre cette unité français-proto-fran-
coprovençal parle déjà la présence des Burgondes qui formaient quasiment un
paravent contre les influences du Nord ; v. à ce propos aussi G. de Manteyer,
la Provence du Ier au XIIe siècle (dans Mémoires et Documents publiés par
l'école des Chartes, VIII, t. I, Paris, 1908, t. II, Gap, 1926), t. I, p. 1 suiv., où
il adopte l'idée de César disant que le midi était la province par excellence
constituant le passage de l'Italie aux Pyrénées, comprenant le Massif Central, Vienne,
Lyon, le lac Léman et les Alpes (cf. J. Caesar, B. G. I, 2, 3 : « provincia nostra »).

Lyon n'a donc pas fait partie de la Gaule du Nord, de la provincia Belgica. En
plus : op. cit., p. 16 : depuis le Ve siècle la Provence est appelée Provincia, la
provincia Lugdunensis n'y est pas comprise, elle est donc politiquement (et
linguistiquement) disloquée.



18o C. SCHMITT

complètement perdues et ainsi il reste plus conservateur malgré l'influence
incontestable des superstrats germaniques et la menace des langues française

et occitane cherchant à l'envahir des deux côtés. C'est ainsi que
s'explique l'erreur de H. Stimm qui se fit induire en erreur par le caractère
des scriptae toujours conservateur et traditionnel (ou bien classique et

érudit) au Moyen Age, dont dépend sa théorie sur la diphtongaison qu'il
ne peut trouver dans les textes qu'au xine siècle 1. Les scriptae
trompeuses ont été reconnues par H. Hafner qui mentionne ces difficultés dès

l'introduction 2. Nous aimerions attribuer au niveau culturel de Lyon
et à son influence longtemps profonde l'état classique ou conservateur
des scriptae francoprovençales au Moyen Age. A cette date le francoprovençal

dispose d'une indépendance linguistique depuis mille ans au moins :

Lugdunum et Vienna Allobrogorum ont été acceptés, sans changement,

par les Romains et leur administration qui en firent la Civitas Lugdunensis
et la Civitas Viennensis. Cette répartition se reflète dans les diocèses du

Moyen Age, qui comprennent donc, grosso modo, les vieilles gentes
gauloises 3. De tout cela résulte une cohérence politique, religieuse et culturelle

de ce domaine qui a toujours formé un ensemble, et les traces de

cette unité millénaire n'ont pu être effacées ni au Moyen Age ni aujourd'hui,
où le francoprovençal montre encore assez de force pour enrichir « la langue
nationale, les terminologies scientifiques et techniques, la langue populaire
et l'argot de Paris » 4 et où il laisse toujours des traces d'irradiation dans

le domaine d'oc 5. Si aujourd'hui nous qualifions la langue francoprovençale

de patois, c'est que depuis le xvie siècle la langue administrative,
le français s'impose 6. Mais le francoprovençal garde, malgré tout, bien
des monuments de l'époque fière de son indépendance ; sa frontière lin-

i. H. Stimm, Entwicklungsgeschichte des Frankoprovenzalischen, Wiesbaden,
1952.

2. Voir : H. Hafner, op. cit., p. xi et xn et passim ; etB. Vidos, op. cit., p. 266,
note 5.

3. Voir à ce sujet : H. Morf, Mundartenforschung und Geschichte auf romanischem

Gebiet, dans BDR 1 (1909), p. 14-15 ; id., Zur sprachlichen Gliederung
Frankreichs, dans Abhandlungen der kgl. Preussischen Akademie der Wissenschaften,

Phil. Hist. Classe, 1911, Mém. IL Et C. Merlo, La Francia linguistica
odierna e la Gallia di Giulio Cesare, dans Reale Academia d'Italia. Rendiconti,
série VII, t. II (1940), p. 67 suiv.

4. K. Baldinger, Les mots lyonnais et francoprovençaux en français, dans
Mélanges Gardette, Strasbourg, 1966, p. 79.

5. Ch. Camproux, op. cit., p. 775.
6. A. Dauzat, Les patois, Évolution-Classification, Paris, 1927, p. 135.



POÉSIE, SOURCE DE LA LANGUE COMMUNE l8l

guistique est dans l'ensemble des parlers du nord la plus claire et la plus

persistante (peut-être à l'exception du wallon qui a gardé et son indépendance

linguistique et son indépendance politique). Les jugements de

Mme Borodina « le francoprovençal est une langue qui n'a pas réussi » 1

et la thèse opposée de B. Hasselrot parlant d'un « dialecte qui a trop bien
réussi » 2 nous semblent exiger une modification : sur le plan synchronique
nous pouvons certainement parler, comme on le fait, aujourd'hui, surtout
en France, d'un dialecte « qui a trop bien réussi » et se distingue nettement
des dialectes des régions environnantes. Sur le plan diachronique, nous
constatons un phénomène qui n'a peut-être son pareil qu'en roumain :

une langue qui a réussi malgré tout.

Heidelberg. Christian Schmitt.

i. RLiR 22 (1958), p. 91.
2. RLiR 30 (1966), p. 265.


	Poésie, source de la commune? : Études lexicologiques du latin parlé à Lugdunum

