
Zeitschrift: Revue de linguistique romane

Herausgeber: Société de Linguistique Romane

Band: 27 (1963)

Heft: 107-108

Artikel: Une langue fantôme : le judéo-français

Autor: Banitt, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-399314

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-399314
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UNE LANGUE FANTOME : LE JUDÉO-FRANÇAIS

Les grands dictionnaires modernes traitant de l'étymologie française

ou de la langue du moyen âge ont pris l'habitude de citer, à côté de

toutes les formes dialectales relevées, et parmi les différents sens attribués
au vocable en question, certains termes attestés dans des textes juifs et

désignés sous le nom ¿e judéo-français ou de son correspondant allemand.
C'est ainsi que Meyer-Lübke, dans la liste des parlers qui figurent dans

son REW 1, note judenfran^ösisch([p. xxx)àcôté àe judenitalienisch,
judenkatalanisch et judenspanish. En fait, dans le texte même de l'ouvrage, il
parle aussi de jüdisch-französisch (nos 302, 401, 1205 a, 5604, etc.). Les

mêmes termes reviennent dans YAFW 2 de Tobler-Lommatzsch et
M. von Wartburg, qui mentionne judfr. (Judenfran^osisch) dans la liste
des « allen mundarten » entre afr. et awall. zu Supplement de son FEW >,

en fait usage assez fréquemment dans l'ouvrage même4, ainsi que des

termes judéo-français (p. ex. t. IV, p. 739 a, s. v. inteiligere') jiidenproven-
~alisch (t. II, p. 23 a, s. v. cadaver) et jüdisch-romanische idiomen (ibid.).

Quel idiome, au juste, représente ce composé, judéo-français S'agit-il
d'un dialecte de la langue d'oïl, limité aux Juifs de la France du Nord,
et qui a connu une évolution particulière, aux caractéristiques isoglosses,
comparable, disons, à Panglo-normand, limité, lui, aux habitants
francophones de l'Angleterre

S'agit-il du développement, particulier au territoire français, d'une

langue primitivement commune à tous les Juifs de la Romania Faut-il

supposer que, parallèlement à l'évolution gallo-roman > français, il y
ait eu un développement judéo-roman 2> judéo-français

Ou bien, devons-nous attribuer à ce trait d'union une signification

1. Romanisches etymologisches Wörterbuch, Heidelberg, 19355.

2. Altfranzösisches Wörterbuch, Berlin, 1925-.

3. Französisches etymologisches Wörterbuch, Bâle, 1928-; Supplement, 1957.

4. Par exemple, au t. Ili, ss. vv. calare, calcare, cannabis, kasser, cenlipelie, character,

cicer, conjungula.
Revue de linguistique romane. 17



24e M. BANITT

analogue à celui de «franco-provençal», anglo-saxon », « judéo-chrétien

», c'est-à-dire qui unit en une entité de caractère mixte ou intermédiaire

deux organismes autrement distincts Ce qui, dans notre cas,
donnerait un idiome constitué d'éléments hétérogènes juifs ' et français,
tant dans le domaine lexical que grammatical et phonétique.

Ou bien encore, avons-nous affaire à une coinè, comme la coiné franco-
picarde, par exemple 2, c'est-à-dire que les Juifs parlaient une langue à

eux, quelle qu'elle fût, qu'ils francisaient pour être à la mode ou pour se

faire comprendre »

Peut-on parler de mélange ou de juxtaposition de deux langues Est-ce

une langue mixte Quels sont les systèmes qui se sont interpénétrés, la

phonétique, la morphologie, la syntaxe, le vocabulaire Y a-t-il eu

mélange ou ne s'agit-il que d'emprunts Le nombre de cesemprunts est-
il assez grand pour nous autoriser à parler d'une langue mixte

Il n'en est rien.
Cette étude voudrait prouver que le terme « judéo-français » a été

emprunté à des considérations d'un ordre différent de celui de la linguistique

française, qu'il a été appliqué à tort au français des Juifs du mo3ren
âge, que cette fausse dénomination a entraîné la création de toutes pièces
d'une entité linguistique qui n'a jamais existé dans la réalité : le judéo-
français», langue fantôme.

Le signifiant.

Les premiers savants qui, au siècle dernier, s'étaient penchés sur les

textes juifs du moyen âge, où figuraient des mots en langue française, ne

pensaient pas à les qualifier autrement que de « français » ou d'« ancien

français ». Que ce fût Zunz +, Delitzsch > ou Steinschneider 6, Berliner '¦,

1. Il serait difficile de préciser en quoi consistaient ces éléments «juifs», puisque
l'hébreu n'était plus parlé en Palestine depuis le temps de Jésus et dans la Diaspora
depuis bien plus longtemps. Cf. B. Blumenkranz, Juifs et Chrétiens dans le monde

occidental, Paris-La Haye, i960, p. 4.
2. Cf. A. Henry, L'Œuvre lyrique d'Henri III, Duc de Brabant, Bruges, 1948.

3. On se demande par qui, puisqu'il ne s'agit que de textes en caractères hébraïques.

4. Zeitschrift für die Wissenschaft des Judenthums, 1822, p. 328.

5. Jesurtin, Grimm., 1838, p. 241 ; Literaturblatt des Orients, 1844, col. 294.
6. Die fremdsprachliche Elemente im Neuheb falschen. Prag, 1845.

7. Raschìi in Pentateuchitm Coinmeutarius, Berlin, 1866, p. xvi.



LE JUDEO-FRANÇAIS 247

Darmesteter ' et Neubauer -, Boehmer >, Diez * ou Renan >, Perles fc,

Brandin 7, Schlessinger s et tous ceux qui ont publié des textes de ce

genre », les mots, les gloses, les passages sont traités de « français » ou
d'« ancien français ». De même Blondheim, dans ses premiers travaux 10,

ne parle que de « gloses françaises » et de « documents de l'ancien français
en caractères hébreux ».

Les textes mixtes sont nommés « hébraïco-français » (Neubauer),
« hébreux-français » (Lambert et Brandin), « hébreux et français »

(Darmesteter). Le terme « judéo-français» apparaît pour la première fois, en

1880, au premier tome de la Revue des Etudes Juives, comme épithète à la
« bibliographie» que devait rédiger I. Loeb (p. 124). Dès le deuxième

tome, le vocable est tombé. Dans l'index des 50 premiers tomes de la

R. E. f. (Paris, 1910), nous trouvons l'élément « judéo- » soudé à

«allemand », « arabe », « babylonien », « chaldéen », etc. ; pas de traces de

« judéo-français ».

Les éditeurs du recueil posthume des travaux de Darmesteter, Reliques

Scientifiques, Paris, 1880, en intitulent cependant une partie : « études

judéo-françaises ».

Appliqué à la langue, le mot composé semble avoir été usité d"abord en

1896 par J. Oesterreicher ", dans un travail assez médiocre I2, où le parler
des Juifs français au moyen âge est regardé comme un « jüdisch-französische

Sprache ». L'auteur avait sans doute été influencé par l'existence

1. Archives des Missions scientifiques et littéraires, Paris, 1871. p. 91-105. et 1878, 383-

442; Reliques scientifiques, Paris, 1890, I, p. 107-307.
2. Romanische Studien, I, 2(1872), p. 163-196.

3. Ibid., p. 197-220.
4. Grammatik der romanischen Sprachen, Bonn, 1876*, p. 415.
5. Histoire littéraire de France, t. XXVII (1877), 431-728 et t. XXXI (1893), 351-

785.
6. Beiträge zur Geschichte der hebräischen und aramäischen Studien, München, 1884.

7. Ecole Nationale des Chartes, Positions des thèses, Toulouse, 1898, p. 15-26.
8. Die Altfranzösischen Wörter im Machsor Vilry, Mainz, 1899.

9. Voir Bibliographie, A. Darmesteter, Rom. I (1872), ¡47-154 et, plus récemment,
R. Levy. Contribution à la lexicographie française selon d'anciens textes d'origine juive, Syracuse,

N. Y., i960, p. 9-21.
10. Revue des Etudes Juives, LVII (1909), 1-18; Romania, XXXIX (1910), 129-183.
11. Beiträge zi"' Geschichte der jüdisch-französische Sprache, Czernowitz, 1896.
12. Cf. E. Herzog, Zeitschrift f. rom. Phil., XXII (1898), 132-3 : Blondheim, Rom.,

XXXIX (1910), 130.



248 M. BANITT

du yiddiche et du ladino qu'il entendait chez lui, en Roumanie ', et que
les Juifs allemands aimaient appeler « jüdisch-deutsch » et «

jüdischspanisch » 2. Le parallèle s'imposait presque automatiquement, malgré la

distance séculaire et la disparité prodigieuse dans les conditions sociales 5.

Blondheim 4, ayant « constaté une connexion étroite entre les glossaires

bibliques des Juifs français et les traductions de la Bible due aux Juifs
espagnols » entreprendra sa célèbre étude comparative des « parlers des

Juifs au moyen âge» s, hébreu, arabe, persan, latin, espagnol, etc., pour
en arriver à la conclusion bien connue sur l'existence d'un parler judéo-
roman 6. Sous l'influence dece terme et de celui de « jüdisch-französisch »

employé par Meyer-Lübke ", qu'il cite d'ailleurs, Blondheim, malgré ses

doutes s, passe de « textes judéo-français » et de « glossateurs judéo-français

» » à « poésie judéo-française », « poèmes judéo-français »I0, là où
Darmesteter avait encore parlé d' « élégie française », de « pièces
françaises » ".

Cependant, Blondheim évitera, en général, de traiter les gloses mêmes
de « judéo-françaises »I2, mais le mal était fait. Les hypothèses délicatement

balancées du savant américain furent méconnues, et on appliquera
le terme «judéo-français » ou «judenfranzösisch» tout aussi bien aux
textes qu'aux gloses et à la langue.

M. Raphaël Levy, dans un travail publié sous la direction de Blondheim
lui-même I;, parlera, dès 1927, du « Judaeo-French » '•• comme d'une

1. Bien que, officiellement, la Bukovine fit partie, à l'époque, de l'Empire austro-
hongrois.

2. Cf. M. Grünbaum, Jüdisch-deutsche Chrestomathie, Leipzig, 1882, et sa Jüdisch-spanische

Chrestomathie, Frankfurt am Main, 1896, ainsi que les remarques dans Staerk-

Leitzmann, Die Jüdisch-Deutschen Bibelübersetzungen, Frankfurt a. M., 1923, p. xix.
3. Distinction nettement établie dans M. Catane, Des Croisades à nos jours, Les

Éditions de Minuit, Paris, 1956, p. 17-22.
4. Rom., XXXIX (1910), 132.
5. Rom., XLIX (1923), 1-47.
6. Ibid., L(i924), 541-581.

7. Literaturblatt f. germ. u. rom. Phil., XXVI (1905), 405-406.
8. Les Parlers judéo-romans et la ¡s VETUS LATINA », Paris, 1925, p. lxxxiv.
9. Ibid., passim.

10. Rom. LII (1926), 17-36.
11. Rom., III (1874), 443-486.
12. Cf. cependant ses Parlers, p. cxxil.
13. The Astrological Works of Abraham Ibn Ezra, Paris, 1927, Préface.

14. Ibid., p. 65, 73, 90, 99, 106, etc.



LE JUDEO-FRANÇAIS 249

entité linguistique, langue ou dialecte,opposée au « normal Old French»

sans plus. Depuis, dans ses nombreuses études sur le vocabulaire français
des textes juifs du moyen âge qui culminèrent dans sa vaste Contribution,

parue tout récemment ', M. Levy se sert indistinctement de l'épithète
« judéo-français » pour désigner, soit les textes (p. i), soit les mots français

qui y sont attestés (ibid. et passim).
Quelle valeur faut-il attribuer à cette appellation On tâchera plus

loin de l'élucider ; auparavant une dernière remarque touchant la nomenclature.

Les rabbins français du moyen âge, lorsqu'ils écrivaient en hébreu,
désignaient leur langue vernaculaire par le terme LA'AZ ; en français, ils

l'appelaient roman\, tout comme les chrétiens de France. Chez les uns

comme chez les autres traduire en français, se disait romancer '-. Les auteurs
juifs en parlaient comme de « notre langue » ;.

Trompé par de fausses équations, dues au terme commun «judéo-»,
M. Weinreich + brasse à travers les siècles et tous les pays de l'Europe,
pour établir des analogies et tracer des influences entre le « judéo-allemand

», le « judéo-italien », le « judéo-espagnol», le « judéo-français».
Il enlève l'ancienne dénomination LA'AZ de son contexte historique, le

yiddichise en « Loez » crée le terme loe^ occidental pour remplacer celui de

judéo-français, et intègre ainsi le parler des Juifs sur le sol de France dans

une immense entité linguistique propre aux Juifs de tous les âges et de

tous les pays s.

Le signifié.

Si la plupart des savants ont parlé de la langue des Juifs en territoire
d'oïl comme du français ou de l'ancien français, c'est qu'à leur avis tout

1. Voir plus haut, p. 247, n. 9.
2. Glossaires : Psaumes CXIV 1, Isaïe XXXIII 19; Talmud, Traité Chabbath,Tossa.-

fot 116 b.

3. Le'sonenti : Rachi, I Rois VI 9, Ézéchiel XXVII 7 ; Talm. Tr. Ketouboth 61 a, 61 b,

et passim.

4. Romance Philology, IX (1956-7), 403-428.
5. M. Weinreich (ibid., p. 410) est même tenté de créer un « Loez franco-provençal»

sur la base d'une remarque préliminaire de Lambert et Brandin dans la Préface de leur
édition du Glossaire hébreu-français, Paris, 1905, p. xu ; mais, finalement, ils préfèrent la

région de la Haute-Saône, et M. Bruneau, « La Champagne» Rev. Ling, romane, V
(1929), p. 116, propose de voir dans la langue du glossaire, « tout simplement, les caractères

du parler de la ville de Troyes au xme siècle ».



2)0 M. BANITT

portait à croire qu'ils se servaient du même idiome que les non-Juifs au
milieu desquels ils vivaient depuis des siècles et des siècles.

Le premier à poser la question d'une langue particulière était E. Herzog

' dans son compte rendu du livre d'Oesterreicher, déjà mentionné.
Celui-ci, faisant apparaître les termes « jüdisch-französische Sprache» au

titre, quelque peu surfait, de son opuscule, Herzog, inconscient du piège,
discute sérieusement la question. Il remarque, il est vrai, que des « indices

caractéristiques d'un dialecte judéo-français sont rares », mais parle
néanmoins d'un «jüdisches Jargon » 2 et tire des parallèles avec les parlers
juifs contemporains de l'Europe orientale.

Meyer-Lübke reprend la discussion dans son compte rendu du glossaire
biblique publié par Lambert et Brandin '.Il y relève des termes d'origine
italienne, provençale, espagnole, des néologismes et des calques de

l'hébreu, qu'il ne peut « ohne weiteres » admettre comme français, et
se demande si ces mots faisaient réellement partie du langage usité par
les Juifs : « Dies scheint mir die allererste Frage zu sein ». Il est permis
de croire qu'avec Tobler-Lommatzsch et M. von Wartburg il a décidé en
faveur de l'existence d'un parler propre aux Juifs de la France du Nord,
sinon, que fait, dans leurs dictionnaires, la nomenclature spéciale aux
parlers juifs

Comment conçoivent-ils ce parler Comme un dialecte, avec ses

limites géographiques et ses isoglosses Impossible Les Juifs vivaient
disséminés sur tout le territoire de la France 4. Une langue spéciale,
analogue à celle de tout autre groupement aux intérêts communs
spécifiques Une langue, donc, qui se distinguerait par un vocabulaire spécial

i. Zeitschr. f. torn. Phil., XXII (1898), 132-3. C'est encore Herzog, ibid., XXXIII
(1909), 636, qui, le premier, lance l'idée d'une coinè judéo-française « die Merkmale
verschiedener Gegenden vereinigt. »

2. Terme dont les Juifs sentaient bien l'intention injurieuse. Aussi préféraient-ils
parler de « jüdisch-deutsch » (Staerk et Leitzmann, op. cit., p. XIX, n. 1). Cf. L. Sainéan,
Essai sur le judéo-allemand, Extrait des Mémoires de la Société de Linguistique de Paris, t. XII,
Paris, 1902; H. Bourgeois, Le Jargon ou judéo-allemand, Bruxelles, 1909. Ce sont les Juifs
des États-Unis qui, les premiers, ont employé le terme « yiddish », pour désigner cette

langue. C'est le nom qu'elle porte dans la bouche de ceux qui la parlent et celui qui
finalement a eu droit de cité. Cf. L. Wiener, The History oj Yiddish Literature in the

Nineteenth Century, New York, 1899 et son article dans The Jewish Encyclopedia, t. VII,
p. 304-309.

3. Literaturblatt f. germ. u. rom. Phil., ail. cit.

4. H. Gross, Gallia judaica, Paris, 1897, dresse une liste de plus de 500 localités où

résidaient des Juifs.



LE JUDEO-FRANÇAIS 25 I

concomitant de ces intérêts, mais en même temps restreint à ceux-ci.
Dans notre cas, on s'attendrait à des termes spécifiques à la vie juive, à

sa religion, son rituel, ses coutumes. Ceci ne semble pas être le cas ;

YAFW mentionne des mots de la langue courante ' ; le REW indique
comme judfr. des vocables comme aigier « construire » (n° 229), afrir
« torturer » (11° 263), ain « propre » (n° 302), amargcr « rendre amer »

(401) 2, etc., etc.; de même le FEW, dont quelques exemples ont déjà
été cités plus haut '.

Bien plus, les termes spécifiquement juifs, qui sont généralement des

mots à base hébraïque 4, ne sont pas cités du tout Il s'agit donc, de la

part des lexicographes, d'un choix, somme toute assez arbitraire, de

termes attestés dans les textes juifs de la France médiévale, et qui, pour
une raison ou une autre, ont été mis en évidence, alors qu'aucun critère
n'a encore été déterminé pour distinguer entre les mots formés pour les

besoins de la traduction et ceux qui étaient effectivement en usage dans

la langue vernaculaire du lieu d'origine du texte 5. C'est là la question
fondamentale; Meyer-Lübke l'avait déjà vu en 1905 6.

Blondheim, décidé, avec une admirable ténacité infatigable à élucider

tout le problème des parlers romans des Juifs au moyen âge, reprend la

question par deux fois. Il se montre d'abord 7 très prudent : ce qui nous
semble un emprunt ne l'est pas toujours... déjà certains textes non juifs
ont montré l'existence de ces termes dans la France du Nord ', ou
témoignent du caractère archaïque des textes juifs. « On fera donc bien
d'attendre dans chaque cas des preuves du caractère adventice du mot
plus solides que l'absence du mot des textes romans non juifs ». »

1. Voir liste R. Levy, « References made to Judaeo-French bv E. Lommatzsch »

Zeitschr. f. frauz Spr.it. Lit., LXVI (1956), 29-35.
2. Tous attestés sur le territoire français.

3. P. 245, n. 4.

4. Index par Blondheim, Romania, LU (1926), 36 et discussion par le même, Rev.

Et. Juives, LXXXII (1926), 392. Notons, qu'un mot hébreu employé par les Genevois,
KiKAYON « pavillon » figure au FEW.

5. Cf. les remarques judicieuses de M. Bénichou. Cahiers de VAssoc. I11I. des Et. fr.,
IX (J957). p. 299.

6. Compte rendu ¡du Glossaire p. p. Lambert et Brandin, Lilcraturblatl f. germ. u.

rom. Phil., XXVI (1905). 405-6.

7. Parlers jiidéo-romans, p. lxxxiv.
8. Ajoutons a sa liste les nombreuses trouvailles de M. Levy, Contribution, passim.

9. Parlers, p. lxxxviii.



252 M. BANITT

Il revient au problème dans les dernières pages de l'introduction, en

prenant toutes ses précautions : « Les Juifs parlaient-ils ou non une langue
à eux, une langue à part Nos matériaux ne permettent pas une réponse
vraiment scientifique à cette question. Nous n'avons que des textes écrits,

presque tous des traductions. Donc nous ne connaissons pas la langue
parlée des Juifs ' ». Néanmoins, partant, comme on l'a vu, du terme
« judéo-roman » 2, il s'attarde à une comparaison avec le « judéo-allemand »

de l'Europe orientale de nos jours, la trouve un peu trop hardie, recule,
et s'arrête à une ressemblance avec « le parler des Juifs provençaux ou
italiens du commencement du xix' siècle. » Ce qui, d'un certain côté,
était encore plus hasardé : le yiddiche du moins offrait sa réalité vivace

pour un rapprochement scientifique. Mais Blondheim se laisse entraîner

par cette évocation des langues juives modernes et en infère des conditions

de vie analogues pour le moyen âge français ;.
Sa phrase finale est d'une vérité incontestable : « La langue des Juifs

s'explique par l'histoire juive et y jette à son tour delà lumière + ». A une
condition que les données de la langue, analysées et classées, situées

dans des limites bien nettes de temps et de lieu, soient confrontées avec
des données historiques, tout aussi sérieusement analysées et classées,

concomitantes de ces mêmes limites de temps et de lieu.
Ce qui n'a jamais été fait. Le travail de Blondheim est d'une érudition

écrasante, mais il embrasse trop. Il induit sur la langue des Juifs,
d'Orléans au xue siècle mettons, des données d'une dizaine de langues,
parlées ou écrites, savantes et vulgaires, au cours de vingt siècles sur
tout le territoire de l'Europe, de l'Afrique du Nord et du Moyen Orient 5.

Ce qu'il a cru pouvoir établir pour les Juifs des premiers siècles du cliris-

1. Parléis, p. CXXXVI.

2. Ibid., p. cxxxvii.
3. Spitzer, Y WO Bletter, XIV (1939), 193-210, fait de même en inférant du ladino

moderne sur la langue parlée par les Juifs en Espagne cinq cents ans et plus auparavant.
Sa comparaison avec les protestants n'est pas correcte non plus ; car là aussi il n'y a fixation

qu'en cas d'absence d'« intercourse ». Cf. P. Nauton, « Le Patois des protestants du

Velay» in Mélanges Roques, t. III (1952), 185-193.

4. Parlers, p. cxxxvm.
5. Ibid., p. cxxxvi : «Nos résultats ne regardent pas seulement le judaïsme ancien.

Ils touchent aussi au judaïsme arabe... » et Rev. Et. Juives, LXXXII (1926), 392 : « Il est

donc assez clair que, comme les Juifs un peu partout avant l'époque de l'émancipation, ceux
de la France médiévale se servaient sans scrupule d'un nombre assez considérable de

mots hébreux. »



REVUE
DE

LINGUISTIQUE ROMANE
PUBLIEE PAR LA

SOCIÉTÉ DE LINGUISTIQUE ROMANE
AVEC LE CONCOURS

DU CENTRE NATIONAL DE LA RECHERCHE SCIENTIFIQUE

Razze latine non esistono : esiste la latinità

TOME XXVII

öfß
MCMLXIII





LE JUDEO-FRANÇAIS 253

tianisme, un parler latino-juif, il le transpose pour toutes les communautés

juives de langue romane pour tous les siècles à venir. Une page
après avoir déclaré l'impossibilité d'une « réponse vraiment scientifique
à cette question », il conclut néanmoins que les Juifs « avaient un parler

vulgaire [?] », parce qu'ils vivaient à l'écart des classes cultivées;
« qu'ils se servaient d'archaïsmes » à cause du caractère conservateur par
excellence du peuple juif [?] ; « de mots d'emprunts », parce que beau-

'coup de Juifs se déplaçaient ; « d'hébraïsmes » par l'influence des écoles

juives. Bref, une espèce d'idiome amorphe et hétérogène, qui ne mériterait

pas le nom de langue ; une coinè, dont l'évolution dans le temps et
les divergences dans l'espace seraient indiscernables, un «dialecte juif»
parmi tant d'autres '.

Nous verrons plus loin que les matériaux mêmes n'autorisent pas de

telles conclusions. Pour l'instant, au niveau du concept, une entité
linguistique de la sorte est inadmissible, et, en ce qui concerne le nord de

la France, franchement fausse du point de vue historique.
Tout porte à croire, au contraire, que les Juifs de France, avant leur

expulsion à la fin du xivc siècle, parlaient la langue, le dialecte et le

patois de ceux au milieu desquels ils vivaient, et ne parlaient que cela :

le caennais à Caen, l'orléanais à Orléans, le troyen à Troyes, son patois
bourguignon particulier à Brinon -. Les formes picardes et les expressions
provençales du champenois (ou lorrain) Colin Muset, les latinismes du
Psautier de Metz, les formes provençales et les archaïsmes dans Aucassin
et Nicolette, ont-ils jamais fait penser à quelqu'un que leurs auteurs
parlaient une « langue vulgaire », un charabia panaché D'ailleurs, combien
de textes du moyen âge connaissons-nous qui représentent un parler aux
caractéristiques nettes 3 Et quel est le dialecte dont nous ayons une
idée précise •»

Personne n'admet qu'un texte écrit représente la langue parlée de son

1. Parlers, p. 19. La même conception reparaîtra à plusieurs reprises, dans les mêmes

termes, dans les travaux de son élève M. Levy.
2. C'est d'ailleurs l'opinion des historiens juifs. Cf. I. Abrahams, Jewish Life in the

Middle Ages. Philadelphia, 1896, p. 359; W. Bacher, Jew. Quart. Rev., XVII (1905),
p. 806 ; S. Dubnow, Weltgeschichte des Jüdischen Volkes, Berlin 1925-29, t. IV, § 16.

3. Cf. M. Valkhoff, « Individualité et interdépendance des vieux dialectes français »,
in Mélanges Haust, Liège, 1939, p. 385-394, qui fait ressortir « le caractère fuvant,
instable et inconséquent de la langue d'un texte ancien » (p. 388).

4. Cf. Ch. Bruneau, La Limite des dialectes... en Arderme, 1913, p. 18.



254 M- BAN ITT

auteur, même pas Blondheim, comme on vient dele voir. Entre la pensée

et l'acte retardé d'écrire s'interposent des modèles dont le prestige est

d'autant plus grand que leur emploi est plus rare dans la langue de tous
les jours. Aucun vernaculaire même ne reste « pur » ; la mesure de son

imprégnation par des éléments hétérogènes dépend des conditions sociales.

Que ce soit « le sentiment de parler telle ou telle langue » d'un Meillet
ou « le désir de se faire comprendre » d'un Schuchardt, il y a toujours
mélange entre des unités linguistiques aussi étendues et aussi restreintes

qu'on veuille les envisager '. « Toute unité traduit l'existence de rapports
sociaux importants ayant existé à un certain moment 2. »

Or, une étude sans préjugés des textes rabbiniques de l'époque nous
découvre une « assimilation sociale presque complète de la communauté

juive dans la société ambiante. Les Juifs ne se distinguaient des

non-Juifs, ni par la langue, ni par les noms, ni par l'habit. (Cette
intégration) entraîna une adaptation notoire du code talmudique aux conditions

et aux besoins économiques » ».

Les Juifs, établis de longue date sur le sol de France, le cultivaient
avec leurs voisins chrétiens, se prêtaient les boeufs au labourage,
portaient leur pain au même four, foulaient leurs vendanges dans le même

pressoir, le buvaient ensemble; ils avaient des nourrices chrétiennes,
habitaient dans une même maison et parfois même enterraient leurs

morts au même cimetière. Blondheim a largement prouvé que la langue
de leurs ancêtres avaient été le latin +, les textes prouvent qu'il a évolué
dans le même sens que celui des autres habitants du lieu >'. En effet, une
ordonnance rabbinique très stricte, inspirée par les intérêts des communautés,

interdisait, sous peine d'excommunication, l'établissement des

nouveaux venus dans la communauté ; c'est ainsi que les trois-quatre

i. Hugo Schuchardt Brevier, Halle, 1928, p. 154 et p. 193, n. 1.

2. A. Meillet, Linguistique historique et linguistique générale, Paris, 1921, p. 127. Cf.
aussi L. Tesnière, Trav. Cercle ling. Prague, VIIII (1939), 93.

3. C'est la conclusion à laquelle arrive le Grand Rabbin L. Rabbinowitz, dans son

étude à la fois claire et fouillée des sources juives, The Social Life of the Jews in Northern

France in the XII-XIV Centuries, London, 1938, p. 23, 237. C'est aussi l'opinion de
'
J. Katz, Excliisiveness and Tolerance, Oxford, 1961. Dans un travail remarquablement
documenté et d'une rare envergure, M. Blumenkranz, Juifs ct Chrétiens dans le monde

occidental, Paris-La Haye, i960, p. 375-6, arrive aux mêmes conclusions, pour la période

qui précède celle qui nous occupe.

4. Parlers, p. LXX-l.xxil, LXXXIII.

5. M. Weinreich, art. cit., p. 416.



LE JUDEO-FRANÇAIS 255

familles en moyenne de chaque localité, — Paris n'avait jamais plus de

cent Juifs — y restaient ancrés pendant des siècles. Ils étaient souvent
les scribes des nobles et des dignitaires de l'Église ' ; quelques-uns
entretenaient avec ces derniers des rapports d'ordre scolastique 2.

Les persécutions, qui commencèrent avec le règne de Philippe Auguste,
ne semblent pas avoir réellement entravé la prospérité des communautés
juives. Elles ne deviennent vraiment désastreuses qu'au cours du

xiv' siècle. Encore faudrait-il examiner dans chaque cas, la mesure de

protection qu'offrait le seigneur contre les exactions royales.
En tout cas, en ce qui concerne la « pureté » de la langue, à partir de

1189, une promesse sous serment à ce seigneur de ne pas quitter ses

domaines renforçait la stabilité sédentaire des Juifs. Même si au xme siècle,
il se dessine un mouvement d'exode des territoires royaux, il ne peut
jamais être question que de quelques nouveaux venus à la fois pour une
localité, ce qui n'est rien en comparaison de la grande mobilité des masses

au moyen âge.

Il est vrai que la tendance vers des activités économiques exclusivement

urbaines s'accentue, mais la portée des relations entre les Juifs et
les Chrétiens n'en diminue pas.

Les rapports étroits entre eux, à l'encontre de toutes les prescriptions
talmudiques et en dépit des fulminations de l'Église 3, se trouvent
resserrés par le mouvement de conversions et de reconversions ' dans les

deux sens, ainsi que par des mariages mixtes s. Les ennuis que causèrent
certains de ces apostats à leurs anciens coreligionnaires ne doivent pas
nous faire perdre de vue le facteur de cohésion social que réprésente ce

va-et-vient entre les deux cultes 6.

Si ces trois siècles et demi ont fourni au judaïsme rabbinique quelques
grands noms, le nombre des lettrés à chaque époque restait relativement
petit et leur influence directe assez limitée géographiquement ; dans les

centaines de petites localités, l'observation des coutumes juives laissait

1. Pour tous ces détails, voir les sources citées par L. Rabinowitz, op. cit., p. 25-34,
39-43. Si, 54, 62, 70, 105, 123, 193.

2. S. Berger, Quam notitiam linguae hebraicae..., Paris, 1895 : B. Blumenkranz, op. cil..
14-54-

3. Rabinowitz, op. cit., p. 134 ; Katz, op. cit., p. 35-39.
4. Rabin, op. cit., p. 106. E. E. Urbach, The Tosaphisls, Jerusalem, 1955, p. 116.

5. Rabin, op. cit., p. 107.
6. Katz, op. cil, ; « Even after apostasy, relationship continued » (p. 72).



25 e M. BAN ITT

beaucoup à désirer et la connaissance de l'hébreu était pour ainsi dire
nulle '. Les Juifs, comme les Chrétiens, se délectaient à la lecture des

chansons de geste et des romans courtois2; on priait en français3,
certains offices se faisaient seulement en français 4 et la lecture de la

portion hebdomadaire du Pentateuque et celle des Prophètes étaient suivies
d'une traduction française, contrairement aux prescriptions rabbiniques ;.

Les lettrés, mêmes si la plupart d'entre eux écrivaient un hébreu plus ou
moins honnête, c'était bien le français qui était leur langue maternelle 6

:

ils ne se font pas faute d'ajouter, dans les écrits religieux destinés à

d'autres rabbins, des gloses françaises pour la détermination exacte des

realia 7, ou des proverbes français pour corser une pensée morale s. Dans
le premier cas il s'agit de décisions rituelles pour l'application immédiate
dans des cas bien concrets; ils avaient donc intérêt à être explicites.
Dans le deuxième cas, et de même pour les traductions bibliques, il
s'agissait de bien faire comprendre sa pensée ou celle du texte sacré, et

ceci ne pouvait se faire que dans la langue maternelle : le français.
Que nous sommes loin de la situation qui règne à l'époque même en

1. Rabin., op. cit., p. 158, 169, 176-8, 220. Il n'y adone pas lieu de parler d'«
interference » (U. Weinreich, Languages in Contact, p. 1-2). Des douze facteurs énumérés

(ibid., p. 3-4), dix sont en faveur de l'influence du français sur l'hébreu. C'est d'ailleurs
ce qui a été constaté par les historiens de la phonétique de l'hébreu (Y. F. Gumpertz,
Mivta'êSefatenu, Jerusalem, 1953, p. 1-S6).

2. Talmud, Tossafoth, traité Chabbalh 116 b.

3. Rabin., op. cit., p. 239; H. Peri, in Tarbiz, XXIV (1955-56), 426-440. Même un
serment en français était valide (Urbach, op. cit., p. 224).

4. Abrahams, op. cit., p. 344-5.
5. Mahzor Vilry (Rituel des fêtes, composé au XIIe siècle par un rabbin de Vitry-le-

Brûlé), éd. S. Hurvitz, Franfurt a/Main, 1923, p. 98, apporte, afin de combattre cette

coutume, une décision du Gaon Natronaï (deuxième moitié du IXe siècle), condamnant
l'omission delà traduction araméenne, mais permettant la lecture d'une traduction ver-
uaculaire en plus de celle-ci. Le texte de l'édition Hurvitz est corrompu ; pour la version
correcte voir B. M. Levin, Otsar Hagitèonim, t. V, Jérusalem, 1923, p. 30-31. Cf. Blon-
dheim, Parlers, p. lxxiii.

6. L'ignorance des femmes en matière juive était particulièrement notoire (Rabin.
op. cit., p. 216).

7. P. Klein, La Vie privée en France au XIe siècle d'après les commentaires de Rachi,

Thèse, École des Chartes, Paris, 1949.
8. J. Simon in Rev. Et. Juives, III (1881), 232-234. C'est le texte désigné par le sigle

n dans R. Levy, Contribution, p. 13-14. De même B. Einstein, « Rabbi Joseph Kara und
sein Commentar zu Kohelet » in Magazin f d. Wissensch. d. Judenth., XIII (1886), 205-
257 et A. Berliner, ibid., p. 258-260,



LE JUDÉO-FRANÇAIS 257

Allemagne et de celle qui régnera dans toute l'Europe à partir du

xvi" siècle '. C'est là et c'est alors que les Juifs vivront en marge de la

société chrétienne ; c'est aux langues usitées par ces éternels déplacés dans

leurs ghettos misérables et leurs Judengassen funestes qu'on peut appliquer

les termes de v fusion language » :, mais il n'y pas lieu de parler de

« Jewish language », de «Jewish koiné », de « Early Yiddish » >, ni même
de « parler camouflé » + au sujet des dialectes d'oïl que parlaient les Juifs
de la France du Nord au moyen âge.

Les « occupations », les « souffrances », les « études » particulières aux
Juifs du moyen âge, ainsi que leurs déplacements nombreux et fréquents
et « leur caractère conservateur » qui, d'après Blondheim ^auraient tous
contribué à déformer leur français en « judéo-français », sont d'un autre âge.

M. Levy 6 semble défendre l'opinion que, entre eux, les Juifs parlaient
du «judéo-français», — dont les particularités «curieuses » n'ont d'ailleurs

jamais été bien définies ', — mais qu'ils « se servaient d'une langue

1. Abrahams, op. cit., p. 359.
2. M. Weinreich, art. cit., p. 403. Et encore Le fin linguiste qu'était E. Sapir n'hésitait

pas â dire qu'il y avait « less extensive foreign influence in the case of Judaeo-Ger-
man than in that of English ; the basis has remained thoroughly German, the foreign
accretions and influences are, at best, of only secondary importance. » (Jew. Quart. Rev.,
N. S. VI (1915-1916), 233.)

3. M. Weinreich, ibid., p. 413 ss. L'emploi de quelques mots hébreux dans des écrits
rabbiniques ne suffit pas pour faire un « jargon » de leur français. Il est d'ailleurs peu
probable qu'il y ait eu une influence quelconque du français sur le yiddiche, en dehors
de la présence de quelques mots courants, probablement dans le pays rhénan, où les

Juifs parlaient encore français au xivc siècle (M. Güdeman, Gesch. des Erziehungswesen
und der Cultiir der Juden, I, Wien, 1890, p. 273-280). Le pluriel en -es, dont parle
M. Weinreich, provient de l'hébreu ; il est limité aux noms terminés en -er et -en non
accentués ou en -n vocalique, et par conséquent assimilés aux noms d'origine hébraïque

en-e, qui ont leur pluriel en -s. En effet, pour des noms de cette catégorie l'allemand
n'a pas de désinence au pluriel (Finger, Lügen), ou bien, précisément -e (Stem) ; l'analogie

avec les mots d'origine hébraïque peut alors entrer en jeu (cf. U. Weinreich, op. cit.,
p. 31). A moins qu'il ne s'agisse tout simplement de l'extension du phénomène, attesté

en allemand depuis le xive siècle, que des noms terminés par une liquide ou une nasale

prennent uni au pluriel (L. Sutterlin, Neuhochdeutsche Grammatik, München, 1924, p. 337-
3 38).

4. R. Levy, Cahiers de l'A .1 .E.F., IX (1957), 276.

5. Parlers, p. lxxxiv-v, cxxxvii-vm.
6. Dans sa communication au 8e Congrès de l'A.I.E.F., reproduite dans les Cahiers,

IX (1957), 271-277.
7. Que signifient les «vulgarismes » (ibid. p. 271)



258 M. BAN ITT

tout à fait normale en parlant à leurs voisins. » Ce divorce est absolument

fictif : il est fondé sur des arguments contraires à la vérité historique

' et infirmé par le témoignage des textes mêmes.
Remis ainsi dans leur lumière propre, que nous enseignent, au fond,

les documents juifs de langue française

La chose.

C'est par une étude objective des données linguistiques, fournies par
les documents hébraïques médiévaux, originaires de la France, qu'il
aurait fallu commencer 2. Or ceux-ci n'ont pas même été classés, ni du

point de vue chronologique, ni du point de vue dialectal, ni d'après leur
matière ou de leur provenance, rabbinique ou autre '.

M. Levy, dans sa vaste étude lexicographique de ces anciens textes
juifs, s'appuie sur 52 sigles4 qui représentent une masse des plus
hétéroclites : glossaires bibliques et écrits profanes, dictionnaires et gloses

rabbiniques, traités scientifiques et chansons de noces, des travaux
d'ensemble et des traductions de courtes prières. Nous y trouvons des

documents parfaitement édités >, à côté de manuscrits à peine décrits et des

textes lamentablement mal édités, des gloses du xie siècle traitées sur le

même pied qu'un livre de comptes du xive, des oeuvres en dialecte de

l'Ouest assimilées à d'autres en patois bourguignon. Bien plus, aucun
effort n'est fait pour déterminer ni la date, ni le lieu de composition 6.

1. R. Levy, ibid., p. 272 : «Les Juifs vivaient d'habitude à l'écart du monde catholique

et ne frayaient guère qu'avec des gens humbles... Synthèse caractérisée par une
imitation servile de la construction hébraïque. » Mais il ne parlaient plus l'hébreu depuis des

dizaines de générations L'historien de la civilisation juive au moyen âge résumait la

situation autrement : « Ueberhaupt erfreuten sich die Juden in dieser Periode im Ganzen
einer Gluecklichen Lage und geordentliche Verhaeltnisse. » CM. Güdeman. op. cit.,
P- 33-)

2. A. Darmesteter, initiant toutes ces études sur les textes français dans les anciens
documents juifs, pensait déjà, il y a presque un siècle, que pour « examiner jusqu'à
quel point cette langue était pour eux la langue populaire » il fallait « consacrer à chaque

glossaire un travail spécial [et l'étudier] dans ce qu'il a d'individuel, de spécial, sa langue,
sa grammaire, sa phonétique, etc. ». (Romania. I (1872), 176.)

3. Cf. Darmesteter, ibid., p. 154.

4. R. Levy, Contrib., p. 9-21.
5. Les gloses de Rachi dans ses commentaires sur la Bible et sur le Talmud, par

exemple.
6. Voir les cinq points de chaque étude, ibid., p. 6.



LE JUDEO-FRANÇAIS 259

Avant d'entreprendre l'analyse de son travail d'ensemble en partant
de ces textes, il serait utile de réexaminer aussi l'argumentation de Blon-
dheim, dans ses Parlers judéo-romans, en nous appuyant sur les

documents mêmes, car c'est sur les conclusions de celui-ci au sujet d'une

langue juive que M. Levy a fondé ses recherches '.

U. Cassuto 2 avait déjà combattu la thèse de Blondheim par des

considérations d'ordre historico-religieux. Les Juifs n'avaient jamais reconnu
la Septante comme traduction valable, or la Vêtus est fondée sur cette
version grecque. La traduction acceptée, regardée comme sacrée et imposée

par les rabbins ;, est celle en araméen qu'on nomme le Targoum.
C'est celle-ci et elle seule qui servira de base à toute traduction juive de

la Bible 4.

Cependant Cassuto avait allègrement accepté l'idée d'une coinè ' ; elle
cadrait avec son sentiment sur l'antiquité du judéo-italien 6, inférant
lui aussi des conditions prévalant depuis le xvie siècle sur toutes les

communautés italiennes du moyen âge.
Mmc G. Fiorentino ' s'appuie sur un examen philologique pur pour

démontrer que les rapports établis par Blondheim, entre les traductions
romanes juives du moyen âge et la Vêtus, se réduisent en réalité à un
minimum, qu'ils sont dus aux conditions mêmes de la traduction
(latéralité), qu'ils sont souvent inévitables (quand il s'agit de nommer un
objet ou un concept appartenant exclusivement aux Juifs et à leur
religion), qu'ils sont dus simplement à une traduction lexicale beaucoup
plus tenace chez les Juifs que chez les Chrétiens.

i. Ibid. p. 3 : : « Les Parlers... resteront le livre de chevet... La seule œuvre qui ait

pu me servir de modèle ici est la dernière de Blondheim ».
2. Studi e Materiali di Storia delle Religioni, I (1926), 145-162.

3. Talmud, Traité Meguila, 3 a.

4. Enciclopedia Italiana, s. : Targoum. Voir cependant, en note, les réserves à faire,
à la fin de la présente étude.

5. « Un antichissima elegia in dialetto giudeo-italiano » in Arch. Glott. Ital., XXII-
XXIII (1929), p. 376, bien que « gli elementi specificamente giudaici nel dialetto dell'
elegia sono scarsi » (p. 382). Elle est, en effet, « antichissima » (xiiie siècle).

6. Dans A Comparative Study of Judaeo-Ilalian Translations of Isaiah, N. Y., 1949,
j'ai essayé de prouver qu'en Italie aussi cette coiné était assez récente et, qu'au moyen
âge, les Juifs y parlaient les patois régionaux. B. Terracini, dans son compte rendu,
Rom. Phil., X (1956-57), 243-258, tâchera de réfuter cette thèse.

7. Arch. Glolt. Ital, XXIX (1957), 138-157, et Jew. Quart. Rev. XL1I (1951-52),
55-77-



2éo M. BANITT

Bien que Mme Fiorentino nous mette en garde, elle aussi, contre une
acception trop stricte des termes « judéo-roman », « judéo-italien », etc.,
elle semble cependant accepter l'idée, quelque peu mitigée, de traditions
continues, indépendantes, livresques, à partir d'un original judéo-roman \

Or, Blondheim a fait une erreur de méthode fondamentale, qui infirme
toute sa théorie par la base : il a mis sur pied d'égalité des textes en six

langues, français, provençaux, catalans, espagnols, portugais, italiens,
datant du xie siècle jusqu'au xvne siècle (quelques exemples datent du

xixc siècle), et établit leur parenté à partir d'un parler «latino-juif»
commun, sans les avoir, au préalable, examinés historiquement, et

sans se demander si les concordances relevées ne sont pas plutôt dues

à la primauté d'une d'entre ces six langues.
Nous avons toutes raisons de croire, comme on le verra plus loin,

qu'il en est effectivement ainsi, et que c'est le languedocien (provençal-
catalan chez Blondheim) qui a servi de source première aux traductions
bibliques juives du moyen âge. Par conséquent, les particularités concordantes

retrouvées dans les autres textes, dans la mesure où il ne s'agit

pas de dérivations créées indépendamment pour les mêmes besoins de

traduction, sont le résultat de l'autorité de l'école provençale, dont les

gloses, en languedocien commun 2, ont été reprises et francisées ;,
italianisées, hispanisées.

Blondheim, comme on le sait, a réuni 166 termes d'un vocabulaire

comparatif, tirés « pour la plupart des traductions plus ou moins complètes
delà Bible », qui devaient servir de base à la thèse d'un « parler latino-
juif», puisqu'ils se retrouvaient dans Vetus-Latina sur la rédaction de

laquelle les Juifs avaient exercé une forte influence 4. Prenons-les un à un :

î. *abbastare... « il se peut que M. Meyer-Lübke ait raison de croire

que la forme française... est un emprunt au provençal >. »

2. *abhorritio... « la seule langue romane où j'aie rencontré notre
mot dans des textes non juifs est le catalan é. »

i. /. Q. R., ibid., p. 54.
2. Par opposition au « judéo-provençal ».

3. Cette première influence a été remplacée aux xiv-xve siècles par des influences

françaises et espagnoles sur les textes italiens. Berenblut. A Comparative Study, p. 234-5
et Blondheim, Parlers, p. 83.

4. Parlers, p. 1-2.

5. Ibid., p. 14.
6. Ibid., p. 15.



LE JUDÉO-FRANÇAIS 26" I

3. ABYSSus... « Les Juifs se servent du dérivé usité parmi leurs voisins »,

saufen Italie où « on trouve aveso, avese, avesi » ' au lieu de abisso. Or,
le -v- intervocalique indiquerait une provenance provençale.

4. *acrobystire. Le seul exemple cité de ce calque forcé sur le grec
est tiré d'un texte « provençalo-catalan » \

5. ADAUGERE n'est cité que pour le français, où il appartient au

langage commun, et pour l'italien, où il présente une forme nettement
provençale adojer(e) >.

6. *adcallare. «Mistral enregistre s'acala... » *.

7. *adsapentare... «Ce mot pourrait être emprunté au provençal et
catalan \ »

Bref, en nous en tenant au français, des 166 termes, 34 n'ont pas de

représentant juif en langue d'oïl : acrobystire (4), adsapentare (7), allatto

(u), anticipare (17), appropinquare (18), axjmum (22), basiliscus (23),
casa (35), desfiliare (49), holocaustum (65), impiare (69) encapar (70)
inregnare (75), etc.

Des 132 termes attesfés en français, 56 sont du langage courant, même
si le sens semble parfois forcé. L'argument que tous les sens d'un mot
ne se trouvent pas dans le dictionnaire est un peu simpliste. Le point
cardinal, l'idée mère dans toutes ces études sur la matière des traductions

bibliques, c'est qu'elles servent d'explication ; la glose doit fournir une
indication sur la valeur du terme biblique, plutôt qu'une traduction
équivalente. Il en sera encore longuement question plus loin ; qu'il suffise
de noter ici que ces termes peuvent bien avoir la signification généralement

admise. Ils sont cités sous les articles : abyssus (3), adaugere (5),
advivicare (8) 6, altissimus (12), amethystus (14) ', anelila (15), angelus

(16), ara (19), arca (20), candelabrum (32), captivare (34), castigare (36),
etc.

Il nous reste donc à rendre compte de 76 termes. Or, dans 53 cas les

formes françaises dérivent de source « provençalo-catalane », dont 5 mots

1. Ibid., p. 16.

2. Ibid., p. 16.

3. J. Anglade, Grammaire de l'ancien provençal, Klincksieck, Paris, 1921, p. 154-5,

173-4-
4. Parlers, p. 17.

5. Ibid.
6. Parlers, p. cxxiv.
7. Blondheim, « Notes judéo-romanes » in Mélanges Thomas, p. 40.

Revue de linguistique romane. 18



2é2 M. BANITT

arabes, empruntées au Midi '. Elles sont mentionnées aux articles :

abbastare (i) % abhorritio (2), adçallare (6), aedificare (9) \ aßigere (io),
amaneare (13) 4, ¿z/í^wr (21) 5, balteticius (24) *, benedicere (26) 7, cadaverina

(30) a, calumniare (31) ', canities (33), coliandruin (39), cucumera-
riinn (40),0, dactylus (41) " demutare(43), discinerare (48), dissipare (50),
dolaticium (51), áraco (52)'2 exmovere(54), exoblitare (55), generatio (58),
germinare(59),inaddere(j2), infra(73)'', iniquitas(j¿\)'*, intelligere(j6),
lamentus (85), laniare (86)<!, matutinare (91), melelare (92), mortalitas

(94), parcere (104), pecunia (107), peregrinas (108) "6, rapido (123)'",
sacerdus (126), sacrificium (127) ,8 saeculum (128) '', senicem (135), íír-
/we (i37)2p, similitudo (138)21, tenebrae (148)22, thalamus (151)2', w'c-

tar¿ (159), volenlare (164) 2+, mífoa (165).

1. Parlers, p. lxxxv.
2. En général, la provenance méridionale est indiquée par Blondheim, Parlers s. v. eu

question ou aux pages lxxxv et lxxxvii de l'Introduction. Sinon, je donne référence.
Pour abbastare, cf. FEW, s. v. bastare.

3. Ä£fF 229.
4. &EW 401.
5. Riff 784 (2).
6. Blondh., Äom., XXXIX (1910), 141.

7. En ce qui concerne bend ir ; quant à beneïstre il est attesté dans des textes chrétiens
aussi (F£JF).

8. Blondh., in Mélanges Thomas, p. 40.

9. i?£W 1527.
10. Ä£fT 2363.

n. REW 2457 (i).
12. Ä£fF 2759.
13. Voir cependant Aí«7. Thorn., 40 ; forme indigène

14. REW 4M&.
15. Aß«7 4892.
16. Ä£W 6406 (2).
17. REW 7054.
18. #£W 7492-7494 pour -gr-.
19. A£W 7495.
20. Les formes françaises ne peuvent être dérivées de serpere, mais sont formées sur

serpe -{-Hier, formation fréquente en provençal (Anglade, op. cit., p. 390).

21. REW 7928 a.

22. REWSb^.
23. REW 8694. Cité dans Parlers, p. 124 n. 2, d'un texte de Menahem bar Helbo, sur

lequel voir plus bas. Voir cependant Mél. Thom., 41.
24. Parlers, p. lxxxvii, n. 5.



LE* JUDÉO-FRANÇAIS 263

Les 5 mots d'origine arabe sont : bichara (27), bouleikha (29), dholm

(45), hadîya (62), hardouba (63).
Cette masse probante devient décisive quand on considère les 23 termes

qui restent. Dans 6 cas, nous avons affaire à des dérivés, dont la diversité

des formes attestées indique suffisamment qu'ils ont été créés

indépendamment pour les besoins de la traduction ; il n'y a pas lieu de remonter

à un étymon «judéo-latin». Ce sont les dérivés français cités sous
les articles : battetoriiim (25) ', cervicare (37) 2, judaizare (81) 3, potestare

(112), principare (116) *, profandina (117) s.

Les mots en -icare existent en latin ecclésiastique é et ont donc pu
être « aromancés « par les non-Juifs aussi, sans que les dictionnaires nous
l'apprennent, puisqu'ils ignorent le vocabulaire de la « matière de clergie

» 7.

Hepar (64) n'est vraiment pas pris au sérieux par Blondheim : «

l'étymologie... paraît incertaine... les voyelles sont extrêmement
incertaines 3 ».

Staterà (141) n'est attesté en français que dans le commentaire talmu-
dtque de Rachi ; c'est un emprunt du dictionnaire talmudique italien,
le Aroukh, qui n'emploie là qu'un mot courant en italien ».

Inconnues ailleurs, semble-t-il, sont les formes et les sens indiqués
aux articles : bonificare (28), Deus (44), difjulminarc (46), galbanum (57)IC,
habitare (61), hyssopum (66), ianthinus (67), myriadiara (99), polluere

1. Batel n'est pas dû à battetorium. Rachi, d'ailleurs, a lintel.
2. Quel rapport avec a^evlr, ecervir

3. Jiver tl jttiver sont nettement formés sur le mot français.

4. Prinsayer, aprinçoyer sont des formations analogiques à donnoier, maistreier, en tout
cas pas <2 principare.

5. Parfoiidine à côté de parfondor, -ece, -ée. -émeut, issemenl, dans les autres glossaires
juifs.

6. Parlers, p. cxxiv.
7. G. Gougenheim, « Langue populaire et langue savante » in Mélanges V, Etudes

linguistiques, Uuiv. de Strasbourg, Belles Lettres, Paris, 1947, p. 89 : tout ce qui est

relatif à la religion, tout ce qui touche àia Bible... a des moyens d'expression qui lui
appartiennent en propre. »

8. D'ailleurs le sens ne convient pas, il s'agit d'une partie seulement du foie (Vulg. :

reticulum jecoris).

9. Dans l'édition des Gloses... lalmudiques... de Raschi, Blondh. désigne estadera

(n° 423) par « italien » sans plus.
10. Galme est probablement provençal ; cf. Schultz-Gora, Altproveitzalisches Elementarbuch,

Heidelberg, 1936, p. 43.



264 M. BAN1TT

(m), sceplruin (132), splendor (140). Une douzaine de mots à peine
dont on pourrait bien un jour trouver des équivalents dans un document
non juif. Notons en passant le nombre appréciable de mots grecs, et, en

ce qui concerne la thèse de Blondheim, le nombre de mots qui précisément

ne se retrouvent pas dans les Bibles latines : bonificare, diffulminare,
hepar, ianlhinus, myriadiara '.

Les documents, réunis par Blondheim pour prouver des traditions

linguistiques juives indépendantes dans les différentes régions de la

Romania, où des parlers juifs se seraient différenciés à partir d'un judéo-
roman commun, semblent, au contraire, témoigner en faveur de deux
thèses opposées : l'emploi de la langue courante, en général, à côté

d'emprunts contemporains.
Nous constatons, en effet, deux faits importants : presque la moitié

des termes français appartient au langage courant, de l'autre moitié, plus
de deux tiers sont d'origine provençalo-catalane. Or, ne l'oublions pas,
il s'agit de quelques dizaines de mots, recueillis pour les besoins de la

cause, parmi des dizaines de milliers de gloses qui, elles, ne présentent
rien de particulier2. En d'autres termes, même dans leurs écrits hautement

spécialisés, les rabbins ne se servaient, en général, que de la langue
parlée dans leur territoire ', au lieu d'un charabia français mêlé de mots
italiens, provençaux, catalans, espagnols, arabes, allemands, qu'on a voulu
leur faire parler 4.

S'ils émaillent leurs commentaires > et parfois leurs traductions bibliques
de vocables venus d'ailleurs, ce n'est que grâce à l'inaptitude de la

méthode scolastique des compilateurs 6. Cela n'implique même pas que
l'auteur en comprenait le sens, pour ne rien dire des élèves. Comment
expliquer sinon que ces gloses françaises aient été copiées jusqu'en Russie

Un des nombreux imprimeurs des commentaires a-t-il jamais pensé
à laisser tomber ces gloses que personne ne comprenait Parfois deux

i. En dehors des 5 mots arabes.

2. De ce point de vue naturellement. Leur intérêt pour la connaissance des dialectes

français n'en est que rehaussé.

3. Voir les divergences entre les formes aux tableaux dressés par Darmesteter (Rom.,
I (1872), 174-5) et R. Levy (Recherches lexicographiques sur d'anciens textes français d'origine

juive, Paris, 1932, p. 89-92) pour prouver une supposée unité d'inspiration.
4. Parlers, p. lxxxiv-lxxxviii.
5. Encore faudrait-il d'abord faire la part des scribes étrangers.
6. Le commentateur, au moyen âge, n'est qu'un compilateur, mais un compilateur

respectueux. Il a reproduit le texte prestigieux même s'il ne le comprenait pas.



LE JUDÉO-FRANÇAIS 265

gloses se sont agglutinées et, sous cette forme, ont servi pendant des

siècles à « expliquer » le texte sacré '. Mais ne soyons pas trop sévères.

Nous nous contentons tous, à un moment ou à un autre, d'une explication
qui n'est pas plus précise que 1'« espèce d'oiseau » ou 1'« espèce d'arbre»

avec lesquelles Rachi, au xie siècle, se satisfaisait dans son commentaire.
Quel bonheur s'il trouvait chez un prédécesseur un nom plus défini, fût-
ce en provençal, allemand, russe ou même en arabe 2. Il ne s'agit pas chez

les docteurs d'un emprunt sans scrupules, bien au contraire, ils citent
leurs sources.

Ceci nous amène au deuxième fait saillant : toutes les références
conduisent vers Narbonne et corroborent en cela nos observations sur le

nombre décisif de formes méridionales parmi les mots étrangers dans les

textes de langue d'oïl.
On a remarqué que Blondheim indiquait le plus souvent ces formes

comme étant « provençalo-catalanes » et qu'il citait comme la source la plus
importante un glossaire dont la langue « offre un mélange deformes
provençales et catalanes » >. En vérité, c'est là un texte en dialecte narbon-
nais. En effet, Narbonne est située dans la zone de transition entre
l'ancien languedocien et le catalan roussillonnais 4 et, à l'époque, les

divergences entre les deux langues n'étaient pas si marquées5. Mais ce qui
situe, sans le moindre doute, notre texte dans le domaine languedocien
c'est la présence de ù, clairement marqué dans le manuscrit par des

signes diacritiques appropriés 6.

Or, le premier à se servir de gloses françaises dans ses commentaires

1. Cf. Parlers, p. xcvii : pipernotier ; M. Berenblut, A Comparative Study of Juäaeo-

Italian Translations of Isaiah, N. Y., 1949, p. 181 : lasubiaga ; p. 183 : maiqidii ; p. 135 :

ventosifo.
2. Rachi, en dehors de l'hébreu, ne connaissait que sa « langue maternelle », malgré

la présence de gloses allemandes, arabes, italiennes, provençales, persanes, russes dans ses

commentaires (Zunz, art. cit., 327-8).

3. Parlers, p. 5 ; manuscrit Sassoon Cod. 368.

4. A. Dauzat, Les Patois, Paris, 1946, carte I, p. 67. Aujourd'hui encore le catalan est

parlé jusqu'à Salces, à 40 km. de Narbonne (J. Ronjat, Gramm, istor. des parlers prov.
mod., Montpellier, 1930-37,1. I, p. 13).

5. Indépendamment de la controverse sur le rattachement du catalan au provençal eu

aux dialectes ibériques. Cf. E. Bourciez, Éléments de linguistique romane, Paris, 1930%

p. 288 et Fr. de B. Moll, Gramática histórica catalana, Madrid, 1952, p. 36.

6. J'ai pu consulter ce ms. à l'Institut des Manuscrits Hébraïques de Jérusalem, grâce

a la bienveillance de M. Sassoon qui a permis de le photographier.



266 M. BANITT

bibliques est Menahem bar Helbo ', dans la deuxième moitié du xie siècle.
Il était peut-être originaire de Narbonne 2, mais y avait en tout cas étudié

chez le frère et successeur du célèbre Moïse le Tropologue (Mochè
had-Darchan) '. C'est Menahem bar Flelbo qui fit connaître au nord de

la France les méthodes exégétiques des grammairiens juifs de l'Espagne
musulmane, Menahem ben Sarouq et Dounach ben Labrat 4, en même

temps que les commentaires tropologiquesde Mochè had-Darchan5. Ce

sont les œuvres de ce même rabbin narbonnais que Rachi cite plus de

cinquante fois dans ses commentaires 6. C'est aussi à la taveur des

travaux de Mochè had-Darchan que des mots arabes se sont introduits dans

les commentaires des rabbins français :.
Mais là ne s'arrête pas l'influence de la plus illustre des écoles françaises

du moyen âge 8.

L'ami et disciple de Rachi, Joseph ben Simeon Kara, et celui dont il

i. Voir sur lui et sur ses gloses A. Wolff, Haschachar, II (1870), 289-299 ; S. A. Poz-

nansky, Festschrift Sokolov, Varsovie, 1904, p. 389-439 ; G. Karpeles, Geschichte der

Jüdische Literatur, Berlin, 1920', t. I, p. 452; Dubnow, op. cit., § 17, sur les précurseurs
de Rachi.

2. Poznansky, art. cit., p. 399.
3. La traduction courante darchan « prédicateur » ne rend pas exactement le sens

qu'il faut attribuer à ce mot par rapport à ce maître. Celui-ci aurait insisté sur le sensus

juxta tropologiam en opposition à un kara « maître du sensus historiens ». Cf. Rev. él.

iuives, XXII (1891), 38.

4. Les deux étaient actifs à Cordoue au milieu du Xe siècle.

Il n'est pas sans intérêt de situer ce rôle d'intermédiaire culturel entre l'Espagne musulmane

et l'Europe catholique dans l'ensemble de l'activité intellectuelle et scientifique du

Midi à cette époque. Quelques villes des plus méridionales de la France servaient, à

partir du XIe siècle, de lieu de rencontre des hommes de science arabes, juifs et chrétiens,
ceux-ci venant s'instruire chez les premiers. Mentionnons seulement le centre de médecine

à Montpellier, dont les étudiants français, d'après Jean de Salisbury, revenaient chez

eux parlant un langage chargé de mots barbares Cf. Histoire générale des Sciences,

P. U. F., P., 1957, t. I,p. 514.
6. A. Epstein, Moses ha-Darschan aus Narbonne, Wien, 1891, p. 17 ss. : L. Zunz,

art. cit., p. 287.

7. Les 5 mots arabes qu'on rencontre chez Rachi se trouvent précisément dans des

passages cités d'après Mochè had-D. (Epstein, ibid.); au fond, Blondheim l'avait déjà vu
(Parlers, p. 143), mais il n'en tira pas les conclusions nécessaires.

8. Sur Narbonne et son école voir Gross, Gallia judaica, P., 1897, qui y consacre

30 pages (401-430), alors que la moyenne est une page par localité. Il mentionne
40 grands maîtres qui ont fait de Narbonne « un des principaux centres de la science juive »

(p. 405).



LE JUDÉO-FRANÇAIS 267

s'est le plus inspiré ', est précisément un neveu de Menahem bar Helbo
En dehors des livres de Mochè Had-Darchan où, nous venons de le voir,
Rachi a abondamment puisé, Joseph Kara lui livra les écrits mêmes de

son oncle, disciple de l'école narbonnaise. Ces deux-ci, ainsi que les Nar-
bonnais et les Espagnols qu'ils ont fait connaître, seront fréquemment
cités dans les glossaires 2.

Ceci rend compte des occitanismes 3 dans les écrits rabbiniques de la

France du Nord;mais il y a plus. Un autre disciple de Mochè Had-Darchan

à Narbonne était le Romain Nathan ben Yehiel 4, l'auteur du Aroukh,
dictionnaire du Talmud. Parmi les gloses non hébraïques dont il parsème

son œuvre on en rencontre plusieurs d'origine provençale ">.

Il en est de même en ce qui concerne l'Espagne. Ce sont des rabbins
narbonnais qui ont apporté les premiers éléments d'une civilisation juive
de langue romane dans les territoires pacifiés et les provinces reconquises ;

les autres parlaient naturellement l'arabe. Les rapports entre les nouveaux
centres castillans et catalans et Narbonne étaient très actifs : jusqu'au
xmc siècle c'était surtout Narbonne qui excerçait son ascendant6.

Il est donc évident que les concordances relevées dans le vocabulaire

roman des écrits juifs du moyen âge ne sont pas dues à des traditions
indépendantes l'une de l'autre à partir d'un « latino-juif vulgaire »

commun, mais bien à l'autorité indiscutée d'une école, celle de Narbonne, qui
aux xic-xne siècles marqua les autres communautés juives de l'Europe
occidentale de son enseignement. Depuis des siècles, les Juifs y vivaient
en paix et prospérité, protégés par les vicomtes et les archevêques '2

Lorsque, vers la fin du xie siècle, l'Europe occidentale prend son essor,
Narbonne sera prête à livrer à ses communautés juives le fruit d'un
enseignement plusieurs fois séculaire. C'est l'époque où, en général, l'Europe

i. Karpeles, op. cit., p. 453.
2. Zunz, ari. cit.. 277-333. M. Lambert. Festschrift A. Harkavy, St. Petersburg, 1908,

p. 381-90.

3. Blondh., Parlers, p. lxxxv.
4. H. Gross, op. cit., p. 408.

5. Blond., «Notes on the Italian Words in the Aritch Completimi » in Supplement, to
the Ar. Compi., N. Y. 1933 : Parlers, p. 39, n. 1.

6. Y. Baer, A History of the Jews in Christian Spain, Phila., 1961, t. I, p. 83-84, 290-
305.

7. J. Régné, Etudes sur la condition des Juifs de Narbonne du Ve au XIVe siècle,

Narbonne, 1912, surtout p. 89 : « La politique judéophile des vicomtes aboutit à la formation
d'une des juiveries les plus florissantes du moyen âge », et p. 105.



268 M. BANITT

va à l'école de la civilisation occitane, et où la langue littéraire d'oïl subit,
elle aussi, l'influence provençale '.

On pourrait opposer à notre argumentation le fait qu'une quarantaine
de termes du Vocabulaire comparatif ne se retrouvent pas dans les textes
provençalo-catalans : objection qui tourne en faveur de notre thèse, dès

qu'on note la disproportion entre le nombre des textes français étudiés

par Blondheim et ceux en provençal ou catalan. D'un côté une vingtaine
de textes 2, dont huit glossaires plus ou moins complets de la Bible, avec
des centaines de milliers de gloses, de l'autre, cinq textes rabbiniques
contenant peut-être 600 gloses en tout et trois textes suivis, datant des

xivç et xve siècles >. Mais, en fait, Blondheim ne puise ses exemples que
dans le seul manuscrit narbonnais4 (Sassoon Cod. 368) qu'il cite dans

75 cas Il est naturel de trouver plus de correspondances lexicales dans
des glossaires provenant d'une seule région, le nord de la France, qu'entre
ceux-ci et un seul, originaire d'une ville, Narbonne, située hors de cette
région. D'autant plus que les glossaires français, œuvres de tradition
religieuse, ne sont en grande partie que des compilations et que la part
d'originalité exégétique y est minime. Le grand nombre de correspondances,

75, est donc très significatif. Il s'agit seulement de déterminer le

sens de l'emprunt. Aux raisons déjà alléguées de voir dans le narbonnais
la source des « particularités » lexicales des autres documents romans,
s'ajouterait le fait révélateur que, parmi les vocables attestés seulement
dans les textes de langue d'oïl, Blondheim lui-même en note quelques-
uns de provenance méridionale : adaugere (5), candelabrum (32), cucuine-
rariuin (40), intelligere (76), miscere (93), sacerdus (126), senicem (135),
similitado (13%), auxquels il faudrait ajouter les mots arabes et bien d'autres

encore, si on dirigeait les recherches dans cette direction 5.

1. F. Brunot, Histoire de ¡a langue française, t. I, P., 1905, p. 288.

2. Parlers, p. 4, 12.

3. Ibid., p. 6, 12.

4. Les citations du Livre di Prières catalan (ms. Oxford, Bodl. Or. 9, Parlers, p. 6)
n'ont pas de grande valeur pour le midi de la France : il est écrit deux siècles après

l'expulsion des Juifs en 1306, et a subi une très forte « influence espagnole » (Parlers,
p. 6).

Cinq autres textes ne sont cités qu'une seule fois (aux nos 1, 26, 39, 43, 57), J quatre
fois (n°s 73, 91, 112, 147) et K 24 six fois.

5. Ainsi « sitre » de sceptrum (132), cité plus haut comme un des douze termes

inexpliqués, pourrait n'être que la forme languedocienne du mot grec (cf. Anglade, op.

cit., p. 89 rem., et Moll, op. cit., p. ni).



LE JUDÉO-FRANÇAIS 269

D'autre part, la « correspondance » n'est souvent qu'un simple emprunt
au français de la part des auteurs italiens '. En effet, en Italie, dont les

textes sont assez tardifs, les glossateurs juifs ont puisé dans les sources
françaises et espagnoles et même dans la Vulgate : praeceptus (113), proverbiata

(120).

Les conclusions de Blondheim, toutes fausses qu'elles étaient, ne
touchaient au fond qu'une question assez théorique, l'existence de traditions
régionales indépendantes dans les traductions bibliques en langues

romanes, et une question d'histoire religieuse, la participation des Juifs
dans les anciennes traductions latines. Quant à la valeur démonstrative
de ces documents pour le parler des Juifs en France au moyen âge, Blon-
dheim, nous l'avons vu, n'avait exprimé d'abord que des hésitations et
des doutes, mais finalement, une certaine tendance s'est manifestée en
faveur d'une espèce de coinè « vulgaire », d'un « jargon », dont l'effet sur
les non-Juifs devait être grotesque.

Dans les quelque cent vingt études posthumes sur les gloses talmu-
diques 2, Blondheim traite les termes employés par Rachi comme du

français pur et simple. Certaines leçons dans les manuscrits, manifestement

corrompues, sont corrigées à partir du français, et, vice versa, certaines
rectifications sont proposées à l'histoire du mot français à partir de la glose.
Il n'y est pas question de « judéo-français », en tant qu'entité linguistique.

Ceux qui se sont servis des matériaux mis à la disposition des

lexicographes par les éditeurs des gloses juives n'ont pas toujours été si
prudents. Qu'un mot ait apparu dans un texte juif, il fut «baptisé » judéo-
français sans plus. Dans quelques traits relevés dans la partie française
d'un quelconque manuscrit juif, on voyait tout de suite les caractéristiques

du « judéo-français » 3.

En réalité, il n'y apasplus de preuves de l'existence d'un français
particulier aux Juifs du moyen âge qu'il n'y en avait pour le « judéo-roman ».

Pour l'analyse des faits, nous avons à notre disposition des centaines de

gloses « curieuses », réunies et étudiées par M. Raphaël Levy dans un
labeur assidu de plus de trente ans.

1. Parlers, p. 9 ; Fiorentino, art. cit. ; Berenblut, op. cit., p. 234-5.
2. D. S. Blondheim, Les Gloses françaises dans les commentaires lalmudlques de Raschi,

t. II, Belles Lettres, P., 1937.
3. Cf. Meyer-Lübke cité dans R. Levy, Contrib., p. 503 : « eine Eigenthümlichkeit

des Judenfranzösisch »,



27O M. BANITT

Partant, ce semble, du principe d'une langue particulière aux Juifs de

France, M. Levy, sous la direction de Blondheim, publia, dès 1932, une
liste de 835 mots (numérotés de 1 à 815) tirés d'« anciens textes français

d'origine juive » qui présentaient une « certaine valeur lexicographique »

grâce à leurs « signification ou forme entièrement nouvelles ou mal
interprétées jusqu'ici » '.

Les fautes de méthode, signalées plus haut au sujet du travail de Blon-
dheim, furent répétées ici. La critique se plaignit tout de suite de l'inclusion

de termes répandus dans tous les textes des XIIe et xme siècles 2.

Objection d'autant plus grave que les 835 termes ne constituaient qu'un
« choix » parmi des matériaux plus abondants '.

Oscar Bloch fit la remarque judicieuse qu'il était « nécessaire d'indiquer,

dans la mesure du possible, les rapports des divers glossaires qui
ne sont pas tous indépendants les uns des autres » 4.

En effet, s'il est vrai que 70 textes de toute provenance avaient été

consultés, il demeure cependant que près de 90 % des plus de deux mille
exemples cités proviennent de traductions bibliques, c'est-à-dire d'un texte

originellement identique et dont la traduction servait dans bien des cas à

des usages liturgiques. En d'autres termes, la vaste majorité des

correspondances proviennent de différentes versions d'un même texte, dont le

copiste se garderait bien de ne rien innover et où même le commentateur
«indépendant» ne fait en général qu'oeuvre de compilateur.

La parenté entre ces documents est toute naturelle ; ce n'est pas là que
réside leur intérêt, mais bien dans les divergences. Étudiées soigneusement,

celles-ci devraient nous aider à établir les rapports entre les manuscrits

et auraient pu nous jalonner la route vers la région dont le dialecte

avait servi de base aux formes «particulières». Par le même effet, ces

« particularités » auraient cessé d'en imposer comme constituant « une
langue à part » distribuée sur tout le territoire où se trouvaient des

Juifs.
D'autre part, recueillis dans des traductions, les exemples perdent leur

1. R. Levy, Recherches lexicographiques sur d'anciens textes français d'origine juive, Belles

Lettres, P., 1932, p. 7.
2. E. Bourciez, Rev. crii, d'hist. et de littér., LXVI (1932), 462-3 ; E. Hoepffner. Rev.

des langues rom., LXVII (1933-36) 152 ; U. T. Holmes, Mod. Lang. Notes, XL1X (1934),

543-4-
3. Recherches, p. 7.

4. O. Bloch, Bull. Soc. Ling. Paris, XXXIV (1933), 105-6.



LE JUDEO-FRANÇAIS 27 I

valeur en tant que témoins d'une langue parlée, puisque bon nombre

sont très clairement des créations ad hoc, à partir de termes français, pour
les besoins de la traduction. Ce sont les mots en -or, -eresse pour le nom
de l'agent : aguetor (35) ', alanieresse (53), alanior (54), anpartorisseresse

(83), assijor (117), bocharesse (172), etc. ; en -émeut pour le nom de

l'action : brulement (188), cerconcisement (197), cinemenl (223), coifeiement

(236), contraliement (245), contrepoisement (247), da(u)bement(2j^), etc. ;

et des formations en -are et -ine, ainsi que d'innombrables dénominatifs :

dépéroyer (283), déproyer (289), ébranchoyer (326), ¿euer (-j,j\i)écitmier (342),
éperoyer (397), essampler (421), granjoyer (495), etc.

L'évidence en faveur du caractère livresque de cette langue devient
accablante, si l'on considère que des 250 exemples restants, tirés de textes

non bibliques, presque tous proviennent eux aussi de traductions directes
de l'hébreu, soit comme gloses du Talmud (KU et Q) 2, soit de livres
scientifiques (L, Z).

Le seul texte vraiment laïque est p; or, les 14 mots allégués de ces

« livres de commerce » de Vésoul ' sont : abre « arbre » (5), aveine

« avoine » (6), assolacion, solución «exemption » (120, 742), avait « osier»

(130), carponier « fabricant de corbeilles » (191), essalier « charpentier »

(419), essoi(m) « essaim » (426) 4, fraichon « moût » (476), vanure
« balle de blé » (562) >, piatene « plaque » (640), savior « botteleur »

(725), treil « pressoir » (782), vacaire « vicaire » (796) 6
; tous des mots

bien français et, tout comme le reste de ce texte, sentant leur terroir.
C'est donc dans le dialecte de l'auteur de chaque texte et dans les

régions où ont été élaborés les ouvrages qui ont servi de base à sa thèse,

que M. Levy aurait dû chercher l'explication de formes telles que abadir

1. Les chiffres entre parenthèses représentent les numéros sous lesquels ces mots sont
traités dans les Recherches.

2. Les sigles sont ceux dont M. Levy se sert dans tous ses travaux.

3.I. Loeb, éd. Rev. él. juives, VIII (1884), 161-196 et IX (1884), 21-50, 187-213.
4. L'omission de la nasale est fréquente dans la transcription de ce texte, ibid., IX,

p. 196.

5. Manore dans Lew est une faute de lecture ; v est transcrit par deux wa-w dans le

texte, ce qui ressemble, dans la cursive hébraïque française, à un mein.
6. Et non vaucaire, comme l'avait lu Loeb. Ici les deux waw v) ont été lus vo,

prêtant une valeur vocalique au deuxième waw. 11 s'agit d'un abaissement de la voyelle
protonique, phénomène répandu en Franche-Comté. Cf. Isopet de Lyon, éd. J. Bastin,
S.A.T.F., Paris, 1930, t. II, p. xx-xxi, ainsi que trasorler dans le même texte (R. E. J.,
VIII (1884). 192).



272 M. BANITT

« abaudir » (2), bleche (168) pour breche «¦ rayon de miel »(186), cimilo
« caillou » (202), cleinbre « craindre » (225), clibe « crible » (227), crii
« grillon » (264), etc., et non dans un parler « judéo-français » préétabli.

Loin d'avoir abandonné cette conception, M. Levy s'est, au contraire,
évertué à amasser une documentation impressionnante, afin de prouver
l'importance de ces 835 termes « judéo-français ». Un grand nombre
d'études, traitant de 76 vocables, ont paru dans des revues, mais le gros
de ses efforts a été réuni dans un vaste recueil, Contribution à la lexicographie

française selon d'anciens textes d'origine juive, Syracuse University Press,

Syracuse, N. Y., i960 '. Les articles y figurent, en général, sous les

numéros attribués aux vocables en question dans ses Recherches lexicogra-
phiques, mais puisque certains d'entre eux ne représentaient que des

variantes du même terme, ils ont été réunis sous le même titre. Même
de cette façon, l'ouvrage comporte 610 monographies et traite, cette fois,
de plus de deux mille sept cents mots français attestés dans des textes
juifs et classés comme « judéo-français ». Leur lexique (p. 604-629)
s'oppose soigneusement à 1'« index des mots de langues autres que le judéo-
français » (p. 630-647).

Le nombre de documents, dictionnaires, vocabulaires, index, études

lexicographiques et textes obscurs étudiés est immense : la table des

auteurs cités (p. 648-658) fait mention de près de mille noms, et elle
n'est pas complète \ M. Levy réussit ainsi à mettre au point des dizaines
de leçons douteuses dans la littérature du moyen âge, à préciser le sens
de mainte autre et à reculer la date de la première attestation d'une
centaine de mots environ >. Enfin, la collation minutieuse de dizaines de

manuscrits a permis à l'auteur d'apporter un assez grand nombre de

corrections au glossaire A "•, ainsi que des rectifications aux gloses de Rachi 5.

1. La bibliographie des travaux publiés précédemment est donnée à la page 22.
2. Manquent entre autres : Bate 598, Berliner 465, Frénaud 88, Gerson 88, Le Bon

129.

3. Parfois de plusieurs siècles, comme pour acranpeli (23), amoilir (71), ammise (109),
assijor (117), atorteler (127), avoirement (138), etc., etc.

4. Il s'agit du volumineux glossaire biblique B. N. f. h. 302, publié par Lambert et

Brandin, Paris, 1905, qui reste le seul document de cette espèce édité scientifiquement.
Sa valeur probante est cependant sensiblement diminuée par le fait que le commentaire
en hébreu n'accompagne pas la glose ; celui-ci seul peut nous renseigner sur la valeur
exacte de la glose française. Cf. comptes rendus de W. Bacher, Jew. Quart. Rev., XVII
(1905), 800 et S. Poznanski, Monatschr. f. Gesch. u. Wiss. des Judenth., L (1906), 378.

5. Gloses bibliques p. p. A. Darmesteter, R. E. J., LIII-LV (1907-8), gloses talmu-



LE JUDEO-FRANÇAIS 273

Cependant, cette volumineuse « contribution » et toute cette vaste
documentation apportent-elles finalement les preuves d'une langue « judéo-
française » que nous cherchions en vain dans les Recherches Nous ne
le croyons pas.

Le lexique semble avoir été conçu d'après le principe que tout mot,
attesté dans un texte juif, appartient à cette langue fantôme. C'est ce qui
permet d'y inclure des termes parfaitement courants ailleurs, d'affirmer
qu'en «judéo-français sene! re signifie « gauche » (p. 108), que « le judéo-
français connaît aussi pité ' pitié ' » (p. 487), que « le judéo-français
connaît le verbe vendre » (p. 587), et, aux index, de donner comme
« judéo-français » (p. 604) ababayer, abelir, agüelos, aluiner, anclore,

amplalrer et comme « langue autre que le judéo-français » (p. 630), abba-

bier, abêtissement, aguetousement, allumeur et p. 636 remplastreure, enclos-

ture, etc., etc. ; simple est seulement noté comme « judéo-français »

(p. 627).
Du même coup, il est facile de concevoir que si un mot se retrouve

dans un texte chrétien quelques siècles après son attestation au xic siècle
chez Rachi ', nous avons là « un exemple tardif du [mot] judéo-français »

(p. 37) ou « un écho lointain du judéo-français » (p. 535), et qu'un
« terme de botanique » créé par « les Juifs du moyen âge en France...
sert encore dans les dialectes de la France septentrionale » (p. 483) 2.

On dirait que cette langue est une entité immuable dans le temps et

l'espace, qu'elle couvre trois siècles, du milieu du xic au milieu du xive,
et 600 km, de la Bourgogne à la Normandie, sans qu'on nous indique
cependant le critère d'après lequel les formes divergentes sont qualifiées
de « lubie de calligraphie » (p. 2), « graphie défectueuse », « leçon corrompue

», «orthographe bizarre », « vocable apparenté », «forme insolite »,
« transcription insolite », « façon peu conséquente », « son bizarre »,
« confusion », « terminaison curieuse », « mot forgé » (passim) ; sans

diques p. p. Darmesteter et Blondheim, Bibl. École Hautes El., fase. 254, Champion,
Paris, 1929.

t. L'influence de Rachi (Troyes, 1040-1105) sur les glossaires a été fortement exagérée,

à partir de Darmesteter, art. cit., Rom. I (1872), 176, jusqu'à R. Levy, qui répète

presque textuellement les paroles du maître (Contrib., p. 1). Qui nous dit qu'ici aussi les

correspondances ne proviennent pas d'une source commune C'est l'avis de S. Poz-
nanski, art. cit., 381, et la liste des auteurs cités dans A, publiée par Brandin, Festschrift
A. Harkavy, p. 381-390, le prouve bien.

2. Cf. encore nos 10, 84.



274 M- BANiTT

qu'on nous fournisse la base sur laquelle les « corrections » sont
faites '.

Un tel immobilisme linguistique est inconcevable. Bien au contraire,
les divergences viennent encore renforcer les arguments produits plus
haut au sujet de la langue parlée des Juifs : malgré le caractère sacré ou
rituel de la plupart des textes, des efforts ont été faits pour adapter les

traductions à la variété dialectale en usage dans la communauté en question,

car les traductions devaient être comprises par les membres de la

communauté locale.
Au lieu d'effacer les écarts, il aurait fallu rechercher les variantes, les

examiner du point de vue de la dialectologie française : nos textes auraient
à la fois enrichi nos connaissances des dialectes français au moyen âge et
découvert des centres d'activité exégétique juive.

Au moins, fidèle à sa thèse, M. Levy aurait dû s'arrêter à quelques-
uns des phénomènes phonétiques assez fréquents dans les documents en

question et établir dans quelle mesure elles sont caractéristiques de ce

parler évasif, «le judéo-français». Un aperçu même superficiel nous
convainc de l'existence de certaines particularités phonétiques. Ainsi / après

consonne > r : aprire (30), ancroture (80), angre (81 a), anprir (84),
aprezir (102), conpreindre (243). erarte (255), croie (266), daitre (274),
etc. Pour nous expliquer ce « trait assez répandu en judéo-français »

(p. 48), à quoi sert de nous faire remonter l'évolution des deux liquides
jusqu'à l'indo-iranien (p. 504), si la vraie portée du phénomène n'est pas
déterminée Est-il particulier à un seul manuscrit (H, par exemple,

p. 100, n° 102) et, sinon, quel est le rapport entre les textes où il est

encore attesté Or, les rapports entre les documents n'ont jamais été

établis.
En réalité, / > r non seulement après, mais aussi avant consonne,

corpe (250), et intervocalique, goroç (491); il y a des cas de rhotacisme

adventice, gorverne (493), guvrenail (ibid.), et des cas de r > l2 : able

(Ç), blanche (167), blon (169), charole (211), éelaehat (331). Bref, toutes
les modalités reconnues pour tous les parlers français >. Il s'agis-

1. Voir corrections aux n°s 470, 524,651, 736, 764, etc., etc.

2. Cf. L. Kopf, « Les gloses françaises dans deux commentaires du Tarsis de Moïse
ibn Ezra », R. E. J., N. S. XI (1951-2), 96. La remarque de Bourciez, art. cit., au sujet
du « resch et du lamed qui ont des formes voisines » est surprenante de la part de ce

savant.

3. Cf. A. Dauzat, Essais de géographie linguistique, III, Montpellier-Paris, 1938, p. 50-90.



Le juDéo-fraNçaiS 275

sait seulement d'incorporer ces textes dans leurs dialectes respectifs'.
Même remarque pour g/k; si « le judéo-français n'est nullement

conséquent » en cette matière, « eras veut dire 'gras'... croûte signifie
' grotte'... confanon désigne 'gonfanon '.... cropion... (est usité) à côté de

gropion » (p. 227), c'est que le « judéo-français » n'est que du français,
et que les « inconséquences » qu'on y relève ne sont pas plus « insolites»

que celles relevées par Foerster, par exemple, et citées par M. Levy lui-
même (ibid.).

Il en est de même pour jjch : granché (494), chanbe (516), lecher (536),
voucher (815), à côté de janjer, jeoir, jemin (p. 400) et jeve (521). Il ne

sert à rien de rembarrer ces phénomènes en les traitant tout bonnement
de « confusion chuintante » (p. 516); à quels dialectes appartiennent-
ils?

Malgré une étude spécialement consacrée au d. intervocalique 2, où son
évolution vers \ en certains dialectes de langue d'oïl a été constatée,
M. Levy continue à considérer la « substitution d'un d intervocalique
au ^» comme un phénomène «judéo-français». En réalité, les textes

juifs nous apprennent que le phénomène d intervocalique > ^, attesté

sporadiquement dans les textes chrétiens, était beaucoup plus étendu

qu'on ne pense, de sorte que même dans la prononciation de l'hébreu,
daletli intervocalique et non géminé (kapha) > z >.

Que signifie la remarque « contre le phénomène de dénasalisation,
l'opposé est fort rare en judéo-français» (p. 162), au sujet de brenchie

« broc » Ce n'est pas très clair. Toutefois, on en dégage la conviction

que le « judéo-français », comme un tout, peut avoir telle caractéristique
plutôt qu'une autre. Et si quelques lignes plus loin, on nous dit que
« ce qu'on vient de dire pour expliquer Yn adventice en judéo-français
n'a rien à voîr avec le franco-provençal (p. 163) » on ne nous laisse

aucun doute quant à la décision de l'érudit américain de ne pas inférer
d'une « langue » à l'autre.

Or, si on n'accepte pas cette décision, si on ne préjuge pas de la question,

mais qu'on explore les éléments lexicaux réunis dans l'index (p. 604-
629), pour ce qu'ils apportent de réellement valable en vue de la consti-

1.Rappelons que Blondh. avait déclaré qu'il n'y avait « pas de trace de traits phonétiques

caractéristiques de tous les Juifs »(Parlers, p. cxxxvn).
2. Studia Neophilologiea, XXIV (1952), p. 55-58.

3. Cf. Y. F. Gumpertz, op. cit., p. 9-11.



276 M. BANITT

tutioii d'une langue « judéo-française », on n'y trouve que très peu, trop
peu.

Sur les 2734 mots, plus de 40 % sont du français commun. Ils n'ont
été incorporés dans ce «vocabulaire judéo-français», comme on l'a vu,
que parce qu'ils permettent d'antédater la première attestation ou simplement

parce qu'ils paraissaient dans un texte juif. Choisissons une page
au hasard, 608; nous y trouvons : assijor, assiler, assolacion, astrologie,

ateindre, aterminer, atraieinent, atraire, aussement, aveine, aventure, avéré,

averité, avers, avertir, avertissance, avertissèment, aviletnent, aviler, avostrer,

avotrement, avrayé, babe, bacheler, bachelerie, baili, bailiier, halbe, bald, baldento-

nie, barje, barnage, barnéd, baron, baronesse, basseté, baste, bastir, bâtant,

batay^on, batedi^, batedure, batement, balice. Quarante-quatre mots usuels

sur 106.

Il est vrai que dans une cinquantaine de cas le mot courant a, selon

la Contribution, un sens spécial dans les sources juives, mais nous verrons
plus loin quelle est la vraie valeur de ces témoignages.

En dehors des termes attestés dans la langue courante, le lexique
« judéo-français » contient encore 40 % de mots qui ne se trouvent que
dans un seul manuscrit et qui, ipso facto, perdent toute signification pour
la reconstruction de cette langue fuyante. Il faudrait y ajouter les termes
attestés dans deux ou trois manuscrits, visiblement dépendants l'un de

l'autre, avant même qu'une étude poussée sur les rapports entre les

documents n'ait été entreprise '.
Plus de 7 % présentent de simples divergences phonétiques dialectales

2. Il en a été question plus haut et, au premier regard, elles

semblent se rattacher chacune à des manuscrits bien déterminés : / > r
surtout dans H (écrarxjr, frorir, frôler, pror), r > / dans q, confusion rjl
dans E, ainsi que rhotacisme et chute de r (necir), sans parler de simples
questions de graphies : o/u (représentés par la même lettre waw en

hébreu), dj^ (maderin, maderne, madre, mediner, niedure, medurer, à côté
de tnaxerin, maire, médecine, me{ine, mexiner, mesure, mesurer sur une même

page (621).
Encore 6 % sont des dérivés verbaux ou nominaux de mots bien français

qui ne figurent pas dans les grands dictionnaires et qui ont été créés

1. CD : akitemeut, alitmement, babayer, batice ; AF : crespele, enforcement, enjandrer,

escover, espleitemenl.

2. Toujours exclusivement des pourcentages allégués plus haut.



LE JUDEO-FRANÇAIS 277

pour les besoins de la traduction. Ce qui, en soi, n'en fait pas encore
des mots non français, surtout que rien ne prouve que ces mots n'aient

pas existé dans la langue courante. Il s'agit de verbes en a- pour rendre
le causatif, procédé qui n'est pas inconnu chez les non-Juifs ' ; de noms
d'agent en -or et -eresse, de nominaux en -ail, -tire, -ine, -iç, de verbes

dénominatifs en -oyer. Ce sont les dérivations dont n'importe quel
lexique dialectal nous offre des exemples, sans parler des traductions de

« matière de clergie ».

Remarquons, enfin, que des formes comme acoveter et acuveter, ajoyer
et ajuyer, ancloement et ancluemenl, anocer et anoicer, anpartorir et aparto-
rir, et d'autres de ce genre apparaissent comme des entités individuelles.

Restent, tout au plus, une soixantaine de mots avec leurs dérivés qui
semblent vraiment particuliers aux textes juifs. Ce sont, d'une part, les

termes qu'avait déjà relevés Blondheim : abale, aijier, afrir, atnarjer,
avorecion, desiber, enader, etc., pour lesquels il avait établi leur origine
provençale, et, d'autre part, des mots inconnus ailleurs : alignier «lancer

avec la fronde»2 (59, 540), assomail «limite» (121), bais «arbres

petits et de peu de valeur» (145), burellion «croupe (terme d'astronomie)»

(190), clofichier «graver» (230, 231, 232), écalveixer «écarter les

jambes» (327), feije «lance» (455), flandir « briller », flandor «éclair»
(464, 465), grefe « panetière de berger » (500), grobe « bât d'un chameau »

(502), loisele « petite fenêtre » (548), pavoil « ronce » (630).
Si l'on ajoute à ces mots ceux qui sont courants en français mais qui

ont une signification spéciale dans les textes juifs, nous atteignons, à

peine, cent unités, ce qui est vraiment trop peu pour parler d'une langue,
d'une coinè, d'un dialecte, quand même on ignorerait le caractère livresque
de ce vocabulaire, qu'on ne tiendrait pas compte du fait qu'il s'agit de

traductions, qu'on passerait sur l'absence d'unanimité entre tous les

documents et qu'on oublierait que ni les rapports entre eux, ni leur lieu

d'origine n'aient jamais été établis.

En réalité, il ne reste même pas cela.

D'un côté on a négligé de vérifier les textes et on a accueilli des leçons

1. Cf. R. L. Wagner, « Remarques sur la valeur des préverbes a- et en- » in Festgabe

E. Gamillscheg, Tübingen, 1952, 51-65.

2. Le sens indiqué entre guillemets est celui qu'en donne M. Levy dans sa Contribution

au numéro entre parenthèses.
Revue de linguistique romane. 19



278 M. BANITT

fautives ', et d'un autre côté on a attribué des significations erronées

aux mots français.

Leçons fautives 2.

acontriere (20), FEW II, 1121a — il faut lire a contraire*, les deux YOD
représentent le son c, comme pour loir (strophe V), retrace (strophe VIII),
darenèr (XIV), prière (XVII) ou ai, comme pour raiuçon (III), main (XVI).
Le vers se lit alors :

Roi fort, a contraire EDOM si volie batir

et traduit à peu près le vers hébreu « Puissant, combat pour nous contre
Edom. » -t.

aisardemenl (423), n'est pas du tout sûr > ; on a au contraire : asartemont (A),
ésertement (S), esartement dans 7 manuscrits de KI, contre 2 aisardemettt, 2

asardemenl et 1 esardement. Pour le sens voir plus loin.
ancoder (77), écrit avec dai.eth non géminée, doit se lire anco\er, (-= encuser)

qui traduit bien le mot en question (II Sam XVII 16) d'après les commen-
mentaires rabbiniques (Rachi, Qimhi, F f. 192a, 1. 3 d'en bas) «mal
conseiller, trahir ».

épenième (82 bis) le manuscrit R a èpanleinanç 6, dérivé de la forme épauler
« effrayer », à rapprocher du provençal espantar (REW 3035/2).

aorgoyle (611), corrigé par Levy lui-même p. 471.
aplemir et aplemichier (96), la ligature d'un NOUN cursif avec YOD suivant

fait l'effet d'un MEM ; il faut donc lire simplement aplenir et aplenichier, tous
les deux attestés ailleurs.

1. La presque totalité des textes utilisés par Blondheim et par M. Levy n'ont pas été

édités ou l'ont été par des savants étrangers aux disciplines romanes (cf. J. Theodor in

Festschrift A. Schwarz, Berlin-Wien, 1917, p. 365) et les lectures de Darmesteter même

n'ont qu'un caractère provisoire (cf. J. Weill, Introduction au tirage à part des Gloses

françaises de Raschi dans la Bible, Paris, 1909). Certaines leçons douteuses ou même

reconnues comme fausses ont néanmoins été inclues parmi les témoins d'une langue
« judéo-française ».

2. Il est bien entendu que cette liste n'est pas complète. Il faudrait pour cela consulter

tous les manuscrits, dont la vaste majorité u'est pas à ma disposition. Telle quelle, elle
suffit pour démontrer le caractère illusoire du parler « judéo-français ».

3. D.S. Blondheim, Poèmes judéo-français au moyen âge, Paris, 1927, p. 18.

4. Cf. Glossaire de Reicbenau, éd. A. Labhardt, Paris, Klincksieck, 1948,588, où l'hébreu

'AL est aussi glosé incontra illos.

5. Brandin in A. Darmesteter, Gloses françaises (tirage à part cité plus haut), p. 148.
6. I. Lévi, R. E. J., L (1905), 183-194, a lu les dernières lettres hébraïques, noun et

çadil, comme une seule, sin.



LE JUDÉO-FRANÇAIS 279

apreiizer (100), il ne faut pas lire apreli\a, mais bien apreii\e; le sens,
d'ailleurs, demande aussi un nom.

arsir (294), n'a jamais existé ; la glose de Jos IX 5 ' est un nom : arsiç (Godefroy

I 412), non un participe, et traduit le même substantif hébreu que I

Rois XIV 3 «pain biscuit» (G) 2.

a\erlver (15), « leçon fautive» dit Levy (Contrib. p. 34).
azervir (142), « le scribe a négligé de biffer le v » dit Levy (ibid.).
feije (455), AFW III 1685 — il faut lire pège «puisque le signe diacritique

au-dessus de la consonne fait défaut» (Contrib. p. 344); c'est un mot
provençal (REW 6 352).

fouas (475), corrigé en moyes (Contrib. p. 454).
grefe (500), le manuscrit F porte grepe, du provençal, d'après REW 2311 a.

loc (549), « qui se lit dans C lv, I Sam IV 18 » (Contrib. p. 422) a été nettement

barré par le scribe et corrigé en lo gichet « guichet » ; c'est la traduction

que donne aussi G.

manore (562), a été mal lu par son éditeur >, le texte a vainire « résidu du

vannage ».

pevus (635), « fausse leçon » (Contrib. p. 350) pour fève (459).
peyns (636), «la glose est transcrite à tort peyns » il faut corriger en pelees

(Contrib. p. 483).
ravine (684), tous les manuscrits (sauf une fois dans A ont rabbie, rabiner

et arabiner *.

sorfaillir (794), mot-fantôme dû à une triple faute : C 120 v, dernière ligne en

bas, traduit les mots bibliques KALA SOD par failli rncmeles, M. Levy a mal
lu SOD, l'a rattaché k failli et en a fait un seul mot français.

ubla (795), corrigé à juste titre (Contrib. p. 232) en cuvra.
vaucaire (796), il faut lire vacaire « vicaire » >.

vierzpn (810), n'est rien d'autre que verdón «quart», le manuscrit lit ver\on,
à après r étant traité comme d intervocalique (supra, p. 275).

Significations erronées.

L'intérêt d'un travail de lexicographie réside dans l'exactitude du sens
attribué aux mots traités; l'intérêt et l'écueil. Tâche toujours délicate

1. Et non pas Deutér. XXXII 22 (Contrib. p. 247).
2. Les glossaires B, G, d, rendent d'ailleurs le terme hébreu par bécuit (157).
;. Voir supra, p. 271, n. 5.

4. Même F ; Wright, Journal ofPhilol., XXXI (1910), 299-317, s'est trompé. L'explication

de M. Levy, que « le signe diacritique » qui devait faire de ratine, ravine, « est

tombé » est difficile à concevoir.

5. Voir supra p. 271, n. 6.



2Ö0 M. BANITT

et souvent aléatoire, elle est doublement ingrate quand il s'agit de textes

rabbiniques du moyen âge.

Il ne suffit pas de comprendre le lemme hébreu, il faut savoir ce qu'y
voyait la tradition juive. Il ne suffit pas de consulter un dictionnaire
moderne ou, le cas échéant, de s'appuyer sur l'autorité d'une traduction

quelconque de la Bible.
Les traducteurs juifs du moyen âge avaient une conception particulière

de leur travail : la traduction devait servir en même temps d'explication,
d'exégèse, d'apologie même '. Elle se nomme PERUS «commentaire»
chez les rabbins 2 et se modelait sur la traduction traditionnelle en ara-

méen, le Targoum, qui doit plutôt être considérée comme une
paraphrase >. Ce qui ne veut pas dire que nos traducteurs français suivaient

toujours l'interprétation targoumique : c'eût été trop commode La

présence de deux ou plusieurs gloses pour le même terme hébreu nous
renseigne qu'on rapportait l'opinion de plusieurs autorités, qu'on suivait

plusieurs traditions exégétiques 4.

La détermination univoque du terme biblique ne suffit plus : il est

indispensable, pour s'assurer de la signification précise de chaque glose,
d'examiner, en premier lieu, le contexte hébreu, et de rechercher,
ensuite, dans l'exégèse rabbinique, talmudique ou autre, le commentaire

qui aurait pu inspirer cette traduction particulière. Le bref commentaire

qui accompagne parfois le terme français dans les glossaires pourrait nous
aider, mais il n'a pas toujours la même valeur et il ne doit pas être
considéré aveuglément comme une « explication » de la glose ; tantôt il se

rapporte à un aspect différent de l'original hébreu s, tantôt il s'applique

i. M. Liber, R. E. f., LVIII (1909), 307-8. Il en est de même de la tradition
chrétienne : les gloses de Reichenau portent souvent l'indication « inlerpretatur » (Cf. là -dessus

A. Labhardt, Contributions à la critique età l'explication des gloses de Reichenau, Neuf-

chàtel, 1936, p. 42 ss); le Psautier de Metz, a K translateit de latin en romans au

plus près de la sentence selonc la letre et selonc la gloze » (éd. Bonnardot, Paris, 1884,

p. 7) ; sur toute la question voir W. Schwarz, Principles and Problems of Biblical
Translations, Cambridge, 1955, p. 15-60.

2. Talmud, Traité Mestala, 3a; Mahzor Vitry, p. 98 et note supra.

3. W. Bacher in Jewish Encyclopedia XII 57b « an interpretation of the Hebrew
text » ; 60a « paraphrastic style ».

4. Très souvent une glose représente le sensus, l'autre la tropologia (Poznanski, Moiiat-
schr. f. Gesch. u. Wiss. d.Judenlhums, L (1906), 379-81).

5. Cf. les remarques judicieuses de U. T. Holmes, Mod. Lang. Notes, XLIX (1934),
543-



LE JUDEO-FRANÇAIS 2ÖI

au contexte général ; souvent le mot français ne traduit qu'un terme de

ce commentaire; toutefois, la plupart du temps, il fournit une concordance

biblique dont le sens est censé connu. Plus important pour la

détermination exacte de la signification du vocable français est le terme
hébreu équivalent que le glossateur ajoute en guise de précision '.

Quoi qu'il en soit, la glose française ne peut être considérée hors de son

contexte hébreu. Or, c'est cela précisément ce qu'ont fait Darmesteter,
Lambert, Brandin, Blondheim, Levy; erreur fondamentale 2 qui ne pouvait

qu'entraîner de nombreuses interprétations erronées.

ababayer (î), ne signifie pas « bégayer», mais plutôt «balbutier, bredouiller»,
comme « quelqu'un qui n'a pas de forces » ou « qui est ivre » dit Rachi

(Job VI 3) 3.

abriere (13), non pas « abri » mais « protecteur », nom d'agent du verbe abrier,

puisqu'il s'agit de Dieu (Jér. XVII 17) -t.

acocher (18). Les Massorètes avaient établi une série de modifications dans la

lecture de certains mots du texte biblique, sans en changer la graphie s. Le

lemme en question, SGL, en est un cas ; les Juifs ne prononçaient que SKB,
qui signifie simplement « coucher, avoir du commerce charnel ». Ni la forme,
ni le sens présentent des difficultés.

africion (32) a un sens plus fort que « affliction » et d'après les notes additionnelles

6 signifie «toiture».
agüelos (36). Des quatre exemples relevés par M. Levy, le premier (Jér. XVII

9) signifie « plein de ruse » " ; les trois autres rendent le même mot biblique

1. Introduit par la lettre lamed, initiale du mot lason « dans le sens de ».

2. Erreur soulignée par la critique ; cf. remarques de M. Lambert, in Festschrift
A. Harkavy, St. Petersburg, 1908, p. 368.

3. La seule traduction complète du commentaire biblique de Rachi demeure celle de

J.-F. Breithaupt, R. Salomonis Jarchl, commentarius hebraicas... Ialine versus, 3 vol.,
Gotha, 1710-1714.

Quant à ababayer, il nous permet de fixer le sens de abbabïer, dans l'Histoire de

Guillaume le Maréchal, éd. P. Meyer, S. H. F,, Paris, 1891, v. 4157, comme «raconter des

bobards ».

4. Dans un passage analogue, II Sam. XXII 3, le même manuscrit, C, se servant
déformations identiques, applique à Dieu les attributs écitère, forciere.

5. On les appelle Q.ERÉ u-ketib « lege sed scriptum » ; ci. M. Lambert, Une série de

Oere-Ketib, Paris, 1891.
6. Fragments de Strasbourg, sigle z dans Contrib., Psaumes CVII 17 et CXVI 10, Rev.

et. juives, 3« série (1961), 259-296.

7. D'après le commentaire de Rachi in loco.



282 M. BANITT

(Osée VI 8) dont le sens est éclairci par les commentaires de Rachi et des

glossaires mêmes : « plein d'embûches » '.
akitement (50), ne signifie pas « divorce » mais «affranchissement» ; il ne

traduit pas directement le mot biblique, mais le terme courant chez les rabbins

pour l'acte de divorce, GET P'TURIN 2. C'est un calque : G traduit la racine
PTR « quitte » et C même se servira de quillance, ailleurs, dans le même

sens. C'est donc bien à « affranchissement » que le glossateur pensait et non
à « divorce » qui ne pouvait tout de même pas avoir deux signifiants.

alignier (59) et lignor (540), ne se trouvent que dans un seul manuscrit (C),
comme deuxième glose après le normal J flondeler (463) «lancer avec la

fronde » ; l'auteur voulait donc indiquer un sens spécial du terme hébraïque,
celui de «viser » qu'exige le contexte de Juges XX 16 4. Alignier « viser»
n'a rien d'extraordinaire.

alumeinent (62). L'explication du mot hébreu (Jér. VI 1) est «enseigne»
(Rachi) s, ou bien « lumière allumée pour faire signe » (Targoum, Qjmhi).
Dans ce sens le mot français est normal.

amarjozement (67 bis), n'est pas un nom, mais un adverbe, ainsi que le requiert
le contexte (Isaïe XXXIII 7) : amare flebunt (Vulgate). La forme est
méridionale (REW 402).

aplaslremenl (93), ne peut pas signifier« plâtrage ». Le verset (Lam. Il 14) dit :

« Tes prophètes t'ont communiqué des visions de vanité et de plâtrage »

Rachi, d'où la glose est tirée (K I p. 129), commente clairement : « des

choses sans goût», jouant probablement sur le mot TA'AM «goût» mais
aussi « raison ». La glose signifie donc « non-sens ». Il se peut que aplaslremenl

ait eu un sens figuré au xie siècle, mais il est plus sûr de lire avec
Darmesteter afleslrimant 6, ou mieux encore, aflestrissement (ms A, ibid.) du

verbe aflcstrir « se faner, enlever la vivacité ».
assanblée (113) " est un mot-fantôme. La glose alasanblée comprend la préposi-

à et l'article la, (D, E ont à sanbelée, sans article) particules agglutinées au

nom en hébreu. Le mot biblique signifie «troupe» (Rachi), « camp, poste

1. Cf. La Bible, trad, franc., éd. Z. Kahn, Paris, 1899, in loco.

2. La remarque fut déjà faite par B. Heller, dans son compte rendu des travaux de

Blondheim et de Levy, Monatschr. f. Gesch. u. Wiss. des Jud., LXXXII (1938), 132.

3. Du moins dans les parlers méridionaux (REW 3577).

4. Cf. E. Ben Iehuda, Thesaurus totius hebraitatis, t. XII, p. 5964 a (la traduction en

langues européennes ne rend pas le sens indiqué en hébreu) et traduct. franc, de la Bible

(op. cit.) in loco.

5. Vulgate : vexilluni.
6. Op. cit., p. 129. Tous les manuscrits présentent un yod.

7. Mêmes remarques pour asabrée (m) avec le rhotacisme caractéristique de ce

manuscrit (E).



LE JUDÉO-FRANÇAIS 283

militaire » d'après Targoum ' et « armée » d'après les glossaires. Il s'agit
donc d'un dérivé de cembel « petite troupe » ou à la rigueur de acembeler (14).
D'ailleurs nos textes ne connaissent pas assembler dans le sens de « rassembler

» 2 ; ce concept est toujours rendu par amasser, tandis que asanbler signifie

« ressembler ».

asseser (715), « exalter, élever en dignité » est inacceptable. Le texte a '

Li biaus Colons i vini Iri son fo mesmes atiz_a :
Ce fil i por
Loanges por randre à Gè sa vois aseza.

Il s'agit donc bien de asseser 1 «raffermir» sa voix, quand on est brûlé vif.
assiler (118) et ensilernent (389), n'ont que les sens usuels «exiler» «mutiler»

«dévaster», «ruine». Lorsque le terme hébreu en question, SKL,
signifie « priver d'enfants » il est rendu par desenfanler, mais Targoum le rend

toujours par KLH à l'intensif «détruire, mutiler, etc. » Rachi et les autres

commentateurs l'expliquent tantôt dans le sens de «exiler» (1s. XLVII 9,
Èz. XXXVI i2)s, tantôt dans le sens de «tuer» (Os. XIII 8), «mutiler»
(Can. IV 2), «châtrer» (ISam. XV 33), «dévaster» (Mal. III 11).

nssomail (121), est mieux traduit par « extrémité, sommet»6, car c'est précisément

pour noter cette acception particulière de GBuL « limite » que les

glossaires mettent assomail ; sinon nous avons termine (A Ex. XXIII 31,
XXXIV 24) ou rien du tout, le mot étant d'un emploi courant. Il faut
probablement lire somali, comme le font les éditeurs de A et considérer« comme
la traduction de la préposition correspondante dans le texte hébreu (Gen.
XLIX 26). Le manuscrit C a en effet lo soineil (Éz. XL 12) et F (ibid.)
é somail. C'est le mot provençal somali ou sotnelh; la première forme se

retrouve dans le nom d'une montagne dans la chaîne de l'Espinouse
(Hérault) 7 ; alors que somelh est mentionné par Lévv dans son dictionnaire8,
au sens de «sommet ». La source de cette explication étant Menahem ben

Saroukh 9, l'origine provençale des gloses s'explique d'elle-même10.

1. Cf. Vulgate, II Rois XXIII, v. u : stallo ; v. 13 : castra.

2. Rom. III (1874), p. 458, 460, 469 et Blondh., Rom. LU (1926), 35.

3. A p. 235 b asonbla est une faute pour asonble « ensemble ».

4. Cf. pour le son z, Godefrov asseseance.

5. SKL étant assez fréquent dans la Bible, je ne donne qu'une partie des références.
6. C'est la signification attribuée par Darmesteter dans son édition des gloses de Rachi

(op. cil., p. 15, nJ 1). Le manuscrit B, Ps. CVII 30, a asomail et renvoie à Job VIII 17,
où F explique par «arriverai! sommet ».

7. Quelques kilomètres plus loin sur la route N. 607 dans la direction de Béziers on
trouve le village Lì Sommali.

8. Emil Levy, Peut dictionnaire provençal-français, Heidelberg, 1909.
9. Rachi Gen. XLIX 26, Ps. CVII 30, Job VIII 17 ; F ibid.

10. Voir plus haut p. 266, n. 7.



284 M. BANITT

bais (145), «arbres petits et de peu de valeur» est une explication et non pas
la traduction. Il s'agit d'une mauvaise herbe. Le mot biblique en question
NaHaLuL (Is. VII 19) est expliqué de deux façons différentes dans la tradition

juive. Le Targoum, suivi de Rachi, y voit des « louanges » ; Qimhi y
voit des ronces. Cette double tradition se reflète dans les glossaires A, C, F,

qui mettent loanges ou loemant à côté de chardons. Le dictionnaire G, au lieu
de chardon, a mis bais, qu'on peut tout aussi bien lire baies ; dans le dialecte
de G, qu'il faut encore déterminer, baies a dû passer du fruit à l'arbuste '.

bove, (181), «caverne (avec une fenêtre dans sa partie la plus obscure)» ; ici
aussi, on a pris l'explication pour une définition. Le commentaire qu'on
trouve dans B et F, essaie d'expliquer le nom hébreu pour la grotte, en le

rattachant à la racine NHR « éclairer» : « on l'appelle ainsi, parce qu'on y
pratique une petite ouverture pour l'éclairer» 2.

burellion (190), se rapporte dans le texte français (72) comme dans la Bible

(Ex. XXIX 22, Lév. III 9, etc.) à des ovines, et désigne plus particulièrement
la loupe graisseuse qui se développe sur la queue de certaines races ovines

(Rachi, in locis) '. Nous avons donc là un autre dérivé de burra (REW 1411)
dans le sens de bourrelet «renflement, excroissance circulaire» (Littré).

chalonger (208), signifie «frustrer, léser, opprimer», sens usuels. Blondheim
lui attribue à tort le sens de «celui qui retient l'argent de son prochain,
même s'il l'a obtenu sans fraude » (Parlers., p. 33); c'est là la traduction du
commentaire du manuscrit G, qui reproduit la distinction talmudique
élaborée dans la longue discussion (Babba me\zia, 111-113) sur la différence
entre « abus de confiance » et « vol (robbery) » et se rapporte spécifiquement
et exclusivement à Lév. XIX 13. Chaloitgier traduit la racine hébraïque 'SQ.

partout ailleurs aussi +, où le sens ne peut être que celui que nous venons
d'indiquer.

chanpainier (209), n'a pas « l'acception insolite» de « faire une campagne de ».

« raser » ; c'est un dénominatif maladroit, forgé ad hoc par un seul scribe

(E), pour rendre son explication du terme biblique (Is. VII 7), dans lequel
il voyait aussi un dénominatif d'un mot, BiQ'aH, «campagne ». Les autres

glossaires rendent la même idée par des dérivés de « plaine » : A aplénir,
Capléner, F anplènir, qui, eux, peuvent servir de synonymes de «raser».

finement (223), a le sens usuel des dérivés de chinare, cinnus (REW 1932, 1933)
«faire signe », ainsi que Rachi l'explique (Job XXVI 14).

conlrepoisement (247). La signification «considération», attribuée à ce mot

1. Cf. FEW s. v. baca, bai-blanc (Doubs) mercurialis aurea.

2. Mais pas nécessairement « dans sa partie la plus obscure ».

;. Voir aussi Talmud, Traité Chabbath, 54b ct l'explication de Rachi.

4. Sauf Jér. XXII 17 où A toste, C roberie. La Vulgate aussi traduit partout la racine

'sq par calumniare.



LE JUDÉO-FRANÇAIS 285

dans FEW et AFW, d'après Z, n'appartient, en fait, qu'à l'expression entière,
SiQQ.nL HaDa'aTh, que VP (Z p. 88) traduit ponderamento scientiae, et le

texte français contrepoisemenl du savoir : c'est une traduction littérale, un
calque. SQL signifie «peser», et conlrepeser traduit l'intensif. C'est ainsi

que Rachi glose « grand poids » (Ps. LVIII 3) par conlrepescment ', et que les

glossaires ont conlrepeser (Contrib. p. 215), pour rendre l'idée exprimée par
Rachi, in loco, par l'intensif de SQL.

crenéç (256), ne signifie pas « fléau », mais explique le terme hébreu qui signifie
« herse» (C), treuil (A) ». Il s'agit d'une herse de dépiquage toute en coches.
C'est le mot « coché », qui est la signification de base du mot hébreu, que
nos glossateurs rendent, par crenéç ; car l'instrument même est désigné par
une première traduction : herse (C), truïl (A, F).

crenure (257), n'est pas un hapax legomeiion et signifie simplement «fente,
coche, entaille», sens usuel de crenëure en ancien français et de HaRuÇ en
hébreu 2.

c rii 3 (264), « grillon » et non « grenouille » pour laquelle l'hébreu a

ÇPhaRDe'a4. Le passage, Lév. XI 30, traite, d'ailleurs, d'animaux impurs
vivant sous terre, alors que la grenouille est considérée comme aquatique
(Ex. VIII 1-2).

deport (287) et deportetuent (288), traduisent le même mot dans Ez. XXIV 25

et ont le sens que leur attribue AFW « délice, joie » ; le texte l'exige : « le

jour où je leur enlèverai ce qui fait leur force, la réjouissance de leur gloire,
les délices de leurs yeux et la joie de leur âme : leurs fils et leurs filles. » On

pourrait, à la rigueur, traduire par « orgueil, espoir » ou quelque autre sentiment

de ce genre, mais nullement «action d'élever, action de favoriser»,
tel que le propose M. Lew (Contrib. p. 240). Le sens usuel est de nouveau
le plus adéquat.

doreinent (320), A FW II 2030 répète la signification indiquée pour ce mot par
M. Levy. En fait, l'auteur de B a forgé un calque pour rendre le nom qu'il
voyait à la base du verbe TPH. Il s'agit de TePhaH « longueur du poing » s

(G), en ancien français : clor. La traduction proposée par M. Levy représente

l'explication que donne Rachi pour cette dérivation (Lam. II 22), mais

ne peut en aucun cas convenir au contexte, puisque le verset a un verbe.

1. Pas dans Darmesteter, Gloses françaises.

2. Par exemple, Is. XLI 15, Amos I 3, Job XLI 22.

3. Le manuscrit a lo crii, ce qui infirme la graphie crue de M. Levy.
4. Cf. A p. 20, gloses 8 et 13, grenuys «grenouilles» et grenuylis «l'ensemble des

grenouilles ». Le manuscrit A fut écrit en 1240, alors que Bloch, von Wartburg et Dauzat

datent grenouille de 1488.

5. Le glossaire espagnol, HeSeQ SeLoMoH, Venise, 1617, traduit aussi par un calque :

apunyado.



286 M. BANITT

D'ailleurs, on conçoit difficilement l'existence d'un terme spécial pour « l'action

d'élever des enfants en les portant » dans le poing fermé ; car dor signifie
bien le « poing fermé » et s'oppose nettement à « l'empan » (G s. v.

ZRTh)'.
endeter, eiidetemenl (365), signifient « être coupable, culpabilité» et rendent la

racine HYB par laquelle Targoum traduit les termes bibliques en question.
Parfois les glossaires portent anfelonir, forfaire, ancorper, losauger pour ces

mêmes termes, seuls ou comme alternative ; en tout cas on ne peut considérer

endeter comme synonyme sans plus, HoB signifie « dette » en hébreu

(G) et est un mot très courant.
enforcier (368), a tous les sens qu'on lui connaît en ancien français : « rendre

fort» (Ps. CV 24), «fortifier» (Jér. XLIX 25), «devenir fort» (Is. LH* 2.

3), « s'efforcer » (Gen. XXXII 25), « avoir le dessus» (Z p. 104).
enjendrer (373), peut signifier, d'après le contexte, «s'allier par mariage»

(Gen. XXXIV 9, Deut. VII 3, Jos. XXIII 12) ou « devenir gendre »

(I Sam. XVIII 21, I Rois III 1).
ensendrement, encendrer (388), ne peut en aucune façon signifier « réduire en

cendres », puisque le complément qui en dépend est « l'autel ». Il s'agit bel

et bien « d'enlever les cendres » de l'autel qu'on prépare pour la transportation

(Nomh. IV 13).
envoisier (s1), envoisure, envoisement, cnvoisor (394-5), ont été mal traduits pal¬

les éditeurs de A. Ces mots rendent les formes correspondantes de la racine
SWB à l'intensif, dont le sens est clairement indiqué, à différentes reprises,

par les commentaires. Ainsi, Is. LVII 17, Targoum et Qimhi parlent de

« rébellion » et C ajoute en français : (anvoizée) an la fierté de son euer ;

Rachi, Éz. XXXVIII 4, anrès avoir donné la glose française, enveisier, ajoute
en hébreu : « se dit de celui qui suit l'inclination de son cœur » ; Gì. v.
SWB, SBB, rapproche ces deux verbes de « rébellion » et de « l'inclination
au mal ».

Il vaut donc mieux traduire ces termes par « être insoumis, opiniâtre dans

le péché », « rébellion », « orgueilleux (dans le sens théologique) ». Ce sens

de « envoisier» ne semble pas inconnu en ancien français2.
Sous les numéros 95, 96, 400, 401, 402, 403, M. Levy traite d'une série

1. Opposition très explicitement notée dans le dictionnaire de David Qimhi (Narbonne
1160-1235), Radiami Liber, éd. Blesenthal-Labrecht, Berlin. 1847, p. 129 b.

2. Cf. Gorhanl Venvolsiê(La Chanson d'Aspremonl, éd. L. Brandin, C. F. M. A., Paris.

1923, v. 226), qui se distingue dans la chanson de geste par sa témérité, son indiscipline,
son obstination et sa fierté; le poète, en faisant sa description, dit d'ailleurs,

N'est pas mervelle se il fu orghellos (v. 2212).

Notons aussi envoisiéz «récalcitrant», Dolopathos, éd. Brunet-Montalglon, p. 1856,

w. 832,



LE JUDÉO-FRANÇAIS 287

de dérivés àe planus auxquels il attribue le sens de «flatter, flatterie». En

fait, nous avons affaire à des formations diverses aux sens différents : formations

â partir de plein pour correspondre aux formations hébraïques à partir
de HaLaQ « lisse, plat, uni » y=plain (G in loco), avec les sens concrets et

figurés qu'elles ont dans les deux langues. Pour nous en tenir aux exemples
cités dans les Recherches, nous constatons :

aplenemanç (401 c), « terrain glissant » (Jér. XXIII 12);
aplanisemanç (403 g), « terrain glissant » (Ps. XXXV 6) ;

aplenisemeiit A et C (Éz. XVI 4), afr. lissure ;

èplenisemont (403 a), «chemin glissant» d'après le contexte (Ps. LXXIII 18),
où il s'agit défaire tomber les méchants.

aplénichier (95) et aplènir (96), «séduire», car il s'agit des regards séducteurs
du Péché (Ps. XXXVI 3) ou des paroles séductrices de l'étrangère (Prov. II
16, VII 5).

èpkmuchemanç (400), « mensonges » ;

aplenisemanç (403 c, d, f), «illusions, mensonges», s'oppose dans le texte
biblique. (Is. XXX 10, Ps. V 10) à « vérités », ou bien se trouve en
construction parallèle à « vanité» (Ps. XII 3, 4).

êplcnir (402), le contexte (Prov. XXIX 5) exigerait «flatter», mais, comme
c'est le seul cas où ce verbe aurait ce sens, il vaut mieux admettre que les

anciens ne pensaient pas à «flatter» mais à «mentir»1. En effet, pour
rendre HNPh « flatter » les glossateurs juifs n'emploient que lozflngier 2.

essartement, essarter, essartir > (423), ne signifient pas « brûlure, brûler», mais

« sécheresse, sécher, devenir sec » ainsi que l'expliquent, à plusieurs reprises,
Rachi (Ps. CII 4 et Job XXX 30) et les glossaires C (Jér. XVII 6), G s. v.

ÇH, HRR (sécha), S (Cant. 16).
estaloner (427), laloner (759), le sens de « supplanter » que lui attribuent les

éditeurs de A, KI et M. Lew est un calque maladroit de la Vulgate. En

eflet, saint Jérôme traduit le mot hébreu pour « talon » par planta (Gen. XXV
26), le dénominatif hébreu par le dérivé latin correspondant, subplanlarc
(Gen. XXVII 36) « donner un croc-en-jambe » et forge un dérivé supj'lanlalio
(Ps. XLI 10). Or le français «supplanter» a une tout autre signification.
Nos glossateurs, eux, n'ont pas traduit automatiquement par des calques

ineptes. Quand le dénominatif signifie « embusquer » les glossaires donnent

soigneusement aguet (A, F, Jos. VIH 13, Ps. XLI 10) ; au sens de « trom-

1. 11 est intéressant que la Vulgate rende le terme hébreu par deux mots : blandís

ficllsque (sermonibus). Notons aussi que Ez. XII 24 et XIII 6, 7, 8, 9 les mots HaLaQ.

plain et KaZaB « mensonge, tromperie » sont mis à la place l'un de l'autre dans une
même expression : C ¿ploiement, mançonge.

2. Sauf dans les cas d'une traduction explicative, où nous avons endeter (voir supra'..

3. Pas mentionné dans Contrib., voir cependant A, p. 250 b.



288 M. BANITT

per, machiner» : engignier, onginos (A, C, F, II Rois X 19, Jér. IX 3); dans

les deux cas en question, nous avons affaire à des concepts qui en ancien

français aussi pouvaient être exprimés par des dérivés de talon, notamment
« suivre de près » (référence Gen. XXV 26) ' ou « couper le talon » (référence

talmudique)2.
étape, étupé, èlupement (448, 449, 450), ont le sens usuel de «bourre,

boucher», ainsi que l'expliquent Rachi et les glossaires (Recherches, p. 54), et se

disent surtout de l'aveuglement du cœur (Lév. XXVI 41), de l'ignorance
(Ps. LI 8), de l'étourdissement(Hab. II 16), de l'étoupe (Jug. XVI 9).

focher, anfocher (466), il s'agit de l'or qui « se ternit » (Lam. IV 1), des cèdres

du Paradis qui ne sont pas « éclipsés » (Ez. XXXI 8), d'un feu « étouffé »

(Rachi dans Juges V 14), du regard de Moïse qui n'avait point «terni»
(Deut. XXXIV 7) ; sens qui dérivent de affocare, attestés en provençal et en
nivernais (FEW, in loco).

forme (471), a le sens usuel. Le terme biblique étant peu commun, Rachi

l'explique (Jér. VII 18 et XLIV 19) comme désignant la « forme» donnée
au gâteau propitiatoire, celle de l'astre ou de la déesse adorés 3 ; il se sert du

même mot hébreu avec lequel il explique la « forme» divine d'après laquelle
l'homme a été modelé (Gen. I 26).

fosseyor (473), «celui qui creuse des puits», ainsi que l'interprètent Rachi
(Jér. XXXIX 30) et les glossaires cités dans les Recherches (p. 57).

golerou (490), rend un mot autrement inconnu dans la Bible. Les glossaires
s'appuient sur les commentaires pour le traduite. Goleron, d'après ceux qui
faisaient le rapprochement PYMa (Job XV 27) et l'araméen talmudique PuMa
« bouche » et y voyaient de « petites bouches », de « petits trous » 4 ; doblón,

en suivant l'interprétation du Targoum (in loco).
grobe (502), a le sens de « panier », car le glossaire (G) s'appuie sur le

Targoum, dont le terme 'BiT signifie « panier » s et l'oppose (« d'autres
disent ») à bast. Le mot dans ce sens est attesté en provençal6.

lanier (534) ainsi que alanier et ses dérivés (51-54, un seul manuscrit), n'ont
pas le sens général d'« immoler». Il est question ici d'un concept qui touche
à un des principes fondamentaux du judaïsme : la méthode particulière

1. D'après la traduction du Targoum et le commentaire d'Ibn Ezra in loco

(Job XXXVII 4).
2. Traité Sotah 16 a, Rachi (ibid.) et Job XXXVII 4 : « coupera », A Job XXXVII 4 :

detronchera,

3. Le texte biblique traite clairement des gâteaux qu'on offrait aux idoles.

4. Rachi, Job XV 27, Contrib. p. 375.
5. J. Levy, Wörterbuch über die Talmudim, Berlin-Wien, 19241, t. III, p. 608-9.
6. REW 2224; cf. A. Thomas, Essais, p. 78 : corbium 2> prov. gorbi «panier de

bât » Pour la fréquence de la métathèse, voir Anglade, op. cit., p. 203.



LE JUDÉO-FRANÇAIS 289

d'égorger les animaux ; il est donc évident qu'ils si: serviront d'un terme
clair et catégorique, la continuation de laniare « lacérer», dont les exemples
en français ne font pas défaut '.

Heure (539), cité aussi dans FEW s. v. ligare au sens de « chignon » n'a d'autre
sens que «ruban», ainsi qu'il appert du commentaire de Rachi (Is. XLVII
2, Cant. IV 1) et surtout de l'explication contenue dans les glossaires cités
dans les Recherches (p. 62) : « rubans qui attachent les cheveux de la femme ».

Notons, cependant, que REW (5026) s. v. ligatura, mentionne le sens de

« Kopfputz. Kopfbedeckung » en ancien provençal et en catalan.
initaiil (577), ne signifie rien d'autre que « milieu», son sens habituel3, puisqu'il

s'agit du milieu de la terre (Ez. XLIII 14, Jug. IX 37). M. Levy a été

induit en erreur par la remarque de G, voulant établir un rapport entre le

terme biblique en question et le mot hébreu qui signifie « nombril », mais ce

mot-là, il le traduit bien nombril (G s. v. SRR).
mortoize (579), doit être rattaché à mortaise ct signifie «alvéole» comme

l'expliquent clairement et Rachi (Jug. XV 19) et le glossaire cité dans

Recherches (p. 67).
inortoycr (584), est un dénominatif dont le sens «être limoneux» est imposé

par le contexte même, où il s'agit de fleuves (1s. XIX 6) et d'eaux

(Ps. XLVI 4).
piivoil (630), ne peut sûrement pas signifier « ronces » puisque le passage tal¬

mudique traite de pantoufles et de carpettes (Traités Yoma 78 b, Sottcca 16 a).
Dans la Bible, pavoil s'oppose comme glose à chardons, épines (A Prov. XXVI
9). Les Juifs n'ont créé aucun ternie de botanique, mais se servent d'un
terme courant dans les parlers régionaux pour désigner des plantes marécageuses

de la famille des joncacées 3.

pége (455, imprimé à tort feije)*, correspond, quant à la forme, au provençal
petge (REW 6352) de *pedicus. Le sens est un peu spécial ; ce pourrait être

«dard, épieu » si on tenait compte des commentaires, mais le Targoum se

sert, pour traduire le terme biblique, du même mot qui lui sert pour rendre
MaQeL « bâton » (Éz. XXXIX 9) î.

porparole (654), signifie «tromperie». Déjà parole avait souvent en ancien

français un sens défavorable ; le préfixe pour- sert d'intensif6. Le verbe aussi,

1. Cf. Contrib. p. 58-59.
2. Encore usité en Champagne et Lorraine, ALF, VI 856.

3. Cf. A. Thomas, Mél. étym., p. 150-51.
4. Supra, p. 279.
5. MORNITHA, expliqué par Levy, Wörterb. Taint., Ill 254, comme indiquant le

cornouiller, son bois, et les bâtons qu'on en fait.
6. Nyrop, Gram. hist. 1. franc., III, § 484.



290 M. BANITT

porparler, signifie «tromper, calomnier» ', valeur qui passe aux dérivés por-
parletnenl (C in loco, Jér. V 13), porparleç (A II Rois II 23, C Jér. XX 8),
porparlïç (E f. 47 r), et qui est sanctionnée par la traduction du Targoum
(Jér. V 13) « prophéties mensongères» et les commentaires de Rachi : «la
racine DBR se rapporte toujours à des paroles méchantes» (Nomb. XII 1)

ou bien « calomnie» (Jér. XX 8, Ez. XXII 4). Certains glossaires rendent
l'idée de « méchante langue » par sorparler (KI, C. B Is. LUI 7) 2 ou mépar-
ler (A Nomb. XII 1, XXI 7, G s. v. DBR, 'NH).

proter (674), « avertir » est le sens attribué au terme biblique de nos temps, les

glossateurs du moyen âge y voyaient un dénominatif de ZHR «prudent ».

Les verbes proter, pronier, anpronier, cités dans les textes juifs (Contrib.
p. 509) signifient donc « faire attention, dire de faire attention » ainsi que le

certifient les commentaires de Rachi (Éz. III 17) et des glossaires C

(Ez. XXXIII 3) et G (s. v. ZHR). D'ailleurs, dans C, le même mot, dans le

même contexte, est traduit quelques versets plus loin par/» garniç «se tint
sur ses gardes ».

prumeraiement (678), d'après le contexte (Ez. XXXVI nj est un adverbe, et,
comme tel, n'a rien de particulier, ni dans sa forme, ni dans sa signification
«je vous repeuplerai comme (vous étiez) originellement».

rabiue (684, imprimé à tort ravine)', ainsi que les verbes rabiner, arabiner, se

rapportent exclusivement aux formes dérivées de la racine TRPh, dont le

sens est indubitablement clair dans l'esprit de chaque Juif : « mettre à mort,
déchirer un être vivant » en opposition à « égorger selon les rites », SHT +.

revitider (700), revuidance (698), revuidement (699), etc., signifient dans les

textes juifs « surveiller » (G s. v. PQD) > ou « se souvenir » d'après la
traduction que donne régulièrement le Targoum pour cette racine PQD et le

commentaire explicite de RaMBaN (Gen. XXI i)é.
ros (708) signifie bien « roseau », mais aux versets ISam. XIV 27 et Cant. V 1

il désigne « la canne à sucre ». Les commentaires rabbiniques sont très explicites

là-dessus 7, mais les éditeurs modernes ont pris le mot DeBaS, que

t. Cf. H.-E. Keller, Le Vocabulaire ae Wace. Berlin, 1953, p. 147b : porparler «tramer

».

2. De même Talm. Traité Berakhoth 28 a. Rachi : sorparlediç, et toujours l'explication

: « tromperie de paroles ». Mais W p. 14 v. 13 et p. 68 n. 15 porparlé « fixé ».

G s. v. NB' : porparlor « avocat».
3. Supra, p. 279, n. 4.
4. Cf. Rachi Ex. XXII 30.

5. G : HaSGaHah « surveillance ». Cf. Septante : í-taxántoaat.
6. De même le Talmud, Traité Roche Hachana 32 b: « PiQDoNoTh sont identiques à

ZiKhRoNoTh. »

7. Rachi, in loco -. «canne de miel... ce sont des joncs de marais... en arabe on



LE JUDEO-FRANÇAIS 29 I

ceux-ci emploient pour désigner la matière sucrée de la canne, dans son sens

généralement accepté, notamment « miel », alors que Rachi (I Sam. XIV 27)
se sert du mot sucre, et que les glossaires A (Cant. V 1) et C (I Sam. XIV 27)
glosent çucre.

roys (712) a le sens de « canal, tranchée, fossé », selon le commentaire de Rachi,
Jos. XI 8 et II Rois III 16, et les gloses de A et C (ibid.) : fosés.

/rauchet (780), Iriichei (789), ne désignent pas l'instrument, mais représentent
l'explication du terme. Il s'agit, comme nous l'avons déjà noté pour crenéç,
des coches dont est munie la herse de dépiquage. Tantôt les glossaires
rendent le mot pour « coches » par crenéç, tantôt par trancheç, toujours au

pluriel ; dès que. le terme biblique est au singulier et désigne, non les entailles,
mais l'instrument même, ce n'est plus tranchet ou crenel qu'on trouve, mais
treuil (790). Le contexte, Is. XXVIII 27, XLI 15, Amos I 3, parlant de

dépiquage (DUS), il ne peut être question de « herser le sol ».
verdace (800), est bien un adjectif dans le texte et, de ce côté, ne présente pas

de difficultés : albafiiacula] (Vulg. Lèv. XIII 49); mais comme, Ps. LXVIII
14, Rachi citant Dounas ben Labrat. l'applique à l'or, verdace correspond
probablement à notre « jaunâtre».

Ces quelques exemples mettent en évidence le fait que si on suit de

près le contexte juif, texte biblique et commentaire rabbinique, les termes
soi-disant «judéo-français» se réduisent, en général, à des emprunts au

provençal et à des termes courants.
Ceci suffirait pour infirmer la thèse d'une langue particulière aux Juifs.

Et nous n'avons pas encore produit les témoignages positifs des prières
en français ', des comptes en caractères hébraïques datés d'après le saint

patron ou la fête chrétienne 2, des phrases entières en français dans un
commentaire biblique ;, des proverbes français dans un livre de dévotion

4.

appelle ce miel sucre. » Commentaire répété mot à mot par C et F, et qui s'appuie sur la

traduction du Targoum.
1. Renan, HLF, XXVII, 482, comparant un texte français avec l'original hébreu,

trouvait, dans la traduction française, des qualités littéraires que la pièce hébraïque ne

possédait pas. Darmesteter qualifie l'élégie française de «chef-d'œuvre», Reliques
Scientifiques, I, p. 273. Voir aussi, H. Pflaum. «Deux hvmnes judéo-français du moyen
âge », Rom., LIX (1933), 389.

2. Loeb, art. cit.. Rev. et. juives, VIII (1884) 192 : « Saint-André, Saint-Jean-Déco-
lasse, 1'Ascención, Sainte-Mazelène, » etc.

3. Joseph Kara, éd. B. Einstein, Magazin f. die Wiss. des Judenth., XIII (1886), 258-
260.

4. J. Simon, Rev. et. j., Ill (1881), 232-234.



292 M. BANITT

Enfin, et surtout, il n'y a aucun terme, qualifié de « judéo-français »,

qui soit employé exclusivement par tous les auteurs juifs : des termes,
qui semblent appartenir au vocabulaire le plus intimement juif, comme
Gé « Dieu » (Parlers, n° 44), bendir « bénir » (Ibid. n° 26), melder « étudier

la Loi » (Ibid. n° 92), ne sont pas les seuls à être employés; nous
trouvons aussi Dieu l, bénir 2, aprendre et penser >.

Conclusions.

Abandonnons donc toute idée préconçue d'un parler particulier aux
Juifs de France. L'histoire de cette nation répandue sur tout le territoire
de la Gaule depuis le début de l'ère chrétienne s'y oppose. Les données

recueillies par les partisans même d'une langue juive ne sont pas de

nature à renverser les conclusions logiques de cette situation.
Tout ce que les textes semblent fournir de particulier, en dehors de

quelques emprunts livresques du provençal et de l'arabe et de quelques
vocables hébraïques, n'est pas très sûrement établi. Il n'y a donc pas de

pénétration hétérogène, ni dans le système phonétique, ni dans le
système morphologique. Est-ce là une langue mixte Peut-on avec cela

poser l'existence d'un idiome différent de la langue courante des

Champenois, des Bourguignons, des Normands
Abordons, au contraire, les documents en question comme tout autre

document ancien français. Etablissons correctement le texte et étudions

scrupuleusement sa langue, afin de le situer le plus exactement possible
en temps et en lieu. Distinguons entre auteurs et copistes, recherchons
les sources 4; nous pourrions ainsi enrichir notre connaissance des parlers

régionaux et préciser le sens d'un grand nombre de vocables.
L'effet quelque peu biscornu que peut faire la langue des documents

juifs prise dans son ensemble n'est produit que par l'accumulation sous

un titre de textes en très ancien français (xie siècle), en ancien français

1. E. Urbach, op. cit., p. 224; Z, p. 67.
2. Darmesteter, Gloses, p. 119.
3. A p. 234b, 274c, 275a aux endroits où les textes allégués par Blondh. (Parlers^

p. 77-78) ont des formes qui remontent à meletare. A se sert seulement une seule fois de

mader (Deut. VI 7).
4. Il faut aussi abandonner l'idée d'une seule tradition, celle de Rachi ; c'est trop

facile, et puis, Rachi lui-même apporte l'opinion d'autres glossateurs (Lév. XIV 14,
Is. II 22).



LE JUDEO-FRANÇAIS 293

et en moyen français, par le mélange de textes normands, franciens et

bourguignons, par la confusion d'écrits profanes, de traductions scientifiques

et de gloses rabbiniques.
Que chaque manuscrit soit d'abord étudié dans son propre cadre, exé-

gétique ou autre, et qu'ensuite des rapports soient établis avec les autres
écrits juifs du même genre et les autres témoignages de la même région
à la même époque. Sans doute, présentera-t-il des difficultés linguistiques

et posera-t-il des difficultés d'interprétation, mais quel texte
médiéval en est exempt La seule complication — qui ne devrait tout
de même pas constituer un obstacle — demeure le rapprochement
constant avec le contexte juif. C'est la condition sine qua non de toute
édition.

Du point de vue juif, il nous sera donné de suivre l'évolution de

l'exégèse biblique à travers les emprunts d'école à école et les divergences
entre elles, d'en savoir davantage sur les communautés juives au moyen
âge, de nous rendre compte de la nature, de l'usage et de la portée des

glossaires bibliques; mais c'est avant tout notre connaissance des anciens
dialectes qui s'enrichira.

L'étiquette « judéo-français » était par trop commode. Partant du principe

que les Juifs parlaient la langue du pays, il nous faudra examiner
de plus près les termes qui nous semblent des emprunts, des calques, des

« formations insolites », à la lumière des données particulières de chaque
document '.

Les textes devront ainsi mettre à jour des lormes régionales françaises,
sinon absolument dégagées de toute influence des scribes chrétiens, au
moins beaucoup moins inféodées à l'autorité du latin et aux traditions
linguistiques des clercs 2

; ils devront nous dévoiler des termes disparus
de la langue courante dès le xiic siècle et que certains d'entre eux ont
retenus grâce à leur caractère conservateur de traductions rituelles ; ils

pourront sûrement préciser le sens de beaucoup de mots anciens au

moyen de leurs correspondants hébraïques.
Une fois les documents édités scientifiquement, les dictionnaires pourront

les citer par leurs noms et par le genre auquel ils appartiennent ;

i. C'était l'attitude d'A. Thomas traitant des éléments linguistiques fournis par les

recherches d'un Darmesteter, de Brandin ou de Blondheim. C'est encore, plus récemment,

l'opinion de M. Bataillon (voir son intervention au VIIIe Congrès de l'A. I. E. F.,
Cahiers, IX (1957) p. 300).

2. Cf. remarques de M. Bruneau. « La Champagne », Rev. Ling. Rom., V (1929), 72.
Revue de linguistique romane. 20



294 M- BANITT

en les situant en temps et en lieu, ils feront jouer à chaque terme,
comme à chaque phénomène phonétique ou morphologique, s'il y a lieu,
son rôle précis dans l'étude de la langue de l'époque et de la région
auxquelles il appartient. Précis et limité, Tant li ad d'eo donèt e nèent plos,
dit Joseph Kara dans son commentaire de l'Ecclesiaste. On abandonnerait

la nomenclature e.xtralinguistique d'un judéo-français, d'un Juden-

französisch. Le fantôme s'évanouira.

Jérusalem. M. Banitt.


	Une langue fantôme : le judéo-français

