
Zeitschrift: Revue de linguistique romane

Herausgeber: Société de Linguistique Romane

Band: 10 (1934)

Heft: 37-40

Artikel: Sur l'histoire de la terminologie ecclésiastique de la France et de l'Italie

Autor: Jud, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-399126

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-399126
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SUR L'HISTOIRE

DE LA TERMINOLOGIE ECCLÉSIASTIQUE

DE LA FRANCE ET DE L'ITALIE1

(AVEC 7 CARTES)

Sommaire.

I. La fête de marlon « Toussaint » dans le Sud-Otiest de la France et
dans les anciens textes catalans et mozarabes — les limites des aires

de certains mots ecclésiastiques coïncident avec les limites diocésaines

— essai d'explication des faits allégués — le Languedoc
orienté du vc au vnie siècle vers l'Église d'Espagne.

II. Survivances lexicologiques des anciennes liturgies romaine, galli¬
cane et mozarabe—terminologie gallicane opposée à celle de l'Italie
— terminologie particulière à l'Ouest de la France — terminologie
plus récente qui caractérise la Picardie et la Wallonie — l'ancien
vocabulaire diocésain est en train de se désagréger.

I

En l'année 835, Louis — celui que l'histoire a dénommé le

Débonnaire — promulga — à l'instigation du Pape Grégoire IV —

1. Texte légèrement modifié et annoté de deux conférences faites au Collège
de France les 19 et 21 décembre 1933 (dans un cycle de cinq conférences de

MM. Jaberg et Jud sur les principes et les problèmes de la géographie linguistique).

Il était entendu que le point de départ de ces conférences serait l'Atlas
linguistique et ethnographique de l'Italie et de la Suisse méridionale. — Dans les

étroites limites de deux conférences (accompagnées de projections de cartes), je
ne pouvais songer à offrir, même réduit aux éléments d'un squelette, l'ensemble,
organisé et construit, qu'est ou que doit être un livre : ce livre est à faire,
et quelqu'un le fera sans doute un jour lointain. Je me suis borné à poser un
problème, ou plutôt ce problème s'est posé de lui-même par l'existence, dûment
attestée en un canton géographique bien déterminé, d'un mot particulier de

la langue religieuse de la France. L'existence de ce mot demande à être éclairée,

expliquée : elle ne peut l'être qu'en faisant appel à des données historiques,
Revue de linguistique rovinile. i



2 J. JUD

un décret ' destiné à fixer, dans toute l'étendue de son empire,
au premier novembre la fête de la Toussaint. Le capitulaire visait

mais surtout en faisant intervenir d'autres mots, solidaires lexicologiquement
de celui-là; enfin en rapprochant des états linguistiques où ont évolué ces mots
d'autres états linguistiques semblables. Il faut rassembler, comme en un faisceau
de plus en plus dru, des faits se soutenant les uns les autres. Ce faisceau, une
fois lié, sera l'apport du linguiste, qui coopère, il me semble, aujourd'hui à une
œuvre commune dont il n'est qu'un des ouvriers, et qu'il appartient à d'autres
de continuer et de parachever. — Je dois en outre adresser mes remerciements
à ceux qui m'ont aidé vaillamment à compléter le stock de matériaux que j'avais
personnellement recueillis : en premier lieu à M. Antonin Duraffour qui, tout
en mettant à mon service les richesses de son fichier, constitué par des dépouillements

de textes inédits ou des relevés faits sur les parlers vivants de la région
franco-provençale, m'a fait l'amitié de procéder à deux enquêtes supplémentaires
sui la langue ecclésiastique dans le Midi de la France et de reviser le texte de

ces deux conférences ; ensuite à MM. Adolphe Terracher, Châties Bruneau et

Ernest Hoepffner, qui m'ont fourni des renseignements précieux obtenus par
voie de correspondance sur divers mots ne figurant pas dans les cartes de

l'ALF. Grâce à la libéralité de MM. Louis Gauchat, Jean Flaust et de Mgr
A. Griera j'ai pu prendre connaissance de matériaux inédits du Glossaire des

patois de la Suisse romande et des Atlas linguistiques de la Belgique romane et
de la Catalogne. Ces exemples d'entr'aide scientifique sont particulièrement
réconfortants à une époque où les pays européens paraissent se replier sur
eux-mêmes et se retrancher dans un isolement volontaire qui finira par
compromettre le patrimoine des valeurs spirituelles que nous ont léguées nos
ancêtres..

Quant à la bibliographie, je m'abstiens d'énumérer les nombreux ouvrages
que j'ai consultés et d'étaler sans nécessité les centaines d'attestations recueillies
dans les chartes imprimées du moyen âge. Le travail, du reste méritoire, de

H. Rheinfelder, Kultsprache und Profansprache in den romanischen Ländern

(Biblioteca dell' Arch, rom., i8), n'a pas insisté sur les problèmes d'ordre
géographique qui vont être discutés ici (cf. aussi W. v. Wartburg, Literaturblatt

f. germ, und rom. Phil., 34, 308). Par contre les études de A. Schiaffini
sur parochia et basilica (cf. Rom., 49, 598), de P. Skok sur la terminologie
chrétienne des Slaves méridionaux, l'exposé suggestif de Th. Frings,
Germania Romana, p. 48 ss., et les recherches approfondies de M. P. Aebischer

sur certains aspects de la terminologie chrétienne de la Suisse romande et de

l'Italie (Revue d'histoire suisse, VIII, 149-224, et Arch. lat. medii aevi, V, 1 ss.)
jettent une lumière nouvelle sur l'histoire de la langue ecclésiastique romane..
Le point de départ des conférences publiées ici est mon étude, parue il y a

quinze ans, sous le titre ; Zur Geschichte der bündnerromanischen Kirchensprache,

1919 (cf. Rom., 48, 599).

i. Monente Gregorio papa et omnibus episcopis assentientibus, Ludovicus

imperator statuii, ut in Gallia et Germania festivitas omnium sanctorum in kalendìs

Novembris celebraretur quam Romani ex instituto Bonifacii papae celebrant



L HISTOIRE DE LA TERMINOLOGIE ECCLESIASTIQUE 3

vraisemblablement à créer plus d'unité entre les diocèses de

l'empire franc qui ne célébraient pas tous cette commémoration
des Saints, ou ne la célébraient pas tous le même jour. Sans doute,
l'autorité conjuguée de l'Église et de l'Etat suffit à stabiliser
définitivement la date de la fête, et même à l'introduire là où elle

n'existait pas auparavant ; il n'en est pas moins vrai que, après un
millénaire écoulé, ni le décret de l'empereur ni la hiérarchie
ecclésiastique n'ont réussi à unifier le terme par lequel elle est

désignée aujourd'hui en France. Le nom français de la fête de la

Toussaint est calqué sur l'expression ecclésiastique « festum
omnium sanctorum », où le génitif a fait place au datif possessif
tel que nous le retrouvons dans Hôtel-Dieu, le Parvis Notre-Dame,
Y Isle Saint-Denis : Toussaint est le seul terme reconnu dans les

catéchismes, les sacramentaires, les liturgies et les almanachs.

Cependant il n'est pas encore venu à bout d'un mot vénérable
conservé dans le Sud-Ouest de la France : mat trou, marlon, qui
continue à se défendre avec vigueur dans une aire assez étendue,
envahie et morcelée, il est vrai, par l'assaut du mot littéraire,
français et provençal. A défaut de carte « Toussaint » dans l'Atlas
linguistique de la France, il est difficile de circonscrire avec précision

les contours exacts de l'aire actuelle de marioli. Mistral, sur la

foi du Glossaire languedocien de l'abbé de Sauvages, publié en

1785, déclare le mot caractéristique du Languedoc et de la

Gascogne. Grâce à l'enquête due à l'initiative de MM. Duraffour et

Terracher, nous avons été mieux renseigné sur l'étendue du
territoire qui connaît encore à l'heure actuelle le mot martou. Les

communes où le mot est attesté sont situées dans les départements

suivants : Landes, Hautes-Pyrénées, Gers, Haute-Garonne,
Ariège '.

(Sigeberti Gemblacensis monachi Chronica, Mon. Germ, hist., Script., VI, 338,

69-339, 1).

i. Voici les régions et les villes où est attesté martror dans les chattes ou
dans les parlers actuels (d'après les glossaires et l'enquête Terracher) :

Basses-Pyrénées : Bayonne (feste de) ; Marterho (1288, Livre des Establ., 86);
Pau : marteror (a. 1270, Lespy-Raym.), marteror (a. 1280, Levy, Suppl.

IVtb.) ; — marterou dans le béarnais actuel (Palay).
Hautes-Pyrénées : martou, Saint-Sauveur (arr. d'Argeles) ; marterou, Pierre-

fitte (arr. Bagnères-de-Bigorre) ; martou, Pouyastruc (arr. de Tarbes) (enq.
Terr.).

Landes : Villeneuve-de-Marsans : (feste de) martedor (a. 1210) ; (feste de Toz



4 J- Jud

Si ma documentation sur la vitalité actuelle du mot martou est

suffisamment précise, elle ne l'est pas moins pour l'époque du

moyen âge. La lecture personnelle des livres de dépenses et des

coutumes édités par les archivistes départementaux du Midi de la

France, et la consultation du beau recueil des plus anciennes
chartes en langue provençale, publié avec un soin impeccable par
M. Clovis Brunei, me permettent d'établir une carte approximative
de l'aire occupée au moyen âge par le mot martou (v. carte I).
Ces témoignages réunis attestent la présence du mot martou

uniquement dans une région située à l'ouest d'une ligne qui relie
les villes de Perpignan, de Castres et d'Albi avec Montauban. Nul
doute que le mot martou ne soit autochtone dans le Sud-Ouest de

la France. Des textes anciens originaires du Roussillon et de la

Catalogne orientale sont là pour prouver que le terme était
également usité au-delà des Pyrénées.

Nous avons même la chance de pouvoir faire remonter le mot
bien plus haut encore si nous nous avisons de consulter le curieux
calendrier que Rabí ibn Zaid, évêque de Cordoue, composa au
milieu du xe siècle pour le calife omaiyade Hacam II en vue

Sens, aperade) martedor (1349), Millardet, Recueil, 78, 85 ; Dax : marteror
(Levy). — Habas (arr. Dax), P. 664 (Luxey) : niartroifin) ; Luxey (arr. de

Mont-de-Marsan) martoun (enq. Terr.).
Gers : Lectoure : martro (2 fois), XVe s., Arch. hist, de la ville de L., p. 68.

— Le Houga (arr. de Condom) : marti ou (enq. Terr.).
Lot-et-Garonne : Saint-Maury-en-Agenais : (festa de) martras (Coutumes,

XIIIe ou XIVe s.).
Tarn-et-Garonne : Quercy: marteror (a. 1187, Brunei, Chartes, 234);

Moissac : martro(r) (a. 1179, 1175, 1190, 1196, 1197, 1199, Brunei, op. cit.,
173. Ho, 147.244, 299, 308, 311, 326).

Tarn : Albigeois : marteror (env. 1148), martror (1194) ; Castrais : marteror
(1161), Brunei, op. cit., 55, 244, 100; Albi : martero(r) (xives., Vidal, Comptes

d'Albi, II, 260).
Haute-Garonne : Toulousain : martror (a. 1168, 1185) ; Comminges : (a.

1179), Brunei, op. cit., 116, 215, 172. — P. 697 (c. « Chandeleur » de l'ALF);
Blagnac (arr. Toulouse) : martrou (enq. Terr.).

Val d'Aran : martrii (Coromines).
Ariège : Montsègur, Siquer : martrou (comm. par M. Gerster); P. 782 (Mas

d'Azfl), Montis (Saint-Girons), Montant (arr. de Pamiers) : martrou (enq. Terr.).
Aveyron : Rouergue (nord-ouest) : marteror (1167, 1171, 1173, Brunei, op. cit.,

113, 132, 172).
Pyrénées-Orientales : Roussillon : martror (xme s.), Alart, Rev. des langues

rom., IV, 363.



L'HISTOIRE DE LA TERMINOLOGIE ECCLESIASTIQUE 5

d'expliquer à Sa Majesté la nature et le but des fêtes chrétiennes1 :

à la date du Ier novembre, l'évêque donne à la fête de la Toussaint
le nom de Martror qui se trouve ainsi attesté comme vivant vers

950 parmi les Mozarabes-chrétiens du Midi de l'Espagne. Cependant,

le linguiste soucieux d'approfondir vraiment une question
lexicologique ne se déclarera pas satisfait pour avoir établi le

point de départ et reconstitué la filière phonétique du mot martou:
il y a là un double problème, d'ordre géographique et d'ordre
historique, qu'on n'a pas le droit d'éluder.

Problème géographique : l'aire du mot martou, confiné au Sud-
Ouest et arrêté sur une ligne qui relie Albi et Perpignan, est-elle
le résultat de circonstances purement fortuites Pourquoi, seul, le

Sud-Ouest de la France s'est-il opposé à l'adaptation du mot officiel
« omnes sanctos » (Toussaint) qui, comme on sait, règne en maître

sur tout le domaine de la langue d'oïl, le Sud-Est du domaine
provençal, et en outre sur l'Espagne et le Portugal (esp. Todos los

santos, catalan Toisants, portug. dia de todos os santos)
Le français Toussaint ne témoigne-t-il pas d'une force d'expansion

remarquable lorsqu'il va jusqu'à pénétrer dans le cœur du

mot anglo-saxon AU Halloioenmas, littéralement « la messe of all
hallows », où, « saint » s'étant substitué à « hallow », il en est
résulté la curieuse forme hybride actuelle All Saints' Day

Comment expliquer la forte résistance de martou en face de

Toussaint, provençal Totsanls, expressions qui, au point de vue
formel, ont l'avantage d'être claires, et qui, de plus, jouissent du
prestige de la langue littéraire et de la langue sacrée de l'Église de

Rome : festum omnium sanctorum
Problème historique : pourquoi la fête consacrée au souvenir de

tous les saints de l'Église est-elle dénommée — et cela seulement
dans le Sud-Ouest de la France — « festum martyrorum », comme
si la solennité s'y trouvait réservée au seul culte des martyrs de

la foi chrétienne
Essayons de donner une réponse à cette dernière question.

L'idée, qui vient d'abord, de voir dans le substantif martyr de

« festum martyrorum » l'équivalent exact de sanctus ne doit pas

i. Dozy, Le calendrier de Cordoue, 1873, 102 (après nouvel examen du passage
avec le concours de M. J.-J. Hess-v. Wyss); cf. aussi Simonet, Glos, de voces

ibéricas... entre los Mozarabes, s.v.



6 J. JUD

être prise en considération. Si, dans la langue du peuple, le martyr
et le saint peuvent à la rigueur être confondus, il est fort improbable

que les autorités ecclésiastiques, au moment de conférer à

la fête le nom de « festum omnium sanctorum », aient ignoré la

distinction très nette qui existe entre « martyr » et « sanctus ».

Il faut donc chercher ailleurs. L'introduction de la fête de « Tous
les Saints » dans le calendrier des fêtes romaines est due à l'initiative

de Boniface IV qui, entre 607 et 610, à Rome, consacra à tous
les Saints le Temple du Panthéon, où il avait fait transporter de

nombreux ossements des catacombes : l'ancien temple païen reçut
alors le nom de « Sancta Maria ad Martyres » ; le jour anniversaire
de cette dédicace était le 13 mai.

Au siècle suivant, Grégoire III (731-741) dédia dans la basilique
Saint-Pierre un oratoire « au Sauveur, à la Sainte-Mère, à tous
les apôtres, martyrs, confesseurs et à tous les parfaits justes qui
se sont endormis dans le monde entier » ; les moines étaient
chargés de chanter dans cet oratoire des vigiles et de célébrer des

messes. Mais l'introduction oificielle de la fête se fit sous
Grégoire IV (827-844) : c'est ce pape qui transféra la fête du 13 mai

au 1" novembre et en obtint la célébration dans l'empire franc1.
En supposant l'existence d'une fête de tous les martyrs à Rome

entre 610 et 830, antérieure à celle de « tous les saints », il
subsiste cependant un fait curieux : c'est qu'aucun sacramentaire,
aucune liturgie romaine ou de l'Italie centrale ou méridionale ne

paraissent connaître la fête autrement que sous le nom de

« festum omnium sanctorum » ; il reste ensuite que les parlers de

l'Italie, qui reflètent avec une étonnante fidélité le vocabulaire

liturgique de l'Église de la ville éternelle, ignorent le nom de

« festum martyrorum », mais s'accordent avec la liturgie romaine

pour continuer le nom officiel de « omnes sanctos » dans Ognissanti
et Tutti i santi.

D'autre part, on sait que l'Église grecque possédait, dès le 111e

siècle, une fête de tous les Martyrs ; les calendriers syriaques du
IVe siècle célèbrent une fête des Martyrs, et une fête consacrée à

tous les confesseurs figure dans une version grecque du martyrologe

hiéronymien et dans l'ancienne liturgie de Milan. Il semble

certain que, bien avant d'être admise dans le calendrier romain,

1. Kellner, L'année ecclésiastique et les fêtes des saints, trad, fr., 2e éd., 416 ss.



L HISTOIRE DE LA TERMINOLOGIE ECCLESIASTIQUE 7

unefête consacrée au souvenir de tous les martyrs était déjà
célébrée dans l'Orient (et en Afrique : l'introduction du « festum

martyrorum » dans le Sud-Ouest de la France remonte-t-elle à une
époque intermédiaire où on aurait célébré une fête de tous les

martyrs même à Rome Ou faut-il admettre que la fête fut introduite

en Espagne et dans le Sud-Ouest de la France par les colonies
et communautés grecques établies dans les villes commerciales ou

par la liturgie gallicane et wisigothique qui se rattachent sur plus
d'un point à la tradition de l'Orient '

Qu'il me suffise d'avoir esquissé le problème historique posé

par le mot martou. En tout état de cause, ce terme présente l'aspect
d'une précieuse relique. Nous y reviendrons.

Problème géographique : lorsqu'on se rend compte de la position
très forte qu'occupe le mot Toussaint dans la langue officielle et
les parlers populaires de la France, la vitalité du mot martou
dans le Sud-Ouest a de quoi nous surprendre. N'oublions pas
toutefois que les noms de fêtes ont souvent une tendance à sortir
du calendrier strictement religieux pour se poser comme des jalons
— à l'instar de pierres milliaires — le long de notre route
terrestre. Depuis le moyen âge jusqu'au xixe siècle, le paysan
devait payer les tailles et les redevances à certaines échéances

fixes : on n'a qu'à parcourir les milliers de chartes de donation

pour se convaincre que la date de la Toussaint, placée à la fin de

l'automne, est un des termes favoris pour réclamer aux paysans
le paiement de leurs redevances. La fête de la Toussaint marquait
donc une date déterminée de l'année laïque, qui était loin d'être
la bienvenue pour les tenanciers et métayers de la campagne. Dès
le moyen âge et jusqu'au xixc siècle l'échéance des rentes, le

paiement du loyer des maisons et le louage des domestiques
avaient lieu en Languedoc et en Gascogne le jour de martou. On
disait même de martou en martou pour une année entière, comme
on disait au Nord de la France « d'une Saint-Michel à l'autre »,
ct on employait couramment la formule : je vous payerai pour
« Martou », — comme en Suisse on fixait les paiements à la Saint-

1. Une solution analogue est proposée par M. J. P. Kirsch pour l'institution
de la « festa cathedrae Sancti Petri » en Gaule et à Rome : selon lui, la fête fixée
en Gaule au 18 janvier pourrait remonter directement à la liturgie grecque,
cf. Rivista di archeol. crist., II, 62 ff.



8 J. JUD

Martin1. Nous ne nous étonnerons donc plus que « Martou »,
admis dans le calendrier du paysan languedocien et béarnais, puisse

prétendre à une vitalité singulièrement plus forte qu'une fête

comme la « Nativité Notre-Dame », et que le mot ait réussi à

survivre même là où Toisants comme nom de fête est aujourd'hui
seul reconnu par l'Église officielle.

C'est un phénomène analogue que nous observons dans les

cantons protestants de la Suisse : quoique la fête de la Purification
de Notre-Dame, qui tombe le 2 février, ait cessé d'être célébrée

depuis le xvie siècle, des paysans réformés continuent à considérer
la Chandeleur comme une date importante, et elle a donné lieu
à des dictons météorologiques qui se retrouvent sous une forme
analogue, un peu partout en Suisse et en France.

Comme nous l'avons dit, les attestations de martou dans les

chartes du moyen âge s'arrêtent sur une ligne qui va de
Montauban à Perpignan. Cette ligne de démarcation entre Toisants
à l'Est et Martou à l'Ouest est-elle due à des circonstances purement
fortuites Nous nous trouvons ici en face d'un problème d'ordre
méthodologique qu'il n'est pas inutile d'aborder. L'expansion des

mots de l'Église s'opérait-elle au moyen âge de la même façon

que celle de n'importe quel terme de la vie ordinaire Les aires
de « Martou » et de « Toussaint » dans le Midi sont-elles le

résultat de fluctuations purement arbitraires L'implantation en

zones compactes d'un mot religieux n'est-elle pas plutôt liée à

des conditions historiques que nous avons le devoir de déterminer
et dont il convient ensuite de mesurer la portée C'est à cette fin

que nous nous proposons d'examiner dès maintenant une série de

mots religieux dont nous tracerons brièvement l'histoire sémantique

et l'extension géographique dans deux régions de la Suisse.

Nous choisissons comme point de départ le canton suisse qui,
depuis l'antiquité, est occupé par les Rétoromans que nous appellerons,

d'après le nom qu'ils se sont eux-mêmes donné, les

i. Le lexique de S. Palay, s. v. marterou indique la Toussaint comme le

terme traditionnellement fixé en Béarn et en Gascogne pour le renouvellement
des baux à ferme, l'entrée en service des domestiques agricoles. Cette coutume
est très ancienne, puisqu'elle est déjà indiquée dans un acte de 1270 : ha

marterou — déménager ; cf. aussi les dérivés marterou, -oune f. « métayer »,
marterouleit « espèce de cépage dont le raisin mûrit à la Toussaint ».



L HISTOIRE DE LA TERMINOLOGIE ECCLESIASTIQUE O

Romanches. Le canton des Grisons — marche orientale de la
Confédération helvétique — est le foyer de ce peuple de quelque

40.000 âmes, qui, avec l'appui efficace et la sympathie générale de

ses amis de la Suisse entière, ne cesse de défendre, contre
l'invasion menaçante de l'Allemand au Nord et de l'Italien au Sud, sa

langue, sa nationalité et son admirable patrimoine de légendes et
de traditions. On sait que le territoire des Romanches est séparé de

la France par la Suisse allemande qui s'avance en forme de coin
entre la Franche-Comté et les Grisons. Mais, malgré cette rupture
de contact entre la France et les Grisons, rupture qui remonte
jusqu'au vie siècle, il subsiste entre certains parlers franco-provençaux

et les parlers romanches de remarquables affinités qui ont été

mises en lumière récemment par la brillante étude sur les phéno-
mènesgénéraux d'évolution phonétique dans les dialectes franco-provençaux

que nous devons à M. Antonin Duraffour 1. L'histoire des

Romanches, petit peuple qui — heureusement — posséda de tout
temps des chefs remarquables dans les domaines politique et

scientifique, ne saurait être séparée de celle du diocèse de Coire qui, installé
dans les limites de la provincia « Raetia prima » dès le Ve siècle,
forme le cadre à l'intérieur duquel les parlers romans s'organisent et

se développent avec une remarquable indépendance. Le diocèse de

Coire, après avoir fait partie de la province ecclésiastique de Milan,
fut compris en 85e dans celle de Mayence, alors que, au point de

vue politique, les Grisons s'étaient dès le vie siècle vus rattachés à

l'empire franc. Lorsqu'aujourd'hui on passe d'une vallée qui relève

ou qui relevait au spirituel du diocèse de Corne ou de Milan dans

une vallée romanche dépendant du siège de Coire, on est frappé de

constater les divergences suivantes dans les termes caractéristiques
employés par la langue populaire de l'Église en deçà et au delà de la

limite diocésaine de Coire :

Coire 2 Milan-Côme

Carnaval : scheiver(<2 incipere) cantava (ancien lomb. carlevà

(<fi carne-levare)
Pentecôte : tschunqueismas(< quin- pentecoste

quagesima)

1. Rev. de ling, rom., Vili, 42 ss.

2. Dans la première colonne, on trouvera la forme surselvane, dans la seconde



10 J. JUD

fête de village : pardiinonza (<2 per-
donantia)

semaine : emda(<fi hebdomas)
église : baselgia (<fi basilica)
cloche ; %en (< signu)
parrain : padrin (< patrinu)

filleul : filici « filiolu)
prier : tirar (<fi orare)

fiesta del pais

setimana

gesa

campana
gtidaz, gttidaz (<fi langobard.

godazzo)
feos ital. figlioccio)
prega

feu mon père : (mitt bap) partititeli (el me) pover (pa) (póver
(<C bene memo riu) povero)

cercueil : vaschi (< vascellu) cassa

Ensuite des variantes importantes :

samedi : solida (<fi sambata)
Notre Dame : nossa duonna (7

Nostra Domina)
monastère : muster (<fi mo(ni)-

steriu ')

sUBBat

M Adonna

moissEster (<fi m o«/s te riu).

Voilà une douzaine de mots de caractère nettement religieux qui
s'opposent aux confins des diocèses de Coire et de Corne, et l'importance

de cette ancienne limite diocésaine est soulignée — en ce qui
concerne le lexique religieux — par le fait suivant : la ville de

Chiavenna, située à proximité de la limite diocésaine et relevant au
spirituel de Còme, offre un lexique ecclésiastique presque identique à

celui de Milan et de Turin distants de 150 et de 300 km, — tandis

que le premier village catholique, Sur, de l'autre côté du col du Sep-

timer, offre déjà toute la série des mots caractéristiques du diocèse
de Coire.

Mais avant de tirer des faits que je viens d'exposer une conclusion

qui serait prématurée, il convient de multiplier les sondages, et

quelques-uns des résultats obtenus.
Passons de la Suisse romanche dans la Suisse romande, sur

laquelle nous sommes on ne peut mieux renseignés par le Glossaire
des Patois de la Suisse romande.

le type lombard : je laisse de côté les variantes phonétiques sur lesquelles on
consultera les cartes de l'AIS, IV, 771-811.

I. Syncope de la voyelle prétonique comme dans le frç. montier.



L HISTOIRE DE LA TERMINOLOGIE ECCLESIASTIQUE I I

Pour désigner l'église (bâtiment), aussi bien celle d'une ville que
celle d'une paroisse rurale, une partie de la Suisse française, les cantons

de Vaud, de Neuchâtel, de Fribourg et le Jura Bernois font

usage du mot moti, qui correspond, formellement, au français
« moutier ». L'aire de moti désignant n'importe quelle église paroissiale

s'étend au Nord vers la Franche-Comté et se prolonge en une
bande étroite sur les deux versants des Vosges françaises jusqu'au
delà de Metz : telles sont les données obtenues par l'enquête d'Ed-
mont et par le dépouillement des glossaires régionaux et locaux de la

France.

Le contrôle des matériaux de la carte « église » de l'ALF à l'aide
de ceux qui ont été recueillis par le Glossaire des Patois de la Suisse

romande nous permet de mieux pénétrer dans le microcosme des parlers

franco-provençaux de la Suisse française; on voit que moti subit
des déchéances sémantiques ou est battu en brèche à la suite de l'invasion

du mot français plus noble qu'est « église » ; dans les régions
devenues protestantes ce sont les mots « temple » ou « prêche »

qui lui font concurrence. Ainsi l'excellent correspondant patois qui
a fourni le vocabulaire de la commune protestante d'Ormont-Des-
sus définit moti comme un mot patois qui n'est plus usité que dans

la locution figée « vers le moti » pour désigner tout spécialement
la partie du village groupée autour de l'église paroissiale, et il ajoute

que le mot moti figure encore dans un vieux proverbe on m fa jante
la moindra patye tyia moty littéralement : « on ne fait jamais de plus
mauvais « marché » qu'à l'église », astucieuse malice de paysan à

l'adresse du mariage. A Sassel, autre commune vaudoise, l'église

protestante est désignée par « temple », mais le chemin qui y conduit

est la tsarà" da" moti (« le chemin de l'église »). A Villeneuve
sur le Lac Léman, moti ne désigne plus que le porche de l'église.
Les dictionnaires patois qui enregistrent des termes archaïques du
milieu du xixc siècle nous permettent d'agrandir un peu la zone de

« moutier » à l'Est en territoire lorrain et en Franche-Comté, dans

la région de Montbéliard et de Plancher-les-Mines.
En ancien français, « moutier » offre l'acception de « cathédrale »,

ensuite celle d' « église conventuelle ». Les glossaires joints aux
éditions de textes du moyen âge attribuent souvent au mot « moutier

» le sens général d' « église » : mais après avoir contrôlé bon
nombre de ces passages où moutier figurerait avec ce sens général,
je crois pouvoir affirmer que je l'ai rarement rencontré avec le sens



12 J. JUD

net et clair « église paroissiale de campagne »; or c'est ce dernier
sens qui caractérise les parlers messins, ceux des Vosges, de la Franche-
Comté et d'une partie de la Suisse romande. Cela est si vrai qu'à
Fribourg en Suisse et à Metz, villes situées au milieu d'une zone qui
emploie moti au sens d' « église paroissiale », la cathédrale est
caractérisée expressément par le mot « grand moti ». Le passage sémantique

de montier « église conventuelle » à moti au sens d' « église
de n'importe quelle paroisse » paraît avoir son point de départ dans

l'organisation de l'Église chrétienne que dirigeaient, dans les Vosges
et dans le Jura, le célèbre Monastère de Luxeuil et, dans l'Est, le

« moutier » fondé par saint Çhrodegang '.
Sans pénétrer plus avant dans ce problème, retenons que « moutier

» au sens d' « église rurale » s'arrête, dans les chartes comme
dans les patois vivants, devant l'Aubonne, petite rivière qui se jette
à l'Ouest de Lausanne dans le Lac Léman — c'est là l'ancienne
limite des diocèses 2 de Lausanne et de Genève —; à l'Est, le mot
s'arrête devant Aigle 3, commune située dans le district où le diocèse
de Sion confinait à celui de Lausanne. Le mot « église » est devenu

caractéristique pour le diocèse de Sion en'regard de moli du diocèse
de Lausanne, et cette opposition est restée vivace dans la conscience

linguistique de la population. Voici en effet ce qui s'est produit sur
la frontière diocésaine : lorsque l'Église protestante, favorisée par
les seigneurs de Berne, s'organisa dans'une grande partie de l'ancien
diocèse de Lausanne, le mot moti adopta aussi le sens de « temple
protestant ». On allait au « moutier » écouter le prêche du ministre.
Sur les confins du canton de Vaud, là où se font face les populations
protestante et catholique, on. constate les faits suivants : Vionnaz,

situé sur la rive gauche du Rhône qui se déverse peu après
dans le Lac Léman, fait partie du canton du Valais et par consé-

i. Le titre de « motier » était-il à l'origine réservé aux « ecclesiae baptismales »

dont le clergé était soumis aux règles du moutier du siège episcopal Il faudrait

dépouiller systématiquement leschartes des xne-xvie siècles pour constater quelles
églises avaient le droit d'être dénommées « moutier ».

2. Cette même limite n'a pas été franchie par le culte des saints caractéristiques
du diocèse de Genève : Avitus, Sigismundus sont inconnus dans le diocèse de

Lausanne, cf. Benzenrath, Die Kirchenpatrone, p. igo ; cf. aussi sur cette même limite
dialectologique O. Keller, La flexion du verbe, Bibl. de l'Arch., rom., 14, 188.

3. C'est l'Eau Froide qui paraît avoir formé la limite immuable entre les deux

diocèses : les Ormonts limitrophes faisaient partie du diocèse de Sion, mais
adoptèrent la religion protestante en 1528.



L HISTOIRE DE LA TERMINOLOGIE ECCLESIASTIQUE I3

quent du diocèse de Sion : les villages de l'autre rive du Rhône,
englobés dans le canton de Vaud, ont adopté la Réforme du

xvic siècle. Or Jules Gilliéron qui avait relevé le patois de Vionnaz,
il y a plus d'un demi-siècle, avait pris le soin de noter dans son

glossaire : môtyi « église protestante ». Il s'agit ici de l'église des

Vaudois protestants, le mot « église » étant réservé à la maison de

Dieu catholique du village même. Aux Fourgs, situé à proximité de

la frontière franco-suisse (dép. Doubs, arr. Pontarlier) en face de la

commune vaudoise de Sainte-Croix, le glossaire de Tissot, publié
en 1865, cite moliti « église, temple protestant », tandis que egllise

(p. 18) semble être employé exclusivement pour l'église catholique.

Les habitants de la commune de Vionnaz, située sur la

limite diocésaine de Sion et de Lausanne, comme ceux des Fourgs,
village situé sur la limite des diocèses de Besançon et de Lausanne,
désignent donc l'église de leurs voisins protestants par « moutier » et
réservent à leur « église » le sens de « maison de Dieu catholique ».

Mais à l'intérieur du territoire protestant du canton de Vaud, on
observe un revirement en sens inverse. Là les catholiques, plus ou
moins conscients du rapport sémantique qui relie leur moti

église) à « moutier » au sens de « monastère », tendent à réserver

ce mot à leur église catholique et laissent le mot « temple » ou
« église » à leurs voisins protestants. Ces faits, surprenants au
premier abord, ont cependant leur pendant exact sur les confins de l'En-
gadine protestante : là le mot engadinais baselgia, latin basilica,
est considéré parles voisins catholiques comme mot spécifique pour
le temple réformé et le mot gesa est réservé à l'église catholique '.

L'étude attentive des mots ecclésiastiques que je soumets aux
lecteurs nous réserve encore d'autres surprises. La carte « Noël » de

l'ALF (c. 914 ;cf. carte II) offre une vaste zone où la fête est

désignée par tsalede, calendo(s) qui continuent le pluriel latin calendas.
Le mot descend du Haut-Valais roman et de Fribourg en Suisse

jusqu'à la Méditerranée. Il couvre grossomodo tout le territoire
franco-provençal et provençal de la vallée du Rhône ainsi qu'une partie
de l'Auvergne et du Rouergue. Au Nord le mot s'arrête aujourd'hui
à une ligne qui est tracée surla carte jointe à cet article (carte II).

1. Cf. Jud, Kirchensprache, p. 24-25 : Poschiavo -.baselga «chiesa dei riformati »,
Prada (Montagna, Valteline) : baselgia « chiesa dei riformati ».



I4 J. JUD

Et cette ligne doit remonter à une haute antiquité : aucun des recueils
de chartes anciennes de la Bourgogne et de la Franche-Comté que
j'ai parcourus ne m'a livré un seul « calendas » ; par contre le mot
se trouve abondamment attesté dans les chartes de la Suisse romande
et dans celles du Lyonnais dès le xme et le xivc siècles.

Comment le mot calendas — désignant en latin et longtemps
après dans les actes en langue vulgaire écrits au moyen âge dans

l'Italie centrale et désignant encore aujourd'hui, parmi les Romanches
des Grisons ', le « premier jour de chaque mois » — en est-il arrivé
à désigner Noël, et cela exclusivement dans la Suisse romande et le

Sud-Est de la France? Après avoir longtemps suivi plusieurs voies

qui se sont finalement révélées sans issue, je suis de plus en plus
porté à admettre la solution suivante.

Calendas —¦ notons le pluriel, maintenu dans les parlers
provençaux et franco-provençaux tsalcnde — a été appliqué d'abord aux
jours qui précèdent la grande fête de Noël. Trois régions conservatrices

de la Romania nous offrent les faits suivants : à Cosenza

(Calabre) i calenne désignent les douze jours compris entre la fête
de sainte Lucie et Noël, jours qui permettent des pronostics sur la

température des mois à venir 2
; à Rovigno, en Istrie, calénbre 3

désigne « i dodici giorni precedenti la vigilia di Natale » ; enfin
dans le Rouergue coleados sont les douze jours qui précèdent Noël ;

sonila colendos, c'est « sonner les cloches tous les soirs pendant les

jours qui précèdent la fête de Noël ». Le 25 décembre était appelé
autrefois :oulabo de colendos (Vayssier).- Donc les « calendae janua-
rii » auraient désigné, avant de passer au sens de « jour de Noël »,
les douze jours terminés par la fête de la Nativité de Notre-Seigneur.
Calendas désignant d'abord un cycle de jours, et ensuite, dans le

Sud-Est de la France, la fête qui clôt le cycle, aurait son exact pendant

dans « pentecostes » ou « quinquagesima » qui désigna d'abord
le cycle de 50 jours entre Pâques et la Pentecôte, et ensuite la fête qui
en est le point culminant : la Pentecôte. Mais il y a plus : on sait

que la fête de Noël, ou l'époque entre Noël et l'Epiphanie, ou bien

encore les chants de la fête de Noël sont désignés dans les langues

1. Cf. AIS, II, 315 et l'article excellemment documenté de C. Pult, Alíñalas
della Società retoromaiitscha, 31, 243.

2. Cf. maintenant, G. Rohlfs, Di\. dialett. delle tre Calabrie, s. v. calenne.

3. Cf. Ive, Dialeli ladino-veiietidell' Istria, p. 32 «calendae + décembre).



L HISTOIRE DE LA TERMINOLOGIE ECCLESIASTIQUE 15

slaves ' par des mots provenant de calendas, qui semblent avoir été

à une certaine époque le terme usuel dans le latin balkanique pour
désigner les jours suivant ou précédant Noël. Il me semble que la

présence de calendas dans le latin ecclésiastique du Nord des

Balkans et dans le latin de la Provence pourrait être interprétée comme
le résultat d'une réaction de la Narbonensis ct de la Moesia contre
le Natalis romain.

Calendas a l'apparence d'un terme provincial qui n'a pas eu
l'heur d'être agréé par Rome, exactement comme Quinquagesima

pour Pentecoste n'a jamais été admis dans le calendrier romain.
Cependant les termes écartés par la métropole sont loin d'être
condamnés dans les provinces redevenues autonomes après l'effondrement

de l'Empire : Quinquagesima se maintient longtemps dans la

péninsule ibérique et ailleurs, calendas « époque précédant ou
suivant Noël » trouve un refuge dans les parlers provençaux et dans

les parlers slaves ; un autre terme, sans doute particulier à la Dal-
matie méridionale, Christi natal ia s'est conservé en albanais, et le

roumain aussi continue à désigner Noël par le mot cràciun qui, selon
M. Puscariu, reflète un mot latin calatione, dérivécomme calendas

du verbe calare. La victoire de Natalis sur calendas, du mot romain
sur le mot provincial, dans le reste de la Romania, doit être attribuée

sans doute au prestige de l'Église de Rome, décidée à faire triompher

le Natalis qui, malgré sa promiscuité avec le terme païen
(« natalis Solis inviai », « natalis imperatoris »), avait sur calendas le

grand avantage de marquer, comme dérivé de natus, le caractère de

la fête chrétienne.
L'aire française de calendas 2 confine au Nord à celle de Noël. La

ligne de démarcation qui sépare calendas de Noël coïncide dans le

département du Jura et, pour l'époque du moyen âge, dans le

département de l'Ain, sur un parcours de plus de ioo kilomètres,

1. Sur calendae dans les langues slaves, v. Berneker, Slav. Etxniol. Wtb.,s.v.
koleda; Romansky, Rumän. Jber., 15, 112.

2. La carte II ci-jointe donne l'aire de calendas d'après la carte 9i4de l'ALF
et les anciens exemples du mot dans les domaines provençal et franco-provençal.

3. La ligne de démarcation entre calendas et Noël descend, surla carte 914 de

l'ALF, à partir des P. 936, 937 verticalement jusqu'aux points 940, 849 (Isère)
pour tourner ensuite à l'ouest et remonter enfin vers le département du Puy-de-
Dôme : le département de l'Ain en entier est ainsi englobé aujourd'hui dans la

zone de Noiel. Mais il s'agit d'un état de choses relativement moderne, les

chartes du département de l'Ain publiées par Philipon dans les Documents lin-



lé J. JUD

avec les limites diocésaines de Lausanne et de Lyon d'une part, de

Besançon et de Bâle ' de l'autre (carte III).
A l'Ouest, le mot calendas, sous sa forme dialectale chalêda,

confine au limousin nadal : j'ai jugé nécessaire de procéder à un
second sondage, cette fois sur le secteur occidental du front de

calendas. La carte II 2 jointe à cet article permet d'embrasser d'un
coupd'œil l'aire actuelle du mot calendas. La configuration de la

zone est assez curieuse à l'Ouest pour qu'on s'y arrête un moment.
Le mot s'avance de Lyon en une bande assez étroite à travers le
Bourbonnais jusqu'aux confins de la Marche. Or le dépouillement
méthodique des chartes m'avait fait rencontrer un exemple de calendas

dans la charte communale inédite de Barmont, château situé dans

le canton de Bellegarde, département de la Creuse. Cette localité
oùcalendas se trouve attesté au moyen âge est à quelque 40kilomètres

à l'Ouest du dernier point, soit 805, où M. Edmont
a recueilli calendas a Noël ». Sans mentionner aucunement l'importance

que j'attribuais aux limites diocésaines dans la formation des

aires des mots ecclésiastiques, je m'adressai à mon maître M.Antoine
Thomas, qui avait dépisté ce mot calendas dans son étude sur
l'origine du mot deloir 3, pour lui demander s'il saurait m'indiquer
un autre exemple du mot dans les vieux textes localisables à l'Ouest
de Barmont : il m'a répondu qu'il n'en connaissait pas d'autre, mais

guistiques offrent chalendes (p. 49,51, 62, 81, 56), et le fichier richissime de

M. Duraffour démontre l'existence dûment documentée de calendas dans les

diverses régions du département de l'Ain. Aujourd'hui encore,à Innimont (arr. de

Belley), M. Duraffour a relevé salida «provision de farine faite à Noël pourl'hiver »,
sàlëdi pl. « Noël » (presque disparu).

1. M. Horuing, Rom., 48, 169, a ramené le calende « giboulée » des Vosges à

calendae : ce seraient les pluies pronostiquées durant les douze jours de décembre

et janvier. Le savant alsacien aurait pu renvoyer au prov. mod. calendrieu,
calendreu « nom qu'on donne aux douze jours qui précèdent la Noël, considérés

comme les représentants des douze mois de l'année qui vient, relativement au

temps » et calandro « gelée blanche dans les Alpes », confirmé par le P. 866

(Hautes-Alpes) de l'ALF, c. 1579. Ce sont des mots demi-savants, cf. le k- de

calendro du P. 866 dans la zone de c- < lat. ca-. Le chalande « galette », attesté

par Zéliqzon et Mathis (pour la Haute-Meurthe), qui, théoriquement, pourrait
provenir de calendas, reste douteux : rien ne nous permet de supposer que chalande ait

jamais désigné une « galette de Noël ».

2. La carte présente pour calendas la zone telle que permettent de la reconstruire

les témoignages recueillis dans les textes et les documents du moyen âge.

3. Mélanges d'étymologie française1, p. 221.



L HISTOIRE DE LA TERMINOLOGIE ECCLESIASTIQUE I7

en me faisant remarquer que la commune de Mantes, dont Barmont
fait partie, était la plus occidentale du diocèse de Clermont-Ferrand,
qui s'avance ici en pointe dans le diocèse de Limoges. Cette constatation

précieuse, faite en dehors de toute idée préconçue, est, je

crois, de nature à confirmer les faits que j'ai cités pour la Suisse

romande.

Étudions maintenant les dénominations de la «fête des Rameaux».
La même limite qui dans la Suisse romande sépare Isalende de Noël

est aussi celle que nous allons rencontrer pour le dimanche des

Rameaux. Lediocèse de Lausanne connaît — comme presque toutle
Midi — pour le dimanche des Rameaux : ramos palmis (ratnpalms,
suisse rom. rampaux) ', inconnu dans tout le Nord de la France,

lequel, à part hosanna en poitevin et en angevin, ne connaissait que
Pasques fleuries, la pasqua florida des chartes latines 2. Ce n'est

qu'après le xve siècle que « dimanche des Rameaux » a réussi à

étouffer l'expression si pittoresque de « Pâques fleuries », qui ne

fait plus que végéter dans quelques parlers picards, vosgiens et du

Jura bernois 3. Laissons maintenant la limite qui sépare Lausanne
de Besançon pour examiner celle qui sépar edeux autres noms de

fête.

Pour le quarantième jour après la Nativité du Seigneur, l'Église
avait institué, dès le IVe siècle, la fête de la Purification de Notre-
Dame. Le fait qu'on illuminait l'église d'une multitude de cierges

1. « Rampaux» joue aussi un rôle dans la toponymie : la croix ornée de

rameaux a donné naissance à des noms de lieu tels que Crux Ramorum Palmarum

(Diet, lopogr. du dép. de l'Isère, 5 noms de lieu avec attestations remontant aux
xive-xve s.) ; le bois où on allait chercher les rameaux peut avoir été désigné par
ramis palmarum : (bois des) Rappaux (dép. Isère) (communication de mon élève
M. Glâttli).

2. On consultera avec profit la carte « buis » de l'ALF, et Rolland, Flore

populaire, IX, 234, 276.

3. Mais le souvenir de ces Pasques flories ou flories Pasques persiste dans les

noms du buis : pâque, pdquette, qui ne survivent que dans le territoire de pascha
florida (ALF, c. 186 ; Rolland, Flore, IX, 234, 276). On pourrait même aller

plus loin et se demander si la « pâquerette » tire vraiment son nom de la fête de

Pâques : ne s'agirait-il pas plutôt de la « fleur des Pâques fleuries » (V. ci-dessous

(h)osanna avec le sens de « pâquerette » dans l'Ouest de la France). Avant de se

prononcer, il faudrait être mieux renseigné sur la patrie et l'ancienneté de

pâquerette, pdquette qui, d'après M. O. Bloch, Diet, étymol., n'apparaissent pas dans
la langue littéraire avant le XVIe siècle.

Revue de linguistique romane. 2



18 J. JUD

et de chandelles et que chacun rapportait à la maison un cierge
béni valut à cette journée le nom populaire de fiesta candelarum, où le
second élément du mot composé a subi trois sortes de modifications

:

i° Substitution dans candelarumde la désinence-orumà -arum.
Cette altération est ancienne, elle semble s'être déjà produite à Rome,
d'où Candeloro z envahi une grande partie de l'Italie. En France
Chandeleur est général au Centre, à l'Ouest ' et à l'Est. Par contre, Chandeleur

manquait autrefois dans le domaine picard. — Remplaçant le

génitif incompris par une formation adjectivale, on a abouti à

2° fiesta candelaria qui a fait souche dans le Sud-Ouest de la France

et la Catalogne. Enfin nous assistons à la transformation, peut-être
la plus rationnelle, de fiesta candelarum en

3° fiesta candelosa 2, c'est-à-dire la fête riche en chandelles. Notons
en passant que le mot Chandeleur se rencontre assez fréquemment
dans les chartes et les actes comme terme de redevance au printemps
et, grâce aux actes symboliques qui accompagnent la célébration de

la fête dans l'église, la Chandeleur jouit — et jouissait surtout —
d'une grande popularité. Preuve en est le nombre considérable de

présages météorologiques qui pour le Dauphiné ont été récem-

i. Caudelor apparaît dans le livre des Coutumes de Bordeaux (Archives munie.
de Bordeaux, V, p. 407, 465, (a. 1294) 597) : ce doit être une adaptation du vieux

français chandelour admis dans la capitale de la Gascogne qui, de bonne heure,
se révèle accueillante au français dans les documents et les chartes.

Les environs de Bordeaux (P. 549, 650, 641, 662, 672 et 682) ont adopté
le candelor du centre régional : les kandelu isolés des P. 662, 672 n'ont rien à

faire avec candelone (Merlo, p. 14), mais offrent Yn adventice que M. Millardet
a discutée dans les Eludes dédiai, land., 562.

Les désignations régionales telles que Notre-Dame de février (cf. ALF, c. 228)
doivent remonter sans doute à des innovations secondaires : en tous cas, elles

figurent çâ et là dans les vieux textes : par ex. Nosta dona de feure(r) dans les

Comptes consul, de Risele, p. 68, 242 (a. 1475, 1479), dans C. Brunei, Anc. chartes

prov., p. 239 [a. 1188, région de Moissac (Tarn-et-Garonne)].
2. Les chancelleries royales chargées d'établir des actes durant les xme et

xive siècles semblent préférer dans les chartes et minutes rédigées en latin ia

forme candelosa (cf. dans les documents dits les Olim, registres des arrêts
rendus par la cour du roi sous les règnes de Saint-Louis... par le Comte Beugnot,
Coll. de doc. inédits sur VHist, de France, p. 31, 52, etc.). Comment expliquer
l'intrusion de cette forme en désaccord avec le Chandeleur duCentie et de l'Ouest
de la France

3. Je lais allusion au dicton attesté par de nombreux correspondants du



L HISTOIRE DE LA TERMINOLOGIE ECCLESIASTIQUE 19

ment étudiés par M. VanGennep avec sa compétence habituelle. Le
dicton populaire du type « à la Chandeleur, si l'ours sort sa patte le

matin et la recache, c'est 40 jours d'hiver de plus ; s'il sort sa patte
et qu'il ne la cache pas, c'est 40 jours d'hiver qui s'envolent »

revientaussi, sousune forme analogue, dans nos parlers delà Suisse

allemande et romande et, d'après la communication de M. Duraffour,
dans le département de l'Ain (Vaux).

Dès le moyen âge, la distribution des différentes formes du nom
de la Chandeleur que nous venons d'énumérer se reflète très
nettement dans les chartes. La fête fiesta candelosa couvre une aire

qui comprend tout le bassin du Rhône et de la Saône, c'est-à-dire la

Provence, le Bas-Languedoc, l'Auvergne, le Dauphiné, le Lyonnais,
la Savoie, la Bourgogne, la Franche-Comté, la Suisse romande. En
examinant le parcours de la ligne de démarcation de chandeleuse au
Nord (carte IV), on ne tardera pas à constater que, abstraction faite
d'oscillations inévitables quise sont produites par suite de la déchéance

des parlers locaux et de l'invasion du mot officiel (Chandeleur
dans le français régional), le mot chandeleuse s'arrête non loin des

confins des provinces ecclésiastiques de Besançon I et de Lyon -. Au-

Giossaire des pat. de la Suisse rom., par ex. à Longirod (Vaud): A la tsandelao si
l'or i'è lèva lo chelào è sé rokats por si cheiianiie : « A la Chandeleur, si l'ours voit lever
le soleil, l'ours (ou le soleil se recache pour 6 semaines ». Dans le Dauphiné,
à Porcieu-Amblagnieu : A la Chandeleur, si l'ours sort sa patte le matin et la recache,

c'est quarante jours d'hiver de plus ; s'il sort sa patte el qu'il ne la cache pas, c'est quarante

jours d'hiver qui s'envolent, v. Van Gennep, Le Folklore du Dauphiné, 228 ss. ;

Lorraine se lo s'la r'lit d'-vanl le masse, l'ours so mat ses coimes po iihis s'minnes « à

la Chandeleur, si le soleil luit avant la messe, l'ours se met ses cornes pour six

semaines » (Zéliqzon, s .v. chandeules) ; Berne (Emmental) : wenn's an der Liechtmess

luler ist, su steid der Bar üf und umsehd-s7, so wärt des Winter «ocl» Sovel lang wie-
n-er aflen g' wärt het, etc., Schiveiz- Id., IV, 449.

1. L'exemple de Chandeleuse dans le Cartulaire du Prieuré de Saint-Etienne de

Vignory (Langres), p.994 (a. 1336) est très précieux, parce que Vignory est encore

aujourd'hui situé sur la limite septentrionale de la zone de chandeleuse et du
diocèse de Besançon (P. 120 Cour-1'Evêque, Arc-en-Barois : chandelome ; P. 121

Lamancine, Vignory : Chandeleur (ALF, c. 228). — Dans le département de la

Loire, deux points offrent Chandeleur (P. 819, 905) : cependant, pour le P. 819

(Néronde), M. Duraffour me transmet une communication de M. l'abbé Gardette,
d'après laquelle les anciens prononcent encore chandeleuza ; pour Ambierle, P. 905,
la forme contrôlée correspond â celle de YALF : mais l'isolement du P. 905 au

milieu de l'aire de chandeleuse montre que Chandeleur doit y être un immigré.
2. La ligne qui sépare chandelouse de Chandeleur est tracée surla carte à l'aide des

matériaux de la carte 228 de YALF, de l'enquête Hœpffher pour les départements



20 J. JUD

delà, c'est-à-dire dans la province ecclésiastique de Sens et dans les

diocèses de Toul et de Metz, nulle trace de chandeleuse, mais seulement

Chandeleur ou les chandelles ', ce dernier dans la partie romane
de l'ancienne province ecclésiastique de Trêves.

Sur les mêmes limites diocésaines, je constate, du moins dans les

chartes du moyen âge, la rencontre de deux mots pour désigner
le carnaval. Le mot carnaval— mot incolore devenu européen qui,
dans le centre de l'Europe, finira par recouvrir toute la riche
eclosión des termes savoureux désignant le jour ou les jours qui
précèdent le carême —a remplacé à Paris le substantif carême-prenant

qui était ou est encore usité dans l'Ouest de la France, la

Normandie, le Centre, la Champagne et la Lorraine 2.

Au bloc central de carême-prenant s'oppose le carême-entrant

(quadragesima intrante) qui couvre ou couvrait plus de la moitié du

territoire de langue française : à savoir tout le Midi de langue
provençale, des Alpes à l'Océan, ensuite tout le domaine franco-provençal

de la France et de la Suisse romande, enfin la Bourgogne
et la Franche-Comté qui sont situées dans les provinces ecclésiastiques

de Besançon et de Lyon '.

de la Haute-Saône, de la Côte-d'Or, de la Nièvre, de la Saône-et-Loire, et de

l'enquête Duraffour pour les départements du Rhône et du Cantal. Pour un certain

nombre de points, l'incertitude subsiste. Ainsi le P. 108 ("dép. Yonne) offre
Chandeleur et chandeleuse : s'agit-il du passage de -r- intervocalique à -^- ou d'une
survivance de l'ancienne forme (cf. Bloch, Rev. de Ling, rom., Ill, 95, 98). Les

P. 4, 5 (Nièvre) offrent-ils chaudeleii[r] avec -r- primitive ou une -r- rétablie par
fausse régression (Bloch, loc. cit., 140)? peut-être la réponse du curé de Chiddes

(près du P. 4) : chandeleuse plaide-t-elle en faveur de Ys- primitive.
1. Aux chandelles se dit aussi dans le Brabant orienta! (6 points), au nord de

l'arrondissement de Namur (6 points) et dans l'arrondissement de Waremme (à

Pellaines) (communie, de M. Haust).
2. Cf. l'étude de CI. Merlo, Wörter und Sachen, III, 88 sq. La documentation

du moyen âge que j'ai puisée dans les chartes me permet de préciser exactement
les limites de l'aire ancienne de carême prenant et de carême entrant pour lesquels
M. Merlo a exploité presque exclusivement les passages cités dans Godefroy.

3. L'aire de sasmedi en regard de celle de saMEiti mériterait d'être examinée de

plus près sur la base des chartes : semedi, semmedl, samedi, sorti, selon Foerster, du

croisement de sambuta et séptima, couvre tout le Nord de la France à l'exception de

la Franche-Comté et de la Bourgogne : les seuls témoignages de samfedi, au

Nord de la Franche-Comté, que j'ai notés sont sambedi (Wailly, xme siècle, Coll.
Lorraine, Notices et Extraits, 28, p. 39, 61 (a. 2253, 1157); v. aussi Godefroy,
Suppl., s v. sambedi.DamYALF, c. 1184, l'aire de sambedi est à peu près conforme



L HISTOIRE DE LA TERMINOLOGIE ECCLESIASTIQUE 21

Les faits qui semblent lier les aires de certains termes religieux
aux limites des diocèses ont besoin d'être contrôlés en dehors de la

Gaule romane. Ayant eu la tâche de coordonner et d'annoter —en
vue des cartes à publier — les matériaux concernant la terminologie
ecclésiastique recueillie sur les lieux par les enquêteurs de l'Atlas
linguistique de l'Italie et de la Suisse méridionale, j'ai eu l'idée de

soumettre à un examen approfondi quelques problèmes qu'offre
l'étude des cartes candelora et ognissanti.

Consultez un dictionnaire français-italien pour connaître les

mots qui correspondent au français Chandeleur et Toussaint, vous y
trouverez les indications suivantes :

Chandeleur : Candelaia ou Candelara.

Toussaint : Ognissanti.
Certes, la surprenante coexistence, dans le dictionnaire, de deux

variantes du même mot pour désigner la fête de la Purification

de Notre-Dame doit être interprétée comme le symptôme d'un
embarras, d'une gêne où se débat la langue littéraire incapable de fixer
son choix sur une seule forme officiellement reconnue. La carte de

l'AIS (IV, 773) nous permet d'établir le diagnostic du malaise. En

effet, les enquêtes faites dans les 27 points de la Toscane nous
révèlent un état de choses étonnant qui, au premier abord, paraît fort
embrouillé. Le voici :

I. candelaia : 515, 532, 53453 points.
IL candelora : 541, 544, 545, 500, 511, 530 ; 6 points.
III. candelaria : 522 ; 1 point.
IV. le candele : 5 13 ; 1 point.
Y. festa della candela : 543 ; i point.
VI. candelora : 520, 515, 551,552, 553, 554, 582, 590; 8 points.
VIL candeloria : 526, 542, 550, 570, 571, 572, 581 ; 7 points.

La langue littéraire, fondée sur les parlers toscans, a été comme
ballottée entre les différents mots régionaux, entre le type florentin
candelaia, le type pisan et lucquois candelara, le type siennois can-

à celle obtenue par les glossaires patois : la forme sambedi semble avoir pénétré
toutefois dans des doc. de l'anc. fribourgeois et de l'anc. lyonnais (Puitspelu,
sambedi). A côté de la forme samedi, les chartes comme les parlers actuels surtout
de l'Ouest offrent samadi avec un -a- intérieur qui n'a pas encore trouvé d'explication.



22 J. JUD

delora '. Rien de plus instructif que de voir comment les rivalités
entre les anciens « communi » de la Toscane se répercutent jusque
dans la langue littéraire et jusque dans le centre d'où rayonna un
jour la langue de Dante. A Florence, notre enquêteur, M. Scheuer-

meier, a fait deux relevés sur place : l'un avec un cordonnier,
représentant du parler populaire du quartier San Frediano, l'autre
avec un fonctionnaire, représentant le parler socialement plus élevé
de la bourgeoisie florentine. Les deux réponses sont significatives.
Le cordonnier répond par deux formes : la handelaya, khandelora,
le fonctionnaire répond par une seule : la handelora. La forme
candelaia est phonétiquement la seule forme autochtone du florentin.
En revanche, candelora, commun à tout le Centre de l'Italie et

patronné par la métropole catholique romaine, tst un immigré.
Candeloro, forme la plus rapprochée de « festa candelarum », est

en train de s'installer non seulement à Florence, mais jusque dans

le siège du patriarche de Venise. Examinons maintenant la situation

des trois points qui offrent la variante candelaia : tous trois
sont situés à l'intérieur des limites diocésaines de Florence et de

Fiesole. Candelaia est bien le mot caractéristique des deux diocèses

jumeaux inséparablement liés depuis l'antiquité par leur histoire

glorieuse.

Passons à l'étude de notre carte « Toussaint ». Le nom officiel
de l'Église, fiesliun omnium sanctorum, pouvait être, en italien, exactement

transposé en Ognissanti, et cela seulement en Italie, parce que,
dans le Centre et le Midi, les parlers populaires avaient conservé

l'adjectif pronominal omnîs dans ogni : ogni città répond aufrançais
« chaque ville, toute ville ». Cependant ogni santi souffre d'une tare
formelle qui aurait fini depuis longtemps par tuer le mot, si le

prestige de la langue littéraire ne l'avait préservé. L'italien ogni,

employé comme simple pronom-adjectif avec la valeur de « chaque »,

est toujours suivi du substantif au singulier. Par contre, dans ognissanti,

ogni apparaît en compagnie d'un substantif pluriel et offre
donc la valeur de « tous » réservé en italien à tutti. Voilà deux
anomalies 2 dont s'accommode mal la syntaxe des parlers vivants. Un

i. Dans les Ricordi di Malasala di Spinello senese, on lit déjà : (per sante

Marie) candelorio (a. 1233-43) (Monaci, Crestom., 136, 28).
2. Lo di di tiitVi Santi, attesté dès la fin du xme siècle dans le Libro degli Ordinamenti

della compagnia di Santa Maria del Carmine, offre une construction moderne

qui prélude aux i santi du toscan actuel.



L HISTOIRE DE LA TERMINOLOGIE ECCLESIASTIQUE 23

français « chaque saint » pour désigner la fête de « tous les saints »

ne cesserait de heurter le sentiment linguistique autant qu'un ogni
santi doit blesser celui d'un Toscan. Et notons en passant que
Toussaint fait aussi l'effet d'un archaïsme syntaxique, de sorte qu'on
n'est pas surpris de rencontrer dès le moyen âge, dans les textes, à

la place de Toussaint « tous les saints » ', forme mieux en accord

avec la syntaxe vivante. La carte « ognissanti » 2 de l'AIS est
révélatrice — comme tant d'autres — de la situation réelle des parlers
de la Toscane qu'on identifie à tort avec la langue littéraire. Pour
la majorité des points visités dans cette région, M. Scheuermeier a

enregistré : tutti i santi ou : i santi tout court. Les trois points
situés à l'intérieur des diocèses de Florence et de Pistoja ; n'ont pas
cédé et continuent à maintenir Ognissanti, bien que la capitale elle-
même soit déjà sur le point de succomber. Des deux informateurs
consultés par M. Scheuermeier à Florence, l'un, le cordonnier,
donne déjà tutti i santi, tandis que l'autre a donné tutti i santi et

Ognissanti. Un village, situé dans la banlieue de Florence, et qui
relève au spirituel de la ville, ne donne plus que i santi. Voilà une
des phases de la crise lexicale qui se produit, au détriment de

l'Ognissanti traditionnel, à l'intérieur de la Toscane. Les diocèses de

Florence et de Pistoja se révèlent ici comme le dernier refuge
d'Ognissanti qui esten recul sans doute depuis longtemps devant tutti i
santi +.

Enfin j'invoquerai un dernier exemple, choîsî, celui-là, en dehors
des pays romans. En remontant le Rhin en bateau de la frontière
germano-hollandaise jusqu'à Mayence, le voyageur' parcourt le terri-

1. Cf. (feste de) tous tes sains : Cartai, de l'Eglise Saint-Lambert de Liège, II,
528 (a. 1295) ; III, 260 (a.1323) ; (devant le feste de) Tous ¡essoins, Espinas, Vie

urb. Douai, IV, 151 (a. 1323), etc.

2. La vitalité actuelle à'Ognissanti dans les villes de Campobasso [Ognissanti

(Arch, glott., IV, 180, 11.)], de Tarente [ognissanti], de Matera [ognissanto] est

sujette à caution et il est probable que ces mots y ont été introduits par le calendrier

officiel de l'Eglise.
3. Oiigue Santi (fin du xme s.), Ognisancti (1284) dans Schiaffini, Testi fior.,

39. 64-

4. Il est manifeste qu''Ognissanti reste toujours le terme officiellement reconnu
et est susceptible de surgir à nouveau chez tous ceux qui se piquent de parler le

« toscan illustre ». Au moyen âge, il avait une aire sans doute plus étendue :

v. Ogne santi dans les Ricordi siennois cités ci-dessus, Monaci, Chrest., 39, 125.



24 J. JUD

toire de trois provinces ecclésiastiques dont les centres ont joué un
rôle capital dans l'organisation de l'Église allemande : Cologne,
Trêves et Mayence. Dans le brillant ouvrage pourvu de ce titre si

suggestif : Germania romana, M. Theodor Frings, le plus averti et
le plus avisé des linguistes allemands dans les questions d'interférence

entre le lexique roman et le lexique germanique, vient d'attirer

l'attention de ses lecteurs sur les traces laissées par le latin et
l'ancien roman dans le vocabulaire des dialectes allemands parlés sur
les bords du Rhin. Pour désigner « Pâques », « samedi » et «

mercredi », le territoire compris entre Cologne et Mayence offrait au

moyen âge un état de choses qui, au Nord de la province rhénane
actuelle, est présenté par :

Pasken sater(s)dag wodansdag,

gude(tt)sdag,

tandis que la partie méridionale offre :

Ostern samstag miltwoch ',

la première série de mots, suivant la constatation de M. Frings,
étant confinée au diocèse de Cologne, la seconde série caractérisant
les diocèses de Trêves et de Mayence.

Comment les limites diocésaines ont-elles pu influer sur la

configuration des aires de mots ecclésiastiques Telle est la question
qui se pose ici. Dans la désorganisation de l'Empire romain, seul
le diocèse de l'Église reste debout ; l'évêque, sorte de souverain qui
visite régulièrement les paroisses confiées à son inspection, veille à

l'instruction du clergé ; il est le berger qui paît ses ouailles. La
« parecchia » est, comme l'a dit M. Ferdinand Lot, la grande
famille réunie sous la direction du prêtre. Pourtant, à mon avis, ce

n'est pas à la prédication ni à l'enseignement de l'évêque qu'il faut

penser ici, mais à sa prérogative de veiller à ce que le calendrier du
diocèse fût convenablement dressé. Au moyen âge, chaque diocèse

avait un calendrier spécial qui donnait, à côté des fêtes chrétiennes
d'un caractère universel, les anniversaires des saints et des martyrs
régionaux et locaux. Les missels, qui avaient pris la place des anciens

sacramentaires, et les bréviaires étaient pourvus d'un calendrier

i. liest certain que la province de Cologne désigna au moyen âge l'Epiphanie
comme le 13e jour (dertiensdag) : le mot est-il attesté également dans les provinces
de Trêves et de Mayence



L'HISTOIRE DE LA TERMINOLOGIE ECCLÉSIASTIQUE 25

diocésain dont le prêtre était l'interprète autorisé. C'est lui qui
annonçait au fur et à mesure la date des fêtes mobiles et fixes de

l'année à ses paroissiens, informés aussi par leur chef spirituel des

noms des fêtes consacrées par l'usage et par la tradition du diocèse.

C'est le calendrier liturgique, rédigé et surveillé par les autorités
du diocèse et reproduit dans les manuscrits ou sur des pancartes
suspendues dans l'église, qui a servi de patron à l'almanach populaire.

C'est ainsi que les anniversaires des saints et les noms des fêtes

chrétiennes se sont gravés dans la mémoire des fidèles, de façon à

pouvoir régler une foule de devoirs et d'intérêts pratiques, à

commander les principaux travaux agricoles. L'admission de l'anniversaire

de Saint-Rimy de Reims dans le calendrier diocésain —¦ la

translation de son corps tombe le Ier octobre —¦ a eu pour
conséquence de faire choisir cette date comme terme préféré pour le

paiement de toutes sortes de redevances, non seulement dans la

vaste province ecclésiastique de Reims, mais aussi dans les pays
romans et germaniques de Trêves et de Cologne. En revanche,
dès qu'on dépouille les chartes rédigées dans les provinces
ecclésiastiques de Besançon et de Lyon, on voit l'importance de la date du

Ier octobre dans le calendrier du paysan s'éclipser presque complètement.

J'ai l'impression que la limite méridionale de Saint-Rémy
coïncide avec celle de Chandeleur et de Carême-prenant, lesquels

s'opposent à Chandeleuse et Carême-entrant.

Après cette longue excursion faite à travers la Rhétie, la Suisse

romande, la France de l'Est, la Toscane et la province rhénane, on

me permettra de revenir à mon point de départ. La limite occidentale

de martou, « festa martyrorum », qui relie les sièges épiscopaux
d'Albi et d'Elne près de Perpignan ne peut pas être due à un hasard

quelconque. Cependant, toute tentative de faire coïncider les

limites de l'ancienne aire de martou avec les limites diocésaines

d'Albi et de Narbonne reste vaine tant que nous ne posséderons pas
les pouillés des diocèses du Languedoc antérieurs au xive siècle,

époque où les grands diocèses de Toulouse, de Narbonne et d'Albi
ont été démembrés. Vouloir se fonder sur martou, confiné au Sud-
Ouest de la France, afin de revendiquer pour le Haut-Languedoc et

la Gascogne une place à part dans la formation du lexique
religieux de la France serait assez risqué, à moins qu'on ne parvienne à

citer à l'appui de cette thèse d'autres témoins.



26 J. JUD

Le mot episcopi!, qui désigne le chef spirituel d'une communauté
chrétienne, entra avec d'autres termes sacrés tels que presbyter, dia-
conus dans le vocabulaire de l'Occident latin avec un sens exclusivement

religieux, dépourvu par suite des significations profanes
qu'IrcÎT/.cTTîc; garda assez longtemps en Orient, où le mot désignait
à la fois un fonctionnaire ou inspecteur civil et religieux. Le mot
grec se prêtait sans difficulté à l'analyse linguistique chez les sujets

qui avaient le grec comme langue maternelle, puisqu'il faisait partie
d'une famille de mots constituée autour de axait-s p. ce. : axciuoç,
o" x o tu s ï v a x o tu -q cr y. c - i a, a x 'o tu i á Ç w x a t á a y. o ir o ç, ò p v 18 s -
cr/,3 tu o ;. Lorsque le mot episcopos pénétra dans l'Occident latin, il s'y

trouva subitement isolé de sa famille lexicale : les éléments obscurs

qui le composaient le prédestinaient à subir des déformations dans

le latin des chrétiens sortis des masses populaires, à peu près comme
le mot moderne teligrafo a été soumis à des altérations curieuses
dans les patois italiens, où il figure sous la forme de teléfiricu, telê-

froco, etc. Contre la mutilation du mot episcopos, solennel et sacré, la

langue officielle ne pouvait manquer de réagir et de protester. De

là entre les formes populaires et la forme officielle ces espèces de

compromis que les romanistes sont habitués à ranger dans la série

des mots « demi-savants». Les successeurs romans de episcopu
se ramènent aux types suivants :

(e)piscopu : anc. sarde piscaba, piscobu ;

*episcomu : anc. sarde plscama (cf. Giacomo <2 Jacobu);
*ebiscobu : ital. vescovo, anc. frç. (e)vesque, surselv. uvaisch;
* e bis pieu : sicil. vispicu (métathèse pour obtenir un suffixe

en roman) ;

*epispu : esp. obispo, portg. bispo, catal. bisbe (bispi, a. 1734,
Coïmbra, Schuchardt, Fokal., II, 381).

Or les chartes du Midi de la France connaissent deux formes du

mot episcopu : 1) evesque, vesque; 2) bisbe.

En localisant les formes bisbe qui figurent dans les chartes du

moyen âge, on constate aisément que cette variante était particulière

' au toulousain, à l'albigeois, au rouergat occidental, mais

1. Je ne connais qu'un seul témoignage de hispe, bisbe à l'est de Millau : c'est

dans la charte rédigée en 1175 où Aldebert, évêque de Nîmes, reçoit le serment
de fidélité de son vassal Bernart d'Anduse : factum... juxta castrum de Salvanuanicis

Savignargues, c. de Sauve, arr. du Vigan, dép. Gard), Brunei, Chartes, p. 136.



L HISTOIRE DE LA TERMINOLOGIE ECCLESIASTIQUE 27

qu'elle demeurait inconnue dans le Languedoc occidental, la
Provence et dans le Limousin. La partie de la Gascogne qui n'était pas
soumise au diocèse de Toulouse connaît exclusivement, dans tous
les documents que j'ai pu dépouiller, abesque, c'est-à-dire la forme
patoisée de Bordeaux, qui était non pas le centre ecclésiastique,
mais la métropole intellectuelle et commerciale de la Gascogne
occidentale. La forme bisbe a été le mot qui caractérisait la région du
Sud-Ouest de la France par opposition à Y(e)vesque du Sud-Est

et du Nord. Et cette forme bisbe, comme martou pour « Toussaint

», oriente le Sud-Ouest vers la Catalogne et l'Espagne.

Ces deux témoignages sont corroborés par un troisième. Dans la

même région où sont attestés bisbe et marlon on trouve une forme

particulière comme nom de la « Chandeleur ». Nous avons vu que
le Midi offre deux variantes formelles du latin festa candelarum :

au Sud-Est la candelosa, au Sud-Ouest fesla candelaria (la « chan-
delière »). Cette bipartition du Midi, attestée par l'ALF, par les

glossaires régionaux, et par les enquêtes supplémentaires de

MM. Terracher et Duraffour, est aussi confirmée par les chartes du

moyen âge. La ligne : qui sépare candelosa de caudeleira relie la ville

— De quel diocèse dépendait la commune de Savignargues au XIIe siècle, c'est-à-
dire avant le démembrement des diocèses du Languedoc qui eut lieu au xme siècle?

Ce qui est certain, c'est que le diocèse d'Alais faisait partie delà province ecclésiastique

de Narbonne. Pansier, Histoire de la langue provençale à Avignon, III, p. 76
cite vispe (.\. 1367) « évêque », vispa! (a. 1366) « episcopal », issu sans doute d'un
croisement entre vesque et bisbe. D'après une communication de cet auteur, les

textes où figurent ces mots se rapportent à des biens situés dans le département de

Vaucluse. Il en résulterait donc que la forme bisbe aurait été vivante jusqu'au delà
du Rhône, sans doute à une époque antérieure aux plus anciens textes provençaux.

1. Le tracé de la ligne qui sépare l'aire de candelosa de celle de caudeleira était
difficile à établir pour le département de l'Aude qui sur la c. 228 de YALF.
offre un état lexicologique assez embrouillé ; grâce à une enquête établie par
M. Duraffour avec le concours de M. Rocheray, ingénieur en chef des Ponts et
Chaussées et de son personnel, on a pu constater les faits suivants :

1. Candelouso ou nostro damo de la Candelouso : région de Ginestas (Narbonne,
entre les P. 776 ct 777) ; La Redorte (canton de Peyriac-Minervois, près du
P. 766); région de Fleury-Salles-Coursan (candelouso à côté de /«5/0 de las

cándelos) ;

2. Candeliero : région de Peyrac-Minervois ; région d'Alzonne-Montréal (can-
deliê) ; région de Tuchan (P. 776 : candeljlo faute d'impression pour -éroi);
région de Villepinte ; région de Salles sur l'Hers-Belpech ; region de Belcaire ;

3. feslo (Nostro Danto) de las cándelos: région de Fleury-Salles-Coursan (Nar-



28 J. JUD

de Rodez ' à Narbonne et, ce qui importe ici, c'est que la forme
chandelière réapparaît au delà des Pyrénées dans le catalan candelara,
dans l'aragonais candelera et jusque dans le calendrier mozarabe de

Cordoue du xc siècle qui offre : candelaira.

Et voici un quatrième témoin dont j'ose faire état. Nous avons

vu que pour la fête de Noël le Sud-Est de la Erance a opté pour

bonne) ; région de Carcassonne et de Peyriac-Minervois ; Belcastel-et-Buc (la festo
de las cándelos) ; Chalabre ; régions de Coniza, Belvèze-Alaigne (N. D. d. i. c.) ;

Axât ;

4. (Nostro Damo de) la candelou(r) : Narbonne et environs ; région d'Alzonne-
Montré'.l ; région de Lagrasse-Tournissan (N. D. de la Candeloro) ; région de

Bram-Villasavary (Nostro damo de las candelous) ; Saint-Hilaire (Nostro damo-dès

Candelous) ;

Nostro damo de Febrié : région de Cuxac et Ouvillay (Narbonne) ; Narbonne
et environs.

Il résulte decesdocuments que la bordure septentrionale du département, de
Narbonne à Peyriac, continue candelouso du département de l'Hérault; le coin nord-ouest
(à l'ouest de Carcassonne) et la bordure occidentale du département se rattachent à

la zone de Miuieliero, tandis que Tuchan au Sud s'appuie sur candelera des Pyrénées-
Orientales ; le centre du département entre Narbonne-AIzonne-Limoux-Sigean
connaît festo de las cándelos ou Nostro damo de la candelour ou, plus rarement,
Nostro Danto de fèbriè : il s'agit là d'une région lexicologiquement instable sur les

confins de trois grandes zones fortement constituées, travaillées par des influences

qui s'affrontent et se combattent. Ainsi s'explique cette variété de types lexicologiques

entre le candeliero du languedocien oriental, le candelouso du languedocien
occidental, le candelere du catalan. — Candelou [cf. (festo des) cándeles aussi à

Montségur et à Prades (Ariège)] se rattachera à candelai- attesté une seule fois

en anc. prov. (xve s.) et, sans doute, calqué sur Chandeleur du Nord ; festo (Nostro

damo) de las cándelos ainsi que Nostro damo de Febrié sont sans doute d'origine
récente (v. aussi le tvpe Notre dame de jévrier sur la carte de YALF). — Le P.

787 de YALF (Sigean, département de l'Aude) offre, d'après l'enquête Duraffour,

(la) candeiaire, forme curieuse dont le suffixe correspond ici à -ator.
1. Le tracé de la limite occidentale de l'aire de candelouso qui s'avance jusqu'en

Limousin offre un problème insoluble. En général, on a l'impression très nette

que c'est à l'intérieur de la province ecclésiastique de Clermont-Ferrand que le

mot candelouso (comme calendó) s'est répandu à travers l'Auvergne : toutefois il
subsiste une région limitrophe représentée par les trois points 702, fo2, 704
(département de la Creuse) qui, selon une communication de mon maître
M. Antoine Thomas, se trouve rattachée au diocèse de Limoges dès la fin du

Xe siècle. — Dans les documents du Bourbonnais, publiés par G. Lavergne, p. 91

(a. 1301), on lit chaudelosE (rédigé à Charenton-sur-Cher à côté de chandelEUR

(p. 92, a. 1301, rédigé à B.innegoi, près de Ch.irenton : mais a-t-on le droit
de se baser sur des chartes issues d'une région intermédiaire entre la langue d'oc
et la langue d'oïl



L HISTOIRE DE LA TERMINOLOGIE ECCLESIASTIQUE 29

calendas ' ; mais le Sud-Ouest (avec le Limousin et le Poitou) 2

d'accord avec le catalan, l'aragonais et l'asturien ne connaît que
natale 3, nadal qui s'oppose au français du Nord Noël, successeur
de ce notalis, attesté comme nom de personne dans les Polyptyques

de Saint-Germain-des-Prés et de Saint-Rémy à Reims.
Encore une fois, le catalan et certains parlers conservateurs de

l'Espagne, tels que ceux des Asturies, s'accordent avec le Sud-Ouest
dans le maintien de natale contre calendas et notale
(cf. carte V).

Pour quatre termes caractéristiques du lexique religieux, le Sud-
Ouest est ainsi en désaccord avec le Sud-Est provençal. Ces quatre

1. Les plus anciennes chartes publiées par M. Clovis Brunei nous donnent caferadas

pourleSud-Est du Rouergue (n°s 199(1282), 212(1184), 213(1184), 251 (1190),
39 (1142 : Sud-Est du Rouergue 58 (1150), le Vivarais 158 (1177), Clermont-
Ferrand (Chalendas) 282 (1195),donc dans la zone actuelle de calendo. Isolante.

2. La zone méridionale de n Atale se continue dans l'Ouest de la France sous la

forme na, no (nau) : les P. 315, 525, 527. 528, 53; (Charente-Inférieure), 621,

517, 519, 529 (Charente), 521 (Vendée), 510, 511, 512, 513 (Deux-Sèvres),

507, 508, 514 (Vienne) forment la zone actuelle — réduite, il est vrai— du

type natale qui, au point de vue phonétique, s'accorde, dans la plupart des

endroits enquêtes, avec sai (> so, sa) « sel ¦>. Les glossaires permettent d'élargir
la zone dont je viens d'esquisser le tracé. A l'Est : Allier : nau, no (Chou-sy,
s. v.) no, no (à Moulins, Duchon) ; Cher : nau « noël », natilel « Jésus » (Lapaire,
région de Sancoius) ; Indre-et-Loire : nau, non noél », (Rougé, région de Loches).
Godefroy, Compi., s. v. noci, offre plusieurs nael dont trois sont peut-être localisables

dans les départements du Loiret et du Maine-et-Loire. Pour compléter la

documentation de natale, il serait indispensable de faire appel aux noms propres
et aux noms de famille du type de Naau, Nau de l'Ouest de la France : ainsi

(Raimon) Naau, (Pierre) Naati dans le Cartulaire de l'Archevêché de Tours (II, 179,

195, 117) nous aident à reconstruire la zone ancienne de natale : nau qui devait un

jour être identique avec celle de sal : sau « sel ». — La forme phonétique de

Paris Noël est-elle autochtone (tf.Noël et Nouel dans le Livre des Mesliers d'Es-

tienne Boileau) — Quant à l'aire de no, na du Jura bernois et de la région de

Belfort, elle est confirmée par so, sa « sel », mais en l'absence de formes

anciennes, je ne vois pas encore d'argument décisif pour affirmer que les ua, no

de cette région remontent plutôt à natale > naau 2>nau >«o qu'à notale
2> noau 7 ,l0° > rio.

3. Dans la carte « noil » d_- YALF, le département de l'Hérault n'offre nadal

qu'en deux points: 751, 766 (coin sud-ouest), le reste du département aurait

adopté noué. L'enquête Duraffour nous révèle l'existence de nadan au Caviar (au
nord du P. 758), et pour les Matches (-= P. 759), M. le curé de cette localité
donne noué et nadan. A mon grand regret, je n'ai pu relever aucun témoignage
ni de calendas ni de nadal dans un ancien texte dûment localisé dans cette région.



30 J. JUD

termes franchissent les Pyrénées pour se retrouver dans des régions
plus ou moins vastes de l'Espagne. Ce sont là des faits précis dont
je suis loin d'exagérer l'importance, mais qui mériteraient d'être
éclairés par l'histoire de l'église chrétienne, telle qu'elle fut organisée

dans le Languedoc et la Gascogne. Arrivé à ce point, le

linguiste serait heureux de trouver l'aide de l'historien. Or la lecture
de l'introduction au recueil des Inscriptions romaines de Bordeaux,
où Camille Jullian résume ce qu'on croit savoir des origines du

christianisme à Bordeaux, nous apprend que nous savons fort peu
de chose sur les événements qui ont abouti à l'organisation
ecclésiastique du Sud-Ouest de la France. Les faits linguistiques que je
viens d'exposer et de commenter, et qu'on n'a pas encore utilisés,
sont là, et ils exigent une interprétation rationnelle, ou simplement
raisonnable. Il faudrait, me semble-t-il, trouver d'autres indices de

ce contact entre l'Église du Sud-Ouest français et celle de l'Espagne,

par exemple dans certaines particularités de la liturgie ancienne ou
dans l'architecture des églises romanes.

Qu'on me permette, cependant, puisque j'ai commencé à amorcer
des recherches sur un terrain dont le défrichement est à peine
commencé, de pénétrer dans ce domaine inexploré avec une extrême
réserve. On sait que, parmi les martyrs et les saints commémorés
— d'après les martyrologes et les calendriers — dans les diverses

provinces de l'Église chrétienne, les uns jouissaient d'une universalité

enviable, les autres n'étaient l'objet que d'un culte régional.
L'évêque installé à Arraspar saint Rémy, quelques années après le

baptême de Clovis, sanctus Vedastus, chargé de reprendre l'œuvre
de l'évangélisation du Nord de la France qui était redevenu païen
après l'invasion des Francs, s'est acquis une popularité régionale
telle que son nom, d'après la liste dressée par Auguste Longnon,
se retrouve dans dix communes dont l'église avait choisi le

missionnaire comme patron. Or, de ces dix communes du nom de

Saint-Fast, neuf sont situées en Normandie et en Picardie. Un seul
s'est égaré dans le département du Tarn; dans tout l'Est de la
France Saint- Vast est ignoré. — Grégoire de Tours signale pour
la première fois l'existence d'un moutier rattaché à l'insigne
basilique de Saint-Sernin de Toulouse, qui est bien l'une des plus
belles églises romanes qui subsistent depuis la destruction de l'abbatiale

de Cluny. Le prestige du martyr de Toulouse, Saturninus,
se manifeste dans les noms des 35 communes Saint-Sernin qu'Au-



L HISTOIRE DE LA TERMINOLOGIE ECCLESIASTIQUE 3 I

guste Longnon a groupées : 24 sont situées dans le Sud-Ouest de

la France, 11 dans le Sud-Est, aucun village ne porte le nom du
fameux martyr dans les provinces ecclésiastiques de Tours, de Sens,
de Besançon et de Reims. En face de ce silence impressionnant du
Nord, on constate avec surprise que le souvenir de sanctus Saturninus

s'est maintenu dans une' dizaine de noms de lieu catalans et

espagnols '.
Mais il est un autre fait non moins significatif. Le jour consacré

à la mémoire de saint Saturnin est le 29 novembre. Cependant le

sacramentaire et les calendriers mozarabes — et je résume ici les

recherches approfondies de Dom Marius Férotin — qui reflètent la

liturgie pratiquée par l'Église catholique d'Espagne antérieurement
à la chute du royaume visigoth, par conséquent dans les premières
années du vne siècle, placent à la date du Ier novembre la translate

corporis Sancii Saturnini episcopi, Tolosa ; et le calendrier mozarabe,

rédigé au milieu du Xe siècle, qui énumère les anniversaires
réellement célébrés dans les églises chrétiennes de la capitale des

califes musulmans, renferme, à la date du Ier novembre, la mention

suivante : et in ipso est Christianis festum translatiouis corporis
Saturnini episcopi martyris in civitate Tolosa.

Dans sa belle édition du Liber ordinimi, Dom Marius Férotin ne
laisse pas de noter cette mention expresse de la translation de

saint Saturnin, en faisant remarquer qu'aucun calendrier ancien

n'indique la fête de la translation du martyr toulousain, sinon nos
calendriers mozarabes. Peut-être s'agissait-il ici de la translation
dans la basilique élevée à Toulouse au ve siècle par l'évêque saint

Exupère et sur l'emplacement de laquelle on admire aujourd'hui
l'église romane de Saint-Sernin. Pour que cette date de la translation

de saint Saturnin dans l'église de Toulouse, ignorée, selon

Férotin, d'autres calendriers antérieurs au ixc siècle, ait été signalée
dans le sacramentaire visigothique du vne siècle, ne faut-il pas
admettre que les événements importants survenus dans l'Église

1. Sant Salumi de Coltsabadelt (Barcelona), S. S. de Noya (Barcelona) d'après
Aguiló). San Saturnino (prov. Huesca, part. jud. de Benabarre), San Saturnino

(prov. d'Oviedo, ayunt. de Villaviciosa), San Saturnino (communes de la prov.
La Coruna), Sanjuan Sadurnln (prov. Orense, ayunt. de Cenille), San Zadornin
(prov. Burgos). Peut-être aussi Saornil de Adaja, Saornil de Voltoya (Avila).
[D'après une communication de M. Steiger qui a puisé une partie de ces formes
dans Madoz, xin, 897 b].



32 J. JUD

chrétienne du Sud-Ouest de la France ont alors trouvé ' un écho

beaucoup plus retentissant en Espagne que dans le bassin du Rhône

ou en Italie Et cela, sans doute, par suite de rapports anciens et
continus qui rapprochaient les chrétiens du Sud-Ouest de la France
de ceux du Nord de l'Espagne.

Tout en remarquant ces concordances lexicologiques entre
l'ancienne terminologie ecclésiastique du Sud-Ouest delà Gaule et celle
du Nord de l'Espagne, on est en droit de se demandera quelle
époque le Sud-Ouest se trouva orienté vers l'Espagne. C'est au

commencement du vc siècle —¦ époque importante pour l'organisation
définitive de l'Église chrétienne de la Gaule — que les Goths
établirent leur empire sur les deux versants des Pyrénées ; la
résidence de leur roi, maître de l'Espagne et du Midi de la France, fut
fixée à Toulouse (413-507), ville qui, dès les premières années du
Ve siècle, posséda une basilique construite sur les restes de Saint-
Saturnin 2. La politique tracassière du roi visigoth Euric (466-484),
qui menaça de désorganiser l'Église romaine, la seule reconnue par
la population romane, rapprocha sans doute les évêques orthodoxes

préposés à l'administration des diocèses situés en deçà et au delà des

Pyrénées. La défaite et la mort du roi Alaric II à Vouillé en 507 ne

mirent pas fin à l'empire gothique, parce que Thédoric, roi des

Ostrogoths établis en Italie, réussit à empêcher les Francs de s'emparer

immédiatement de la Provence et de la Septimanie ; ainsi le

successeur d'Alaric II, Amalaric, continua à régner sur une qrande

partie du Midi tout en se fixant à Narbonne (jusqu'en 531). Si le

successeur d'Amalric, Théudis, jugeait opportun de transplanter sa

résidence de Narbonne à Barcelone, la Septimanie resta rattachée à

l'Espagne jusqu'à l'effondrement du royaume visigothique. Or,
c'est dans le territoire resté gothique en Gaule jusqu'en 720, année où
les Arabes occupèrent la Septimanie, que réside le métropolitain de

Narbonne dont la province comprenait, à l'origine, les vastes
diocèses de Narbonne, de Toulouse et de Nîmes avec les deux petits

1. On ne saurait oublier le fait que le fameux martyrologe hiéronymien fait
mention de Saint-Saturnin sous la forme suivante : In Spants civitate Tolosa natalis

sancii Saturnini episcopi, cf. García Villada, Hist, eclesiástica de España, I, 170.

2. Et c'est à l'époque où Toulouse fut la résidence des rois visigoths que doit
remonter en définitive la mention concernant Saint-Saturnin qui est citée dans la

note précédente.



L HISTOIRE DE LA TERMINOLOGIE ECCLESIASTIQUE 3 3

diocèses de Béziers et de Lodève. Il est vrai qu'après la victoire de

Clovis sur les Goths à Vouillé, le diocèse de Toulouse, dont le

territoire avait été cédé au vainqueur, fut détaché de Narbonne pour
être incorporé à l'Église tranque ; mais, peu après la « reconquista »

de la Septimanie sur les Arabes (759), le diocèse de Toulouse rentre
dans l'obédience de Narbonne. Ce qu'il importe de relever ici, c'est

que Narbonne, siège métropolitain, reste en rapports ininterrompus, depuis
le Ve siècle jusqu'au VIF, avec l'Eglise d'Espagne, dont les conciles

importants de Tolède furent fréquentés par le métropolitain de

Narbonne et par ses suffragants ', à l'exception de l'évêque deToulouse

2, obligé d'assister aux conciles français qui réunissaient tous
les évêques de la Gaule mérovingienne.

Détachée ensuite de l'Espagne, après la conquête de la Septimanie

par les Francs (759), la province ecclésiastique de Narbonne se

voit exposée aux tendances d'unification que Pépin, Charlemagne
et Louis le Débonnaire favorisent dans l'organisation et la liturgie
de l'Église franque. Ainsi le mot évêque va se substituer à bisbe,

Toussaint peu à peu à marlon : seuls les noms de fêtes candelicro et
nadal se maintiennent avec un succès indéniable, malgré
l'infiltration de candelosa-calendas de l'Ouest et de calendor-Noël du Nord.

1. Parmi les signataires des actes émanant des conciles de Tolède, on voit
figurer les noms des évêques suivants : 589 : Migetius, év. de Narbonne ; Sedatus,
év. de Béziers ; Pelagius, év. de Nîmes; Agrippinus, év. de Lodève ; Tigridius,
év. d'Agde ; Boetius, év. de Maguelonne ; Sergius, év. de Carcassonne ; Benenatus,
év. d'Elue ; — 597 : Migetius, év. de Narbonne ; Genesius, év. de Maguelonne; —
633 : Selva, év. de Narbonne; Petrus, év. de Béziers; Remessarius, év. de

Nîmes ; Anatolius, év. de Lodève ; Genesius, év. de Maguelonne ; Solemnius, év.
de Carcassonne; Acutulus. év. d'Elue; — 638 : Selva, év. de Narbonne;
Anatolius, év. de Lodève; Acutulus, év. d'Elne ; — 653 : Georgius, év. d'Agde;
Silvester, év. de Carcassonne; Primus, év. d'Agde ; — 656 : Ilitaricus, év. d'Elne ; —
683 : Sunifredus, év. de Narbonne ; Cresciturus, év. de Béziers ; Ansemundus,
év. de Narbonne ; Vincentius, év. de Maguelonne ; Stephanus, év. de

Carcassonne; Clartis, év. d'Elne; —684 : Sunifredus, év. de Narbonne ;

Cresciturus, év. de Béziers; Ansemundus, év. de Narbonne ; — 688 : Sunifredus, év.

de Narbonne; Pacotasis, év. de Béziers; — 693 : Ervigius, év. de Béziers. Or,
aucun évêque des diocèses ci-dessus mentionnés n'assiste à un synode franc sous
les rois mérovingiens. — En ce qui concerne les évêques d'Uzès qui gravitent
autour d'Arles, v. Duchesne, Fastes épicospaux, I, 300.

2. Voici les évêques de Toulouse qui assistent aux synodes français : Magnul-
ius (concile de Mâcon, 585), Hiltigisilus ou Wiltigisilus (concile de Paris, 614;
Clichy, 627). V. Duchesne, op. cit., 307.

Revue de linguistique romane. 1



34 J- j™
Mais le moment est sans doute venu, sinon de conclure — nous

en avons dit au début l'impossibilité—, du moins de faire halte.
Le linguiste, qui ne saurait être doublé d'un historien rompu à

toutes les finesses du métier, doit avoir le courage et la franchise
de reconnaître spontanément les barrières devant lesquelles il est

contraint d'arrêter ses investigations.

II

Dans cette seconde partie, je me propose d'aborder l'étude des

éléments constitutifs de la langue ecclisiastique qui caractérisent les parlers

de l'Italie d'une part, ct ceux de la France, de l'autre. Je tâcherai

ensuite de faire ressortir les traits typiques de la langue ecclésiastique

du Nord-Est du territoire de langue française. Ce n'est pas sans une
certaine appréhension que je tente cette synthèse; mais, dans la

science comme dans la vie, on doit avoir le courage de commettre
une erreur, la franchise de la reconnaître et l'énergie de la réparer,
s'il y a lieu. Je compte donc sur l'indulgence du lecteur pour
l'essai que j'ose lui présenter.

La Gallia Christiana — qui peut se vanter d'avoir vu se fonder

sur son sol une communauté chrétienne, à savoir celle de Lyon,
dès le 11e siècle—-possédait dans le haut moyen âge une liturgie
remarquablement originale et qui différait assez profondément de

celle que pratiquaient les églises de Rome. S'il est vrai que l'épis-

copat de la Gaule entretint des rapports continus avec le pape, il
n'en demeure pas moins certain que, longtemps, l'Église de la

Gaule resta largement ouverte aux courants d'idées qui partaient
soit de Milan — au temps de saint Ambroise —, soit de l'Orient,
avec lequel elle était en contact par les nombreuses colonies
chrétiennes de marchands grecs et syriens, établis dans les centres
commerciaux du pays.

Lorsque Clovis, converti au catholicisme orthodoxe et répudiant
l'arianisme adopté par les autres peuples germaniques, fut devenu
le protecteur puissant de l'Église romaine qui se proposait de ramener

à l'orthodoxie les Burgondes et les Goths hérétiques et de

christianiser la Germanie restée païenne, l'Église de Gaule, ainsi

appelée à jouer un rôle de premier plan, voit son prestige rehaussé ;

plus d'une fois elle a même des velléités d'autonomie, rapidement
réprimées, il est vrai, par l'autorité romaine.



L HISTOIRE DE LA TERMINOLOGIE ECCLESIASTIQUE 35

En théorie, on s'attendrait à voir la langue sacrée de l'Église
directrice de Rome fournir le modèle du lexique religieux de tout
l'Occident resté latin avant et après les invasions germaniques du
Ve siècle. Mais, de même que l'autorité de l'Église de Rome est

entravée par les synodes nationaux des évêques du royaume franc,
de même que la liturgie spécifiquement romaine n'obtient gain de

cause contre la liturgie gallicane qu'après avoir surmonté une
longue et tenace opposition, l'unification de la terminologie
religieuse consacrée par Rome se heurte en Gaule à l'existence d'une

autre langue ecclésiastique, nullement disposée à céder au mot
d'ordre de Rome.

Cette résistance, on l'a vue se manifester lors de l'institution de

la fête spécifiquement romaine de la Toussaint. Ce n'est qu'à la

suite de l'intervention de Louis le Débonnaire que l'Église de

France se voit obligée d'unifier dans ses diocèses la date de la fête

fixée à Rome. Toutefois, la langue populaire des diocèses du Sud-
Ouest ne ratifie pas l'acte de soumission demandé par le capitulaire
de l'empereur à toutes les Églises de France. Si l'on se résignait à

accepter la date du 2 novembre, le Sud-Ouest se permettait par
contre de continuer à appliquer à la fête de la Toussaint le nom
de Martou qui maintient le souvenir du caractère ancien de la fête
exclusivement réservée au culte des martyrs. La tendance vers
l'universalité de la langue religieuse chrétienne poursuivie par
Rome entre en conflit avec les traditions de la liturgie nationale

ou régionale, et ensuite avec l'autonomie croissante des langues
populaires qui s'organisent dans les différents pays romans, malgré
et contre le latin resté la langue sacrée de l'Église et de l'Occident.
Nous allons passer en revue quelques problèmes intéressants qui aideront

à mieux préciser les rapports qui ont existé, d'une part entre le

latin ecclésiastique de Rome et celui des diocèses constitués dans
les Provinces, et d'autre part entre le latin et les langues romanes.

Le cas le plus net que je pense avoir à présenter au début de

cette revue, qui sera forcément rapide et hétérogène, est celui de

la fête par laquelle est commémoré l'acte final de l'œuvre de la

Rédemption, l'Ascension du Christ. Pour désigner cette fête, des

documents liturgiques romains, les sacramentaires léonien, géla-
sien et grégorien — il vaut sans doute la peine de rappeler que
ces recueils, qui renferment l'ensemble des prières récitées à l'autel



36 j. jud

par le célébrant, datent du viie au ixe siècle — emploient de préférence

le terme ascensA, tandis que les liturgies mozarabe, gallicane
et ambrosienne font usage du mot ascension's.. Ce n'est qu'au
cours du moyen âge que la liturgie romaine ' renonça à son terme
spécifique ascensa pour se rallier à ascensio. Voilà donc un exemple
précieux de variantes anciennes pour un mot très important de la

liturgie chrétienne : ascensa romain s'opposa à ascensio de l'Espagne
et de la Gaule. Nous ne nous étonnerons pas, par conséquent, de

voir cette divergence lexicologique des calendriers romain et non-
romain se perpétuer jusque dans les langues romanes.

Ascensione est le seul terme qui soit en usage en Portugal,
en Espagne, en France. Seule l'Italie où, à partir du x5 siècle, la

liturgie romaine commence à osciller entre un ascensa antérieur
et un ascensione emprunté à la liturgie non-romaine, connaît
les deux formes.

Scensa, florissant encore dans la Haute-Italie, à l'état affaibli
dans l'Italie centrale et méridionale, est actuellement partout
battu en brèche par ascensione, adopté par le bréviaire romain et

par la langue littéraire. L'unité lexicale dans la langue de l'Église,
compromise d'abord par la divergence des termes employés par
les liturgies romaine et non-romaine dans le haut moyen âge,
obtenue ensuite par l'admission de ascensio dans le calendrier

romain, ne se réalise en Italie que de nos jours. Ascensa,

devenu dialectal en Italie, est éliminé par ascensione, avec l'appui
efficace de la langue littéraire et de celle de l'Église. Une seule

langue romane maintiendra sans doute pour longtemps encore
l'ascensa de l'ancienne liturgie romaine : la Surselva —- partie
catholique du canton des Grisons — restera le dernier refuge de

i. La liturgie spécifiquement romaine remplaça peu à peu la liturgie gallicane
sous les premiers Carolingiens. Toutefois les personnes chargées d'exécuter cette
réforme jugèrent opportun de compléter les livres romains et même de les combiner

avec ce qui, dans la liturgie gallicane, leur parut bon à conserver. Selon

Duchesne, Origines du culte chrétien, p. 98, on fit usage d'une liturgie quelque

peu composite qui, propagée de la chapelle impériale dans toutes les églises de

l'empire franc, trouva le chemin de Rome et y supplanta peu à peu l'ancien

usage. — C'est par ce chemin que sera arrivé à Rome le terme gallican ascensio

pour supplanter le mot ascensa spécifiquement romain. — L'influence de la liturgie
non-romaine sur celle de Rome se manifeste dans la célébration renouvelée de

la festa cathedrae Sancii Petri, au IXe siècle, abandonnée vers 500 à Rome; cf.

Klauser, Die Kathedra im Totenkult, 1927,p. 157, 163.



L HISTOIRE DE LA TERMINOLOGIE ECCLESIAST10UE 37

ascensa, qui a été reconnu en effet comme le terme officiel
(anceingct) de la langue littéraire et liturgique du diocèse de Coire.

Le dimanche qui précède Pâques porte en France le nom officiel
de dimanche des Rameaux : au cœur des cérémonies de ce jour figure
la procession à laquelle les fidèles portent — suivant la nature des

flores régionales ¦—¦ de grandes palmes, des branches d'olivier, de

noisetier, de buis ou de fragon qui sont ensuite, jusqu'à la fête

suivante, conservés à la maison sur le bénitier pour servir en
particulier à asperger d'eau bénite les morts.

Dans les sacramentaires gélasien et grégorien (qui reflètent à des

époques diverses la liturgie pratiquée avant l'an 1000 dans les

églises de Rome) ce dimanche porte le nom de dominica in palmis;
en revanche, le lectionnaire mozarabe de Silos du vne siècle et
divers auteurs de la Gallia Christiana offrent, à côté de dominica

in palmis, l'appellation plus caractéristique et plus explicite de

dominica in ramos palmarum. A l'exception du Piémont, de la Ligurie

et d'une partie de la Lombardie, l'Italie ne connaît que le type
domenica in palme ', c'est-à-dire le mot de la liturgie romaine. Tout
le Midi et le franco-provençal connaissaient ou connaissent encore
le composé rampalms, rampaux 2

: de là doit être sorti le piémon-

1. Le contraste entre l'allemand Palmsonntag qui ne retrouve pas son pendant
exact en France, mais bien en Italie (domenica delle palme) est sans doute dû au
fait qu'avec la mission de Boniface et de ses disciples, ce fut la liturgie romaine —
et non celle de l'Église gallicane — qui fut introduite en Allemagne et adoptée
intégralement par son organisation ecclésiastique; si je suis bien informé, ce sont
Metz et Cologne qui, les premières, accueillirent avec empressement le chant,
les offices et la liturgie de Rome. Ne serait-il pas dès lors permis de voir dans
la désignation les Pa(l)mes (dimanche des Palmes, Palmsonntag) attestée — à côté
de Pasques flories — dans les chartes lorraines et liégoises dès le XIIIe siècle —
une adaptation ou un décalque linguistique de la désignation dominica in palmis,
emplovée dans le sacramentaire romain et reconnue officiellement dès le vme siècle

dans la liturgie officielle de Trêves et de Cologne dont dépendent, au spirituel,
Metz et Liège? Godefroy offre deux exemples de Paumes dans des textes lorrains
(v. encore : Palmes, Wailly, Coll. Lorraine, Notices et Extraits, t. 28, p. 19

(a. 1230), Pames, 110 (a. 1272), 230 (a. 1295), etc.) et, dans le Cartulaire de

l'Eglise Saint-Lambert (Liège) 2, 89, on lit aussi : Its Pames (a. 1256); cf. enfin

mess, pametè, pampègne, paume « buis », pampics, rameaux de buis ou de saule que
l'on bénit le jour des « Rameaux », les Paumes « dimanche des Rameaux »

(Zéliqzon) et Rolland, Flore, IX, 237-238.
2. Comme en français le «dimanche des Rameaux » peut être abrégé en les



38 j. jud

tais ramoliva ', recomposition de ramus palmis latin, avec substitution

d'oliva à palma2. Le catalan a diumenge de ravis, l'espagnol et

domingo de ramos ', qui revient sous une forme identique dans le

portugais : tous ces mots ibéro-romans reflètent le terme spécifique
de ramos palmarum de la liturgie visigothique et mozarabe.

Autre exemple : Dom Leclercq 4, dans l'article qu'il a consacré à

l'histoire de la « cloche » dans le culte divin de l'Église chrétienne
avant le vme siècle, attire l'attention sur ce fait que, pour désigner

l'instrument qui convoque les fidèles à l'église, ou les rappelle
— en dehors de l'église — à l'accomplissement de certains actes

pieux, le mot sig nu m est presque exclusivement attesté dans les

textes originaires de la Gaule et de l'Espagne, tandis que les textes
italiens donnent une préférence très nette au mot campana. Un
troisième concurrent surgira bientôt avec ciocca, la cloche, qui
semble avoir été importée en France et en Allemagne par la mission
irlandaise et anglo-saxonne. Ce qui est remarquable, c'est que
s ign um est en effet inconnu dans les parlers populaires de l'Italie,
tandis que le mot jouit d'une forte vitalité dans les textes anciens
de la France entière, de la Catalogne et même du Portugal. Le

mot signum s'est aussi installé dans le diocèse de Coire, qui, à

partir du ixe siècle, relevait d'un siège métropolitain de l'Empire

Rameaux, de même diumenge de rampalms s'abrège en rampalms et, en Gascogne
et en Catalogne, dominica de rami's en rami's (anc. gascon Arams (à côté de

arramspaums), catal. Rams (à côté du nom complet et officie! diumenge de Rams).
Pour l'anc. gase. Arams que Levy, Supp. Wlb., n'enregistre pas, v. Comptes consulaires

de Risele (Gers), p. 29, 437, 315, 584), le Livre des Coutumes de Bordeaux,

p. 209 (1368), Livre des établissements de Bayonne, p. 68, 319. (Plusieurs des

attestations que je viens de citer m'ont été communiquées par M. Schule). Mais le

type ramos se rencontre dans les parlers modernes aussi en dehors du domaine

gascon, v. Pézenas raus, P. 784, 787, 793 (dép. Aude), d'après YALF,Suppl., s. v.
« fêtes ». D'après l'enquête Duraffour : tous ran(s) est attesté pour les Matelles

(dép. Hérault).
1. Le génois ramoliva, anc. pav. ramoliva, Salvioni, Arch, glott., XII, 425 et

l'AIS, c. 776 : domenica delle olive est le type usuel de la plaine du Pô, à l'est du

Piémont.
2. Ramas olivis était-il particulier à la province ecclésiastique du métropolitain

de Milan
3. Une ancienne attestation du mot se trouve dans Juan Ruiz (éd. Ducamin,

cobla 1181 a, selon une communication de M. A. Steiger).
4. Dictionnaire d'archéol. chrét., s. v.



L'HISTOIRE DE LA TERMINOLOGIE ECCLÉSIASTIQUE 39

franc et, à l'heure actuelle encore, s ig nu m sous la forme ¡¡en est
le seul mot en usage parmi les Romanches. Quant à campana, il
a réussi à s'installer ensuite dans le Midi 'de la France et en
Catalogne. Notons d'ailleurs que la cloche est employée à des usages
civils aussi bien que religieux et que, lorsque se constituent les

communes bourgeoises, c'est souvent au son de la cloche que les

habitants se réunissent, en l'absence d'Hôtel de Ville, dans une
église ou dans une salle de couvent. Cet usage peut avoir donné
lieu à une migration du mot campana qui n'a jamais pénétré
sous une forme populaire ni dans le Nord de la France,' ni dans la

Suisse romande, ni parmi les Grisons romanches : l'autonomie
linguistique de la Gallia Christiana se manifeste ici, tant pour signum
que pour ciocca, avec une remarquable netteté.

Les faits sont sans doute plus compliqués en ce qui concerne le

lien de parenté qui s'établit, officiellement et solennellement,
entre le « père » et la « mère » selon l'esprit et l'enfant qu'ils
« tiennent » aujourd'hui sur les fonts baptismaux, qu'ils
recevaient autrefois au sortir des fonts pour l'accompagner dans sa vie
renouvelée de chrétien. Pour se pénétrer de la valeur mystique de

cette parenté et du souci qu'avait l'Église primitive d'éloigner de

cet acte toute idée de chair, rappelons que, à l'origine, le jeune

garçon ne pouvait avoir qu'un parrain, la jeune fille qu'une
marraine, que, dans l'église grecque orthodoxe, en Russie, par
exemple, l'homme et la femme qui ont tenu ensemble l'enfant sur
les fonts ne peuvent dans la suite contracter mariage. Cette « cognado

spiritualis » est traduite en ancien français par le mot fllliolage,
le fils étant désigné lui-même par fili ol u s. Or, ce mot filiolu,
employé assez fréquemment par les auteurs chrétiens de l'antiquité
au sens de « disciple » et d' « élève », fut ensuite restreint au sens
de « filius quem de sacro fonte levamus », et cela en Gaule, tandis

que les auteurs chrétiens de l'Italie, à ce que je vois, ne cessent
de parler du filius in baptismale et semblent éviter l'usage du mot
filiolu. Peut-être a-t-on le droit de chercher les raisons de leur
aversion pour filiolu dans le fait qu'au moment où l'on introduisit
l'institution du filleul et du parrain, une grande partie des parlers
italiens avaient déjà substitué — dans la langue affective de la

famille — le mot filiolu au mot filiti, avec le sens « de fils du père
et de la mère ». L'adoption éventuelle d'un filiolu avec le nouveau



40 J. JUD

sens de « filleul » dans le latin ecclésiastique de l'Italie n'avait
aucune chance de triompher ensuite dans la langue vulgaire où

filiolu figliuolo « fils légitime ») aurait opposé un veto catégorique

à l'admission du filiolu religieux ' : par là s'explique sans
doute le fait qu'une grande partie des parlers italiens a recouru soit
à un figlioccio dont le suffixe n'est pas encore éclairci, soit à un
filianus, qu'une partie de l'Italie centrale et méridionale partage
avec la Roumanie, soit à un (filius) sanctulus : vénitien santolo,

dont le nom souligne la sainteté du parrainage mystique. Santolo,

comme l'admet M. P. Skok 2 avec de bonnes raisons, fut sans
doute le terme créé et patronné par l'Église métropolitaine d'Aqui-
lée et ensuite de Venise. Quoi qu'il en soit, filiolu est le terme
qui, dès le haut moyen âge, domine dans le latin ecclésiastique
comme dans les parlers de la France et — fait à relever — également

dans ceux de la Catalogne et des Grisons romanches. La
présence de filiolu dans les parlers conservateurs de la Sardaigne
est un problème qui reste à élucider : l'idée de considérer le filiolu
du sarde comme un emprunt au catalan, qui a fourni au sarde un
lot considérable de mots d'église, me semble un peu risquée, étant
donné que le parrain et la marraine portent les noms de nimmt,
nanna, termes archaïques qui se retrouvent dans l'apulien niinnu
et le roumain nunàs. —En regard du filiolu de caractère nette-
ment gallican, l'Espagne a procédé à son tour à la création d'un
mot nouveau : ahijado, portug. afiilhado < affiliate!. Le lexique
religieux populaire n'est point, tant s'en faut, — on le voit bien —¦

une création formée en un jour de toutes pièces par quelques
grands auteurs chrétiens ou par l'autorité du Saint-Père : c'est plutôt

une œuvre composite, à laquelle des âges différents ont collaboré

et dont des centres religieux divers ont fourni les matériaux.

Dans les calendriers qui étaient placés en tête des sacramentaires

en usage dans les vénérables cathédrales françaises du moyen âge,

un certain jour du mois de février est caractérisé par cette notice
très laconique : inititim quadragesimae. Le jour qui inaugure le

jeûne pascal, jeûne d'une durée de quarante jours, marque une date

i. Jules Gilliéron eût parlé ici d'un mot filiolu qui n'était pas « viable » dans la

langue vulgaire; quand il s'y serait presenté, il aurait été « prophylactiquement »

expulsé.
2. Revue des études slaves, X, i86 ss.



L HISTOIRE DE LA TERMINOLOGIE ECCLESIASTIQUE 41

singulièrement importante dans la vie pratique du chrétien du

moyen âge. Il y avait d'abord une série de jours où l'on s'abandonnait

à des manifestations bruyantes, où l'on se déguisait, où l'on se

masquait, où l'on allumait des feux de joie autour desquels on dansait,

puis brusquement, par un acte de cessation volontaire et totale
de cette ivresse et de ces folies, l'homme se souvenait qu'il était
poussière et qu'il retournerait en poussière : le mercredi des cendres,

il se présentait à l'église pour recevoir du prêtre sur son front, sous
la forme d'une pincée de cendres, la marque de son origine et de

son terme. Donc le « mercredi des cendres », que le génois et le

parmesan désignent par le nom significatif giurnti scru(r)otu « la

journée obscure (comme la cendre) », ramenait le croyant aux
sévères pratiques religieuses. Les manifestations bruyantes, en partie

d'origine païenne, qui avaient lieu pendant les jours précédant le

jeûne pascal, présentaient un caractère nettement populaire que
l'Église affectait sans doute d'ignorer dans son calendrier officiel,
alors que les croyants continuaient à les considérer comme une partie

intégrante de l'époque du carême. Les mots désignant le jour ou
les jours qui précèdent 1' « initium quadragesimae » ont ceci de

particulier qu'ils font tous allusion au jeûne imminent : « quarante
jours chair ne mangeras, » telle est la maxime sévère qu'il faudra
observer. Étant donné le caractère à demi païen du carnaval, on
comprend mieux que l'Église se soit plus ou moins désintéressée de

l'unification du terme. Nous assistons ainsi à l'avènement d'une
série de mots régionaux semi-officiels qui, reconnus tacitement par
les Églises diocésaines, témoignent de l'autonomie des différents

pays romans.
Le territoire de langue française connaissait au moyen âge et

connaît en partie aujourd'hui encore trois termes : quadragesima

intrante : carême-entrant l, particulier à tout le Midi, à

la Suisse romande et au Sud-Est de la France ; quadragesima
prehendente : carême-prenant commun à la Lorraine, au Centre
et à l'Ouest, tandis que la Picardie et la Wallonie donnent
la préférence à un diminutif de quadragesima : caresmel, quares-
rnel, caresmiaux 2. Voilà trois types lexicologiques qu'on est en droit

i. Cf. aussi pour le jour de la fête de Saint-Pierre-ès-Liens (ier août) : dauph.
entrantou (< intrante augusto) (Ravanat).

2. Sur le sens assez instable de caresmel dans les chartes, voyez Cachet, toc.

cit., 314. Attestation de quaresmepreudant dans une charte de la Flandre orientale,



42 J. JUD

de qualifier de gallicans. — L'Espagne et le Portugal, de leur côté,
possèdent exclusivement des continuateurs soit deintroitus (qtta-
dragesimae), soit de carnes tollendas, soit enfin, comme en
Catalogne et en Roussillon, carnes toltas. — Chez nous, les Grisons
romanches ont rendu le terme ecclésiastique initiuin quadragesimae

par l'infinitif-substantif incipere avec le sens de « commencer » :

scheiver. —Enfin l'Italie du moyen âge offre des variantes multiples
de carnelaxare et de carnelevare, mots composés où la place du
régime devant le verbe révèle une formation ancienne du type de

pilum mutare : peumiida « muer » dans les parlers méridionaux
de la France. Or, carnelaxare sous la forme carlassar, carnesciale

couvrait ou couvre la Vénétie, selon l'étude de M. Merlo, tandis

que carnelevare caractérisait la Lombardie, le Piémont, la Ligurie
ainsi que toute l'Italie centrale et méridionale. C'est dans la Toscane

que les aires de carnelaxare et de carnelevare se sont rencontrées
et semblent avoir rivalisé jusqu'au moment où la forme moderne
carnevale, issue de dissimilations successives de carnelevare, l'a

emporté définitivement. Cette riche floraison de termes autonomes
créés par les différentes Églises nationales va être finalement recouverte

par le mot européen carnaval, lequel, à partir du xvi" siècle,

rayonne — avec l'éclat de fêtes splendides — des cours princières
de l'Italie à travers les pays romans et non-romans.

Parmi les fêtes chrétiennes, je n'en vois qu'une seule qui, instituée

en France et reconnue vers l'an 800 par Rome comme officielle

pour l'Église entière, soit restée cependant française, à en juger du
moins par la forme populaire de son nom. Vers 468, saint Mamert,
évêque de Vienne, établit les litanies dites des Rogations qui duraient
trois jours avant l'Ascension et qui peu à peu s'étendirent à toute
la Gaule. La vieille forme française du nom de la fête : rovaison

offre, au point de vue phonétique, l'élaboration presque populaire
derogatione, le provençal rogason, rosason et les formes de l'Ouest
de la France (roison) attestent la vitalité de la fête et de son nom.
Le temps qu'il fait aux trois jours des Rogations décide, selon une

croyance attestée en Savoie, dans la Lorraine et ailleurs, du temps

voyez Cachet, loc. cit., 511. — Le type caresmel survit, selon les renseignements

que m'a donnés M. Haust, dans les arrondissements de Tournai et d'Ath (12
points), d Malmédy (fiioal'lllé) et vient de disparaître dans l'Ardenne liégeoise.



L HISTOIRE DE LA TERMINOLOGIE ECCLESIASTIQUE 43

de la fenaison, de la moisson et des vendanges. En dehors de la

France je ne trouve, dans les documents que j'ai dépouillés, aucune
attestation ni de la fête elle-même, ni de son nom, bien que, comme
nous l'avons dit, Rome en eût reconnu le caractère officiel. La fête

est donc restée essentiellement gallicane, spécifiquement française.

Par contre, l'Église française semble avoir toujours ignoré l'usage
qui consiste à appliquer le nom de Pascha aux deux grandes fêtes

solennelles de Noci et de la Pentecôte. Si, en France, pour désigner
le dimanche des Rameaux on a recouru à l'expression originale :

Pâques fleuries et si on a dénommé le dimanche de Quasimodo
Pâques closes ', — c'est parce que ces dimanches sont les deux termes,
initial et final, du cycle pascal. Dans une grande partie de l'Italie,
le mot pentecosti est encore aujourd'hui un terme purement officiel,
auquel fait concurrence l'autre mot, attesté fréquemment sur la carte
« Pentecôte » de l'AIS (IV, 779) : pasqua delle rose, qui rappelle de

loin la rosolia de certains parlers slaves. Florence 2 distingue la

Pasqua delle rose « Pentecôte » de la Pasqua dell'ovo « Pâques des

œufs ».
Dans le Midi de l'Italie l'enquêteur de l'Atlas, M. Rohlfs, a recueilli

non seulement Pasqua pour « Pâques », pasqua di duri (« Pâques
des fleurs ») pour « Pentecôte », mais aussi pasqua de befania pour
la fête de l'Epiphanie. La Vénétie, d'après l'étude de M. Merlo 3,

avait au moyen âge pasqua del maggio qui, de nos jours, végète dans

quelques parlers conservateurs du Trentin alpin. Mais c'est l'ancien
sarde qui est allé le plus loin dans cette voie. Dans les Slatuts de

la République de Sassari, texte logoudorien du xive siècle, Noël est

appelé '.pasca de natale, l'Epiphanie : Paschi nunthi (Pasca mintiti),
Pâques : pasca de resurrexi, Pentecôte : pasca de maio, et cet état de

choses est confirmé par l'enquête exécutée pour l'AIS par M. M.-L.
Wagner et par une autre, faite récemment par mon élève,

1. La liturgie romaine connaît la messe delà dominica post albas qui s'oppose à

la missa clausuni Paschae du Missale Gothicum (anc. fr. (Pdque(s) close, lat. médiéval

Pascha clausa dans Ducange en regard de l'it. domenica in albis Y).

2. On n'a qu'à consulter les précieux Testi fiorentini publiés par M. A. Schiaffini

pour constater la vitalité de pasqua di natale (fin du xme s., p. 57 sq.), pasqua
della Nalività di Cristo (xilie s., p. 122), pasqua dell' Assensione (fin du xiiie s.,

p. 67).

3. Italia dialettale, ll, 238 ss.



44 J- Jud

M. Schule : campid. pasca de is tres Reis « épiphanie » ; pasca manna
« Pâques » ; pasca de su spirita saniti « Pentecôte » ; campid. pas-

kifidda ; logud. pasca dena tale « Ncël » (Porrti) '.
Cette même tendance à l'extension du mot pascha 2 aux autres

fêtes importantes s'observe dans l'espagnol moderne pascua de

resurrection, portug. pascoa de espíritu santo pour « Pentecôte », pascua
de nadividad pour « Noël » ti L'origine de cet emploi caractéristique
du mot pascha doit être, me semble-t-il, cherchée dans la langue
liturgique romaine : l'antiphonaire de Saint-Pierre qui, quoique
datant du xne siècle, représente, à peu d'éléments près, la liturgie
romaine des vine et ixe siècles, désigne déjà la Pentecôte par
pascha pentecosten : et c'est sur ce terme que se seraient modelées

pascha natalis et pascha epifania des parlers italiens et sardes 4.

Passons maintenant au dimanche. Pour désigner le jour de repos
que le chrétien doit consacrer au service de Dieu l'Église s'efforça
de bonne heure de substituer au dies solis le mot essentiellement
chrétien ; dies dominicas ou dies dominick, attestés tous les deux dans

les inscriptions et dans les textes chrétiens de l'antiquité. Dans une
carte consacrée à « dimanche » dans la Romania, deux variantes sont
caractéristiques : une forme dominicA à laquelle s'oppose une
forme masculine dominicu : la première, dominicA, occupe la

Roumanie, l'Italie, la Sardaigne, la Rhétie et, en Gaule, le domaine

franco-provençal de la Suisse et de la France, tandis que le reste du
territoire de la langue d'oïl et de la langue d'oc avec la Catalogne,
l'Espagne etle Portugal ne connaît que dominicu. C'est une erreur
de croire que le genre dédies en latin, variable suivant les diverses

i. Pour les formes variées des parlers sardes, il faudra consulter les c. 772, 777,
779, 781 de YAIS.

2. Cf. maintenant une observation analogue dans Rheinfelder, op. cit., 444.
3. Au moyen âge, la Flandre française et flamingante appliqua le mot nalaux,

flam, natale aux quatre fêtes solennelles : Noël, Pâques, Pentecôte, Toussaint ; de

là, avec désagglutination de la consonne initiale : rouchi jour d'atau « jour de

grande fête » (Hécart), juwr d'at'o « jour de grande fête » (rare) dans le patois
de Gondecourt (Nord) (Cochet), cf. Cachet, op. cit., 414. — Quant au qivote
ajamas a Liège Noël, Pâques, Pentecôte, Assomption), v. Haust, Etym. wall.,
70 et Diet, lieg., s.v. djania.

4. A Isar et a Fontioso (prov. de Santander), la Pentecôte est désignée pur pascua

de Mayo et pascua roya ; pascua granada existe dans le diocèse de Huesca

(formes communiquées par M. Griera).



L HISTOIRE DE LA TERMINOLOGIE ECCLESIASTIQUE 4)

provinces romaines, ait fini par déterminer le triomphe de dominicA

ou de dominicu dans les langues romanes. Ainsi le territoire
rétoroman possède le substantif di très vivace, mais toujours
masculin, tandis que le mot pour « dimanche » est constamment féminin

: dumengia. Dans toute l'Italie, les formes de die sont masculines

et pourtant on ne rencontre dans les parlers italiens anciens et
modernes que des dominick. Notons d'ailleurs que toute la série
des noms des jours de la semaine composés avec di, depuis lunedi

jusqu'à venerdì, est masculine en opposition avec la domenick. Il
me semble probable qu'une création telle que dies dominicu ou dies

dominica, voulue et propagée par l'Église, a rayonné de certains

grands centres religieux et que ce sont les calendriers diocésains qui
ont fait pencher la balance en faveur de l'un ou de l'autre.

Un autre problème posé par le mot qui nous occupe est celui de

la syllabe initiale du mot français Dimanche. En face de l'espagnol
Domingo et de l'italien Domenick qui reflètent exactement la forme
latine (dominicu), tout le domaine gallo-roman, y compris la

Catalogne, connaît une forme avec i initial, français Dimanche,

prov. Dimenge, franco-prov. anc. Diomengi, catal. Diumenge. Dans
les textes de l'ancien français on rencontre très fréquemment la

forme diemanchequ'on a voulu expliquer par día dominica, c'est-

à-dire par l'intervention de dia, forme concurrente de di, attesté

en provençal. Cependant cette explication se heurte à deux objections

qui me semblent insurmontables. En premier lieu, on n'a

aucune trace de dia dans le Nord de la France, et là où dia est attesté

en France, il n'y a pas de forme du type dik dominick. Ensuite le

catalan diumenge ainsi que les formes du franco-provençal ancien

diomendfii nous ramènent à un prototype d i o m i n i c u ou d i o m i -

nica que je voudrais tirer de didontiuica avec une dissimilation
normale ' dont les exemples ne manquent pas.

Ce qui caractérise donc la forme gallo-romane, c'est la persistance

d'un composé die dominicu en face de l'abandon de die dans

tout le reste de la Romania. Il est curieux de voir que dans les

noms des jours de la semaine l'élément die peut être, en France,

postposé ou préposé à lunae (funis) et à mortis : français lunoi, franco-

i. C'est la dissimilation qu'on retrouve dans les exemples : vivaciu 2> viaciu,
anc. prov. viatz ; recentiare > ret''enfare 2> reïncier 2> rincer, Ciarne
(Charente) <2 Zizerna, cf. Grammont, Traité de phonétique, p. 289.



46 J. JUD

provençal et provençal Diluns, tandis que pour die dominicu, placé à

la tête de la série des jours de la semaine, le mot die reste en Gaule
indissolublement lié à dominicu et se dérobe avec succès à tout
essai de décomposition ' : ce fait est une conséquence de la dissimilation

de dido min icu en diominicu, composé dans lequel
l'adjectif dominicu était devenu plus ou moins méconnaissable.

Résumons-nous. Pendant le moyen âge, la langue religieuse de la

Gallia Christiana comparée à celle de l'Italie était caractérisée parles
termes suivants : pour « dimanche » : die dominicu en regard de

dominica tout seul ; pour « carnaval » : carême entrant, carême

prenant, carêmiaux en regard de carnelasciare et carnelevare ; pour
« dimanche des Rameaux » : ramupalmis en face de dominica

palmarum ; pour 1'« Ascension » : ascensione en regard de ascenso ;

pour la « cloche », la France recourt à signiim, ciocca en regard de

campana ; pour le « filleul », le gallo-roman adopte la formation
diminutive jî/zo/// à l'encontre de l'italien figlioccio, figliano ou sanc-
tulu ; la fête des « Rogations » — instituée en France — n'est pas

reçue dans le calendrier populaire d'Italie ; en revanche, pascha

accompagné d'un déterminatif ne sert jamais en France à désigner
soit la fête de la Pentecôte soit la fête de Noël; le mot plebe « paroisse »

disparaît en France de bonne heure pour faire place à parochia 2. Et

je termine ma liste par l'italien Madonna désignant la « Vierge
Marie », à laquelle, pour des raisons qu'il n'est pas difficile de

1. Au Nord de la France, samedi — terme chrétien — se comporte comme
dimanche : l'élément -di ne se déplace pas, c'est-à-dire que dans l'ancienne aire

picarde de diluns on ne rencontre jamais dlsame : le mot sabbatu -f- die (sambatu -j-
dié) a été sans doute introduit dans le calendrier officiel par l'Eglise sous une forme

figée. Par contre le franco-provençal a fait rentrer sambatu dans la série des

autres jours de la semaine : diluns, dimars, disando (à côté de desando) ; cf. aussi

anc. prov. disapte (à côté de sapte).

2. Dans son étude suggestive sur « parochia » et « plebs » (Archiv, stor. ital.,
1934, pp. 66 ss.), M. Schiaffini insiste avec raison sur l'évolution du sens de

plebe dans la langue du droit ecclésiastique : mais ce qui reste toujours inexpliqué,
c'est la disparition de plebs — attesté avec les sens de « église rurale, paroissiale »,
k paroisse » dans les textes latins mérovingiens — des parlers gallo-romans ;

même la toponymie — en dehors du territoire breton — n'en garde pas trace.

L'organisation paroissiale de la Gaule s'est sans doute poursuivie sur d'autres
bases que celle d'Italie. L'étude célèbre due à Imbart de La Tour sur les

origines de la paroisse française n'aborde pas ce côté du problème.



L HISTOIRE DE LA TERMINOLOGIE ECCLESIASTIQUE 47

deviner, le français a réservé le titre d'honneur de Notre Dame '.
Comment expliquer cette espèce de gallicanisme qui s'exprime

dans l'étroite solidarité de la terminologie religieuse des diocèses

français en face de ceux de l'Italie? Sans doute par le fait que l'Église

catholique de la Gaule, qui reste entièrement soumise au pape au

point de vue de la doctrine, se serre étroitement autour de la

royauté mérovingienne, laquelle voit dans l'épîscopat l'un des

organes les plus sûrs de l'État. Le clergé de la Gaule, réuni 45 fois

en conciles au cours des vie et vne siècles, ne s'abandonne pas, lors
de ses assises, à des spéculations dogmatiques, mais il discute de

questions relatives à la vie pratique, à la stricte observation des rites,
au caractère et aux dates des fêtes chrétiennes. Les contacts personnels

entre les évêques devaient avoir pour effet de resserrer les liens
de solidarité qui existaient entre les diocèses de la Gaule : ceux-ci
formaient de la sorte un bloc compact en face de ceux qui se

groupaient autour de Milan, de Venise ou de Tolède.

Lorsqu'on passe en revue le lexique ecclésiastique des diverses

circonscriptions métropolitaines delà France, on ne peut s'empêcher
de remarquer que les diocèses de l'Ouest n'ont tenté, pour ainsi

dire, aucune innovation. La seule que je connaisse est le terme,
particulier à l'angevin et au poitevin, qui y désigne le dimanche des

Rameaux, à savoir osatine, dérivé de Hosanna, premier mot d'un
hymne qui se chante à l'office de cette fête 2. Quand on pense au

1. La France, avec la Catalogne et le Piémont, connaît le type glas, prov. anc.
clas « sonnerie des cloches, glas funèbre », catal. citiseli « toc de la campana »¦,

piém. class « suono delle campane doppie in morte di alcuno » qui fait défaut au

reste de l'Italie.
2. M. Antoine Thomas a révélé l'existence de hosanna « buis » dans les

gloses latines du vme siècle, ce qui suppose l'emploi du mot au sens de « dimanche
des Rameaux » dans le calendrier ecclésiastique du haut moyen âge en un ou
plusieurs diocèses de la France (Rom., XXXVIII, p. 566) ; M. Rheinfelder, op. cit.,
p. 322, à l'aide de l'article dominica hosanna de Du Cange et des attestations du

mot dans Godefroy, confirme l'aire du mot, réduite [aujourd'hui à une zone
située grosso modo entre la Gironde et la Loire. Après la publication de l'article de

M. Antoine Thomas, la Flore populaire de Rolland (IX, 70, 238) ainsi que la
carte 1092 de YALF, le supplément de YALF, s. v. narcisse ont apporté de

nouveaux matériaux destinés à mieux préciser l'aire à'osanne qui offre, aux confins
de la zone qu'il occupe, les sens secondaires qui caractérisent les mots en recul. —
C'est à l'ancien diocèse de Limoges et de Pèrigueux qu'appartiennent tous les

témoignages localisables de brefania « Epiphanie » : brefania (Limoges dans Levy) ;



48 J. JUD

rôle joué par les limites diocésaines dans la constitution des aires

lexicologiques, on n'est pas étonné que le Midi ne forme pas en

brefania (1331) dans les documents de Sarlat publiés par Lavergne, Rom.,

XXXVII, 425 ; brefania dans les comptes de Martel (Lot), Rev. phil. frç., VIII,
284 : il survit dans le périg. brefanias (Daniel, s. v. êpiphanié) et, selon le

FEW, à Saint-Pierre-de-Chignac (Dordogne, matériaux inédits de M. Guillau-

mie). Si M. Antoine Thomas, Mèi., p. 38, a raison de ramènera epiphania le

prov. mod. broufoiiniè, bréfoiiulc, brafounié (mars.), boiifouniè, boufanié, grifoiniiè
(languedoc.) « bruit de la tempête, mugissement de la mer agitée par le temps »,

auxquels on ajoutera non seulement Saint-Pierre de-Chignac brejounlè « tempête »,
mais aussi le périgourdin brefounié, brefoun, enregistré par Daniel, on pourrait en

conclure à l'existence de brefania « épiphanie » pour tout le Midi de la France. Je

ne trouve cependant nulle part en Italie ni ailleurs de dérivés d'epiphania qui
aient reçu des significations d'ordre météorologique : ne s'agirait-il pas d'un
rapprochement accidentel de boufoiiniè du verbe broufd, broiifouniè et de là, par
dissimilation de u-ù > e-u : brefounié comme dans somondre 2> sBmondre de l'ancien

provençal — Quant a biuvenie que M. Antoine Thomas a découvert dans le

Carlulaire de Saint-Vincent-de-Metz, il serait .préférable de le citer non pas comme
anc. lorrain, mais comme anc. messin : car la forme est absente des chartes de la

Lorraine et est attestée jusqu'aujourd'hui exclusivement dans les documents
originaires de Metz : deux autres témoignages du mot, bruvenie, brevenie, figurent
dans des documents messins (env. 1300), publiés par Bonnardot, Doc. pour servir
èt l'Iiisloire du droit coulumier de Metz, P • 2I> 22- — P est curieux de constater la

présence de Macé (7 Mathaeus) dans les leules chartes de l'Ouest de la France :

Macé remontant suis doute à Mathaeu avec la prononciation du grec comme
fricative interdentale sourde qui est aussi le point de départ de l'ital. Maffeo, v.
sur ce dernier nom, Schiaffini, Shuit dont., V, 118 et Brüch, Z.f. frz-Spr., LVII,
284 : je ne me souviens pas d'avoir rencontré cette forme intéressante du nom

propre dans les documents du Nord et de l'Est. — Limoges semble avoir été le

centre d'où rayonna parofia « paroisse » qui est restreint aux documents limousins,
tandis que paropia qui est fréquemment attesté dans les documents bordelais ne

sort guère du territoire gascon, v. sur ces formes en dernier lieu Rom., XL,
598. Il convient toutefois de signaler parofien parochianu) dans deux
chartes publiées par Espinas, La vie urbaine de Douai, III, 362 (a. 1265), 429
(1270 : porofieit). Je ne vois pas que jamais on ait relevé le contraste frappant entre

paroisse qui, dans les chartes, est confiné à l'Ouest et s'oppose à parocue du Nord
et de l'Est de la France (v compris le domaine franco-provençal). L'évolution
phonétique de parochia ne parait pas suivre celle du nom de personne Euslachiu.
S'il est vrai qu'on rencontre Eustache dans le territoire de parodie, il n'existe, si

je suis bien informé, aucune forme "Euslalsse correspondant à paroisse. — Le

parofien des chartes de Douai est ensuite confirmé par pcroffes (chartes de Tour-
rai, 1200) dans Tailliar, Recueil d'actes du XIIa et du Xllti siècle, p. 7, parofe,
a. 1259, dans le Cartulaire de Ste-Wandru (Mons), 2 159, ¡larojfe, a. 1297,
dans les Chartes du chapitre de Sainte-W'anditi, éd. Devilliers, I, 480. — Les deux

exemples de paroyfe (a. 1301) et paroefe(s) (a. 1301) qui figurent dans Lavergne,



L HISTOIRE DE LA TERMINOLOGIE ECCLESIASTIQUE 49

face du Nord un bloc compact. Ainsi pour « Noël » le Sud-Est
offre calendas, le Sud-Ouest natale; pour « Chandeleur », candelosa

du Sud-Est s'oppose à candeliero du Sud-Ouest ; pour « Toussaint »

martou caractérisait le Sud-Ouest, totsans le Sud-Est ; pour
« évêque » la forme bisbe était confinée au Sud-Ouest et presque
inconnue au Sud-Est. Cependant quelques faits semblent plaider en
faveur d'une certaine solidarité des parlers méridionaux. Le Midi
de la France et l'Italie entière présentaient et présentent en partie
aujourd'hui encore pour ecclesia une forme dépourvue de la voyelle
initiale : clesia et glesia sont à la base de chiesa, haut-italien

gesa, provençal gleisa, tandis que, abstraction faite du domaine

picard et wallon, sur lequel nous reviendrons, le Nord et le domaine

franco-provençal ne possèdent — au point de vue de la voyelle
initiale —- que des formes refaites sur le latin ecclesia, d'où
église. Et, si les caractères négatifs ont une importance égale aux
caractères positifs, on a le droit de signaler l'absence au Midi de la
variante assez curieuse notale qui est à la base du français Noël et
l'absence presque complète de la forme samedi, sambedi <saMBatum
qui affleure à peine la bordure du domaine provençal saBBa tu :

sople. Peut-être serait-on aussi autorisé à insister sur l'extrême rareté
dans le Midi des noms de lieu qui continuent le latin basilica
avec le sens d'« église, oratoire », fréquents dans certaines régions
de l'Ouest et de l'Est sous la forme Basoche, Basoge ti Pour la

« semaine sainte » précédant Pâques, les chartes du Nord, notamment

celles de la Picardie, de l'Ile-de-France, de la Champagne et
de la Wallonie ont calqué sur le latin hebdómada poenalis leur
semaine pénense, dont je ne trouve aucune trace ni dans le domaine

Le parler bourbonnais, p. 74, 84 proviennent de la région intermédiaire, travaillée

par la langue d'oc et la langue d'oïl (cf. parroche, paroesse et paroisse dans les

documents originaires de la même région).
1. A. Longnon, Les noms de lieu, p. 385, a insisté sur le fait qu'aux époques

mérovingienne et carolingienne dominus placé devant le nom d'un saint est devenu

synonyme de sanctus : de là des noms de lieu tels que Dommartin, Dompierre, etc. ;

or cette catégorie de noms de lieu, très fréquente dans les diocèses de l'Est de la

France ainsi que dans le diocèse de Lausanne (cf. Aebischer, Revue d'histoire suisse,

VIII, p. 190 ss.), est plus rarement représentée dans l'Ouest de la France et la

province ecclésiastique de Lyon. Elle fait défaut dans le domaine de la langue
d'oc et, si je ne m'abuse, aussi dans la province ecclésiastique de Vienne : pour ce

type de noms de lieu, les diocèses de Genève et de Sion semblent encore une fois
être en désaccord avec le diocèse de Lausanne.

Revue de linguistique romane. 4



50 J. JUD

franco-provençal ni dans le territoire provençal. Enfin n'oublions

pas que, pour le « dimanche des Rameaux », le provençal rampalms,
le franco-provençal rampaux n'ont pas reculé devant Pâques fleuries,
terme très populaire qui figure dans les anciens textes français du
Nord. Le lexique du vieux-provençal enregistre, il est vrai, deux fois

pasca floria, mais la forme de floria au lieu de florida nous montre
assez qu'il s'agit là d'un emprunt occasionne! de la langue des

troubadours. Quand on examine d'un peu plus près cette série de mots
ecclésiastiques où le Midi et le Nord semblent être en désaccord, on
ne peut s'empêcher de constater que c'est le Nord qui est novateur;
la raison semble en être que les parlers du Nord reflètent une phase

plus récente de la langue spécifiquement chrétienne : église paraît
une forme plus récente et plus savante que gleisa; notale, sayimtu,
pasqua fiorita du Nord en regard de calendas et nktale, sabbatu,

ramuspalmis du provençal se révèlent comme des innovations
caractéristiques du Nord, tandis que le Midi — du moins en ce qui concerne
gleisa, nadal et sapte, où il est d'accord avec l'Italie — semble continuer
une tradition méditerranéenne plus ancienne. L'absence presque complète

de basilica dans les noms de lieu du Midi est un fait dont le

pendant se trouve dans l'absence presque complète du même basilica

dans la toponymie de l'Italie centrale et méridionale. C'est que
le Midi de la France, ouvert vers l'Italie et l'Orient, vit s'organiser
les premières communautés chrétiennes bien avant le Nord, où la

population gallo-romane des campagnes opposa une résistance
opiniâtre et prolongée à l'avènement de la nouvelle foi. — En ce qui
concerne le domaine franco-provençal, c'est-à-dire les provinces
ecclésiastiques de Vienne et de Lyon, nous avons insisté plus d'une
fois sur l'orientation assez curieuse de la langue religieuse du diocèse

limitrophe de Lausanne qui se conforme tantôt au Midi, tantôt
au Nord : : tsalende pour« Noël », rampalms pour « dimanche des

Rameaux » s'arrêtent aux confins des diocèses de Bàie et de

Besançon, tandis que moutier qui, au sens d'« église paroissiale »

i Le diocèse de Lausanne, englobé avant 600 dans la province ecclésiastique
de Lyon, fut rattaché ensuite à la province de Besançon, cf. Besson, Recherches sur
les origines des êvèchés de Genève, Lausanne et Sion, 1906. Moutier semble donc être

une innovation venue du Nord après l'an 600 en même temps que le culte de
certains saints, adoptés comme patrons dans les églises du diocèse de Lausanne, mais
inconnus dans les diocèses de Lyon et de Genève, v. Benzenrath, Die Kirchenpatrone

der alten Diözese Lausanne, 1914, p. 13 ss., 116 ss. et 190 ss.



L HISTOIRE DE LA TERMINOLOGIE ECCLESIASTIQUE 5 I

semble provenir du Nord, n'a pas réussi à franchir la limite des

diocèses de Sion et de Genève. Parmi les régions qui accusent une
certaine originalité dans leur terminologie ecclésiastique il convient
de placer en première ligne la Picardie, la Flandre, la Wallonie et,
dans une mesure moindre, la Lorraine. La Picardie, c'est-à-dire les

diocèses de Saint-Quentin, d'Arras, de Cambrai, de Tournai, de

Beauvais, d'Amiens, de Thérouanne, relevait du siège de l'archevêque

de Reims. La Wallonie proprement dite, le Liégeois et le

Namurois firent partie du diocèse de Tongres, qui, avant la
Révolution française, dépendait de Cologne. Les évêchés de Verdun, de

Toul et de Metz, eux, faisaient autrefois partie de la province de

Trêves.
Les historiens sont unanimes à admettre que l'organisation

ecclésiastique de la Belgica prima et de la Belgica secunda, qui était en
train de se faire au cours du IVe siècle, s'écroula en partie à la suite
des invasions germaniques et notamment de celle des Francs. Le
flot passé, les sièges épiscopaux comme ceux de Cambrai, de Tournai,

de Thérouanne et de Tongres redeviennent, aux Ve, vie et

vu0 siècles, des centres de missions d'où repart le travail lent et

méthodique del'évangéhsation des campagnes retombées dans
l'idolâtrie : c'est Saint-Lambert dans la Wallonie, ce sont Saint-Wan-
drille et Saint-Romain dans le bassin de la Seine-Inférieure, c'est

l'évêque Saint-Géry envoyé par le roi Childebert qui prêche le

christianisme dans le territoire du diocèse de Cambrai-Arras.
L'invasion des Francs met donc en danger l'existence même des églises

et du clergé solidaires de la population romane qui s'était sans

doute réfugiée dans les villes. Au concile d'Orléans, tenu en 511,
la Picardie était représentée par les deux seuls évêques de Saint-
Quentin et d'Amiens : y manquaient leurs collègues d'Arras, de

Cambrai, de Tournai et de Thérouanne. Comme l'évangélisation
du Nord avait été reprise au cours des vie et vu0 siècles grâce à

l'initiative et sous la direction des titulaires du siège métropolitain
de Reims, on pourrait s'attendre à retrouver dans le territoire
reconquis le lexique religieux du Centre de la France, et à voir les

aires des mots ecclésiastiques se prolonger à partir de Reims et de

Sens dans les régions recouvrées par la mission. Or, on est étonné
de constater une originalité marquée du vocabulaire religieux de la

Belgica prima et de la Belgica secunda qui correspondent en somme
à la région où l'organisation ecclésiastique antérieure à l'invasion



52 J. JUD

des Francs avait été sans doute fortement ébranlée. C'est cette même

région qui eut à traverser cette période de bilinguisme dont
M. Meillet, dans son importante communication faite à l'Académie
des Inscriptions, a examiné les survivances et les répercussions dans
le français constitué sur le sol de la Gaule septentrionale.

Examinons maintenant de plus près les traits caractéristiques de

la langue ecclésiastique du Nord-Est delà France et de la Wallonie.
Les anciens textes picards et wallons offrent, à côté de la forme
littéraire église, de nombreux exemples de la forme abrégée glise, qui
se retrouve — comme nous l'avons vu précédemment— dans tout
le Midi de la France. Glise au lieu d'église est à sa place à côté de

vesque, fréquent dans les anciens textes de la région, et qui rappelle
vescovo, typique de toute l'Italie. Seul le domaine picard " connaît

pour la fête de la Purification Notre-Dame la variante CandelER en

regard de ChandelEUR de Paris et de Liège. Comme CandelER et non
CandeliER est la forme la plus usuelle et la plus ancienne dans les

chartes, Suchier a reconnu dans candeler 2 le successeur direct de

festa candelarum, tandis que le français Chandeleur, d'accord

avec Candeloro du Centre et du Midi de l'Italie, reflète une forme

candelorum, refaite sur le modèle de gesta Francorum, gesta paga-

noriim. Ce serait donc la Picardie seule 3 qui se serait appliquée à

maintenir avec une fidélité remarquable la forme non altérée du

terme officiel de fiesta candelarum, — et cela, sans doute, parce que
cette forme correcte avait plus de chances de triompher dans un

pays reconquis par la mission chrétienne au cours du vie siècle que
dans les anciens diocèses du Centre et du Sud-Est où les formes
altérées (festa) candelorum, (festa) candelosa avaient déjà pris
racine 4.

i. Le tvpe caiidele(r), chandele(r) couvre, d'après une communication de

M. Haust, la zone picarde de la Belgique : arrts de Tournai, d'Ath, de Mons et de

Joignies, y compris une bande des arrts de Nivelles et Charleroi (14 points).
2. A côté de la forme candeler on voit dans les chartes surgir de bonne heure

candelier et même candelière : par ex. dans les chartes de Saint-Bertin (Saint-
Omer) 2, 283 (a. 1327), Chandilliere, dans le Ree. de doc. rei. à t'hisl. de la

draperie en Flandre, 1, 38 (Aire-sur-la-Lys : candelière (a. 1377)), etc.

3. Les formes de candelier, chandelier (Godefroy), puisées dans les documents
des comtes de Blois, sont dues aux notaires picards qui ont rédigé les chartes.

4. 12ALF offre le type chandeleuse dans 12 points wallons, le glossaire de

Waslet donne Ichandleiise pour le Givetois, Grignard pour la région qu'il a enquêlée
tchandeleus (^ 46), Niederländer pour Namur : Isiidlœs qui, selon lui, revient à



L HISTOIRE DE LA TERMINOLOGIE ECCLESIASTIQUE 5 3

C'est aussi un terme nettement régional que l'ancien nom
wallon de l'Epiphanie : treïsmes, treimedi : dans lesquels Cachet,

Horning et M. Antoine Thomas ont reconnu le nombre ordinal
tredecima, le treizième jour après Noël. Comme le mot couvre
dans les chartes le territoire qui, au spirituel, relevait jusqu'au
xvie siècle du diocèse de Liège, ce fait me suggère l'idée que tretsme,

nom de l'Epiphanie, ne serait autre chose qu'un calque pur et

simple du mot bas-allemand et moyen-néerlandais dartientaghe « le

treizième jour », calque roman analogue à celui du mois de

« juin » : gaskerech du territoire picard, qui doit être considéré

comme un essai de rendre le Brachmonat2 de l'ancien calendrier
francique. Drufiiendedag s pour « épiphanie » fut le terme en usage

Gembloux, Floreffe et dans le Gaumet (Z.f. rom. Phil., XXIV, 24, 30 où il cite
uneforme chandeleuse tirée des Comptes de la ville de Namur, a. 1364). D'après
l'enquête de YAtlas de la Belgique romane, le type Chandeleuse existe aussi à Tournai
(k-), à Wiers, Pecq (Hainaut), Ramignies-Thumaide, Ladeuze (Ath), il domine
dans le reste de la Belgique orientale (Wallonie) à côté des Chandelles et de la

Chandeleur (Haust). L'aire wallonne de chandeleuse doit-elle être rattachée à la
chandeleuse de la Bourgogne, ou s'est-elle formée indépendamment par la substitution

de -eur à -eusei M. Haust me renvoie aux articles poreuse (7pareil 7
pariete) et cleuse (< cleue <g_ cleta) de son Diet, liégeois. Les rares témoignages
de chandeleuse dans les anciens textes wallons ne permettent pas de conclure.

1. Le mot Ireisme, treimedi, n'est pas restreint aux chartes wallonnes comme
l'admet M. A. Thomas, Met.', 201 : tresme semble prévaloir dans les chartes lié"
geoises (cf. par ex. charte de l'Abbaye de Huy : treme (1297, Rom., XVIII, 220),
Cart, de l'abbaye du Val Benoit, éd. Cuvelier, p. 209, 1275 (Treme), 435 (a. 1349),
Carini, de l'Eglise de Saint-Lambert, I, 461 (a. 1244), 3, 40 (a. 1504); traisime
dans le territoire « picard » de la Belgique et dans la région de Béthune et de

Saint-Omer : Carini, de la Howarderie (Tournai), p. 6 (a. 1311), trezime, Tailliar,
Ree. d'actes, 454 (xme s., Hénin-Liétard près Béthune), ti esime, Chartes de Saint-
Berlin (Saint-Omer), éd. Haigneré, t. 2, 219 (a. 1299).

2. Le nom de « mois de jachère » apparaît exclusivement dans les parlers
romans contigus au territoire germanique : anc. picard gaskerech ; anc. lorr. somar-
iraz, anc. frib. seuioraul, Hérémence (Valais) somord, Arch, rom., V, 40; M. Merlo

/ nomi romanzi delle stagioni e dei mesi, 136,}'voit aussi des formations calquées

sur le mot anc. haut-allemand brdchmanôlh, mais il les range sous la rubrique de

« mese della sarchiatura ». Or il ne s'agit pas de « sarcler » le terrain, mais de le

laisser en repos.
3. Dans le glossaire joint à Loesch, Koelner ZunftUrkunden, II, 617, on trouve

les formes druizeiidedag, druizeindag, druzienniisse ; le Rheinisches Wörterbuch de

Joseph Müller, I, 1474, enregistre Drûckzihndedag, Drûtendendag et d'autres
variantes du même mot ; les chartes flamandes offrent derthieudaghe, derthien-

daeghe, etc.



54 J. jud

dans le diocèse de Cologne, dont Liège dépendit depuis le vie siècle

jusqu'à la Révolution française. Treïsme pour « Epiphanie » paraît
avoir disparu dans le wallon actuel ; et la province rhénane, elle

aussi, est en train d'abandonner son ancien mot driifiendedag en

faveur de la désignation plus populaire de « jour des trois rois ».
Seul le domaine picard connaît, pour « jeudi saint », l'expression

originale blàdiœs « blanc jeudi », qui rappelle la distribution du pain
blanc faite aux pauvres le jour de la sainte-Cène. Selon l'excellent
lexique saint-polois, dû au grand enquêteur que fut Edmont, blàdyft
désigne l'argent qu'il est d'usage de donner le jeudisaint aux valets du
meunier qui, pendant l'année, rapportaient aux particuliers la farine
du moulin, ou aussi au valet chargé de conduire et de soigner les

chevaux d'une ferme : kâtie se bla dyiì c'est, de la part de ce personnel,

faire une visite à ceux qui l'emploient d'habitude \ Enfin,
d'après Grandgagnage, les parlers wallons employaient encore au

commencement du xixe siècle l'expression respouni dimègne pour
désigner le « dimanche qui précède le dimanche des Rameaux » :

selon le rite romain, on voilait ce jour-là en signe de deuil les

tableaux et les crucifix de l'église. Le wallon responer 2 correspond
ainsi au verbe ancien français respondre au sens de « cacher», et le

wallon respottné dimègne est identique à la variante respus dimanche

dont j'ai relevé de nombreux exemples dans les anciens textes
wallons et picards 3.

Les désignations du « cimetière » dans le Nord et le Nord-Est
français offrent, elles aussi, un intérêt particulier. Chez les chrétiens,

la crémation, si elle fut jamais pratiquée, resta toujours une
exception : l'inhumation de la dépouille mortelle avait lieu dans le

coemiterium, les fidèles croyant que, si la mort et la corruption
n'épargnaient pas leurs frères, ceux-ci n'en gardaient pas moins

i. Cf. blaiicdivés dans une charte de 1284 et blancdiwes dans un passage de

Mousket, Chroniqui cités par Cachet, op. cit., 546, blandioefs, Chron. artés.,

1295-1304 dans la Coll. de textes pour servir à l'hist. de France, III, 25, 65;
Blandies (Ponthieu, a. 1286, Bibl. de l'Ecole des Chartes, XXXVI, 211).

2. Cf. aussi Haust, Diet, liégeois, s. v. respouner.

3. Cf. Godefroy, VII, 63, auxquels on ajoutera : respus dimenehe dans Waulers,
Table des chroniques belges, VII, 1161 (a. 1295, Hainaut), VIII, 238 (1307, Haspres);
repus dymanche dans le Cartai. des Comtes de Hainaut, I, 756 (Mons), 751

(a. 1341); Rev. des t. roui., 1911, 397 (a. 1281), Serclin (Nord); Espinas, Vie urb.

Douai, III, 391 (a. 1291), etc. ; cf. aussi Du Cange, s. v. dominica vulgo respus.



L HISTOIRE DE LA TERMINOLOGIE ECCLESIASTIQUE 55

leur personnalité dans l'attente de la résurrection. Et ce fut une
idée chère à l'antiquité chrétienne que celle du secours que l'âme
recevrait par l'intervention des martyrs et des saints lors de la

comparution du pécheur devant Dieu. Par là s'explique la présence
de deux types de cimetières qui se répandirent dans la Gaule
christianisée : le cimetière à proximité de l'église urbaine où l'on
conservait les reliques des martyrs, ou bien le cimetière situé autour
d'un oratoire bâti àia mémoire des martyrs. Grâce aux recherches
de M. Maxime Reymond, de Camille Jullian, de M. Soyer et
surtout de M. Aebischer ', nous sommes aujourd'hui assez bien informés

sur la vitalité et la diffusion d'un mot désignant le « cimetière »

qui survit exclusivement dans les noms de lieu tels que Marterey,
Marteroy, Martelet, Martres, sortis des formes plus anciennes

martyres ou martyretum, mots inconnus aveccesens dans la Romania

en dehors de la Gaule. Marlyretum, martyres, attestés dans de

nombreux noms de lieu du Centre, de l'Est et de l'Ouest de la

France ainsi que dans la Suisse romande, sont très rares dans le

Nord-Est du territoire gallo-roman. Il paraît qu'en Picardie et en

Wallonie le cimetière installé devant l'église ou autour d'elle a

prédominé de bonne heure, à en juger par l'existence du mot atrium
avec le sens de « cimetière » dans les parlers actuels, mot attesté au

moyen âge dans les textes champenois, picards, wallons et
normands 2. Jusqu'à ce jour, je n'ai pas trouvé un seul exemple
d'atrium au sens de « cimetière » dans la toponymie de l'Est ou de

l'Ouest de la France. Faudra-t-il en conclure que martyretum comme
appellatif était en voie de disparition dans les diocèses du Centre
à l'époque où la Picardie et la Wallonie furent reconquises et
réorganisées par les missionnaires des vie et viie siècles

Enfin l'examen des éléments qui composent la terminologie du
Nord-Est de la Gaule nous révèle encore la présence d'un nom qui
a l'air d'être archaïque, et semble contredire l'hypothèse d'une langue
ecclésiastique plus récente que celle du Centre. Comme nom de la

1. Cf. Soyer, Rev. des études anc. XXVII. 213, Aebischer, Rev. d'histoire
suisse, VIII, 149-224. Dans un article des Analecta bollandiana, 1930, 5-64, le P.

Delehaye plaide en faveur de martyretum, dérivé de martvriu « tombeau » : quoi
qu'il en soit, martyretum survit exclusivement dans la Gaule.

2. Cf. FEW, s. v. atrium ; Rom., LV, 126, cf. aussi in atrio Sancti Remigii
est ecclesia dans le Polyptyque deSai'il-Rémv, éd. Guérard. p. 18.



56 j. jud

« Pentecôte », les parlers de l'ancien diocèse de Liège maintiennent
jusqu'aujourd'hui sinkwème, ciquème, sequème, et c'est à l'ancien wallon

que le flamand a emprunté son sinksen, adapté, quant à la

terminaison, au flamand pasken employé surtout au datif. C'est à

M. Antoine Thomas que revient le mérite d'avoir découvert des

formes telles que chinqueme correspondant au wallon sinquème dans les

anciennes chartes de Saint-Omer et de Tournai, auxquelles j'ajoute
un exemple retrouvé dans les chartes de Lille '. Toutes ces formes
continuent le latin quinquagesima, cinquagesima, calqué sur
le grec pentecoste. Au point de vue chronologique, il n'est pas douteux

que pentecoste comme epiphania ou pasqua aient été les seuls

termes en usage dans les anciennes communautés chrétiennes de

l'Occident durant les ne et m° siècles. On sait que les termes
caractéristiques qui concernent les fêtes et l'organisation de l'Église
primitive ont été introduits de l'Orient : pascha, epiphania, pentecoste,

episcoptts, presbyterus, ecclesia, baptizare, monachus, inonastcrium, coemi-

lerium, martyr; à mesure que la foi nouvelle pénètre dans les masses

populaires de l'Occident latin, une tendance, qui semble s'accentuer
du me au vc siècle, apparaît, qui vise à latiniser ou à romaniser la

terminologie grecque inintelligible à la grande majorité des chrétiens

latins, mais sacrée parce que puisée dans le texte du Nouveau
Testament et à raison de son caractère universel. Pour tsuo-spa-
y.o(s~.é¡ la traduction quadragesima « carême » s'imposa de bonne
heure et elle est devenue le seul terme usuel dans la Romania
entière. On a essayé de rendre ensuite sßicp.ac par septimana,

xupiax.ï) Y¡;j.ápc¡ par dies dominicas,!.-io y.ví y. par manifestatilo, appartilo,

à x. y. X r, u í x où "/. u p t a x ó v par doininicum, ß ait x i Ç s i v par tingere,
•/.o ip.Y¡-cr¡ pr. o v par dormitorium, òc~ff&Xo<; par nuntius, tcevtsxoo-'cïj
par quinquagesima. C'est par un procédé analogue que les Juifs établis

dans l'Occident latin traduisaient le mot grec qui désignait le

repas précédant lesabbat, Seírcvov -/.ocOapsv, par cena pura. C'est

ce cena pura, usuel dans les communautés judéo-chrétiennes, qui,
comme l'a démontré M. M.-L. Wagner, a triomphé en
Sardaigne comme nom populaire du vendredi 2. Les termes latins
calqués sur les modèles grecs ont eu une destinée fort curieuse : tin-

i. Le mercredi eus ou ciunckesme (a. 1290), Gâcher, op. cit., 522.
2. La « media hebdomas » (ital. mezzedima, surselv. mediammo) ne serait-elle

pas, à l'origine, le « jour de jeûne », recommandé aux fidèles pour le mercredi

plus d'une fois par l'Église chrétienne des 111e et IVe siècles.



L HISTOIRE DE LA TERMINOLOGIE ECCLESIASTIQUE 57

gère pour baptizare, dormiloritim pour coemileritim, dominicum pour
kyriakon, nuntiiis pour angelos s'effacèrent assez vite pour des raisons

qu'il n'est guère difficile d'entrevoir. Mais apparit io pour epiphania,

quinquagesima pour pentecoste, dominica « dimanche pour kyiiake
hemera, en face de dies soils, septimana pour hebdomas ont réussi à

évincer partiellement ou totalement le mot grec antérieur. Fait à

noter, l'Italie centrale et méridionale, où dans les communautés
chrétiennes les Grecs avaient représenté de bonne heure un élément

important et où la reprise de la suprématie politique par l'empire
byzantin, à partir du milieu du vie siècle, fortifiait la position
de l'Église orientale, a maintenu les termes grecs : ecclesia : chiesa,

epiphania : befana, pentecoste -.pentecoste, coemiteriii : cimitero. Le Nord-
Est de la France semble avoir été plus accueillant pour la terminologie

latinisée : chinqttesme pour « pemecôte », atrium pour « coe-
miterium », apparition pour « epiphania » : se sont implantés dans
les régions reconquises au christianisme pendant les Ve et vie
siècles. C'est donc peut-être une erreur de considérer l'ancien

picard chinquesme, le wallon siqueme comme un archaïsme de la

langue chrétienne. Le quinquagesima, attesté pour la première fois en
Gaule au sens de « Pentecôte » dans les actes du concile d'Orléans
de l'an 511, semble être une innovation que n'a pas admise la langue
ecclésiastique des diocèses constitués au cours des 111e et ive siècles,
mais quia triomphé dans les nouvelles circonscriptions périphériques
de l'Occident, en Espagne, en Rhétie et au Nord de la France 2.

1. M. W. v. Wartburg dans FEW, s .v. epiphania, cite comme premier auteur
chrétien qui emploie t he ophania le Marseillais Gennadius (ve siècle) : c'est tlieo-

phania qui a été le concurrent le plus redoutable d'epiphania (anc. limous brefania,

anc. messin bruvenie) et du terme calqué sur le mot grec : apparitione (anc.
frç. (a)paricion) ; anc. frç. liephane, ti(é)fagne, ti'ejphaine ; aprov. taufania, tojania
qui est attesté surtout dans les chartes du Sud-Ouest de la France. L'Italie
possède deux aires de the ophania : 1) la province ecclésiastique du patriarche
d'Aquilée (teophania : anc. vénit. pasqua tofania, Merlo, liai, dial., Il, 254)
qui subsiste dans le Val di Non tofania (Battisti), Val di Fassa, livinall. pasca tofania

(Schneller, 244) et AIS, P. 313 (Val di Fassa), 315 (Livinallongo). Le friou-

_

lan pasca tafaide, tef-, enregistré aussi par Pirona2 (s.v. pifauie sans localisation),
ne figure pas dans YAIS; — 2) la Sicile offre tufania a côté de (éjpifania et i tre re.

Aquilée et la Sicile sont les deux portes ouvertes à la langue ecclésiastique de

l'Orient qui pénétra dans le Midi de la France par Marseille, Narbonne et Bordeaux.

2. Il me semble qu'eutre cette manière de voir, exposée déjà dans la Kirchensprache,

p. 12, et celle de M. Meyer-Lübke, Waiter und Sachen, IX, 10, il n'existe

guère de différence notable. Le seul point où nous ne sommes pas d'accord con-



58 j. jud

Au point où nous sommes parvenus, nous croyons utile de faire
défiler en une fois le groupe de mots ou de variantes de mots
particuliers à l'ancienne terminologie chrétienne qui étaient en usage
dans le territoire picard et en partie dans le territoire wallon. Les

voici : glise pour église, aitre pour cimetière, treïsme pour ipiphanie,
candeler pour Chandeleur, caresmel pour carême-prenant, le respus
dimanche pour le « dimanche précédant le dimanche des Rameaux »,.

blanc jeudi pour jeudi saint, chinkesme pour pentecôte ¦ : notons
d'autre part l'absence presque complète de basilica et de martyretum
dans la toponymie du Nord-Est du territoire de langue française.
La terminologie plus récente du Nord-Est de la France offre de
frappantes analogies avec celle de l'Espagne centrale et méridionale.
Ici la reconquista a fini par supprimer non seulement la mosquée,,
mais aussi les communautés chrétiennes mozarabes qui avaient en

partie gardé la tradition de la terminologie chrétienne de l'Espagne
visigothique. Obligée de refaire en Espagne l'organisation du territoire

reconquis, l'Église romaine introduisit dans le Centre et le

cerne l'irl. ceincigais que M. M.-L. veut expliquer par l'emprunta la langue
ecclésiastique de la Britannia Christiana, tandis que l'absence du mot quinquagesima en

anc. cymrique m'avait amené à postuler l'emprunt au latin ecclésiastique de la
Gaule. M. Meyer-Lübke ne semble tenir compte ni de l'article de H. Zimmer,
Galliens Anteil an Irlands Christianisierung, Sitzungsberichte der h. Preuss.

Akademie der Wiss., XX, 543 ni de mets tels que domnach, baisiec « dominicum,
b asilica) qui se rencontrent en anc.irl., mais manquent dans le vieux cymrique.

M. Meyer-Lübke fait état de quinquagesima qui figure dans le Cod. Theodos.,
XV, 5,5 : en réalité, il s'agit d'un texte rédigé le Ier février 425 à Constantinople
par Théodose II et Valentinien I qui, dans un mandement adressé à un préfet résidant

dans l'Orient, interdisent les jeux publics « dominico qui septimanae totius
primus est dies et natalis adque epifaniorum Christi, paschae etiam et quinquage-
simae diebus... » (éd. Mommsen) : ce texte du ve siècle plaide, me semble-t-il,
en faveur de l'avènement tardif de quinquagesima en regard d'un pentecoste officiel,
enraciné dans la langue des chrétiens des Eglises d'Italie dès le 111e siècle. — Aux
exemples anciens de chinquesme il ne m'est pas possible d'en ajouter de nouveaux :

dans le Cartul. de Notre-Dame-des-Ardents à Arras, p. 106 (a. 1194) je lis :

« après le josdi après le clos cinquesme » que je n'ose interpréter par cinquesme

pentecôte). L'exemple puisé dans les Archives de Saint-Omer (v. Godefroy)
est sans doute le même que celui qui est imprimé dans le Recueil des doc. relatifs
à l'hist. de la draperie en Flandre, II, 261 (a. 1250-53) : de la Chinqueme duskes a

feste de Toussains.

I. Ce n'est que dans les documents picards et surtout lorrains qu'on rencontre
erestientè avec un sens que Godefroy définit par « église », mais qu'on voudrait
voir mieux précisé par un historien du droit ecclésiastique.



L HISTOIRE DE LA TERMINOLOGIE ECCLESIASTIQUE 59

Midi du pays un lexique religieux en partie renouvelé et modelé sulla

liturgie romaine et latine. Ainsi des latinismes remplacent
dans le Centre et le Midi de l'Espagne les anciens termes ou leur
font une concurrence acharnée : natividad ou navidad au lieu de

nadal, candelaria à la place de candelera, pentecostes ou pascua del espíritu

sancta au lieu de cincuesma, presbitero à côté de preste.

Quand on compare enfin la terminologie religieuse du moyen
âge à celle qui a été conservée par les parlers français du xxe siècle,
force est bien de constater que les provinces ecclésiastiques de la

France sont en train d'abandonner leurs particularités traditionnelles
au profit du seul terme officiel reconnu par la langue littéraire. En

Italie les mêmes tendances se manifestent avec une netteté
impressionnante. Le moment est donc venu de se demander si, comme
les phénomènes d'expansion dont nous avons parlé dans la première
partie de cette étude, la déchéance du terme provincial s'effectue
aussi à l'intérieur des limites du diocèse. Sous ce rapport, l'étude des

cartes del'Atlas linguistique de l'Italie est instructive, parce que notre
enquête a tenu compte des parlers usuels dans les grands centres régionaux

qui sont en même temps les sièges épiscopaux importants du

pays. Voici comment les faits se présentent : la carte ci-jointe (VII)
reproduit les aires des deux variantes phonétiques de l'italien chiesa :

l'aire blanche la zone de chiesa avec mi-occlusive initiale sourde cesa,

l'aire indiquée par des hachures horizontales la zone de gesa avec mi-
occlusive sonore, qui répond au point de vue phonétique au français
église : gesa et église sont sortis du même type roman eg 1 e s i a. Chiesa,

mot de la langue littéraire et mot officiel de l'Église romaine, empiète
depuis longtemps sur la zone de gesa, d'une façon imperceptible et

sournoise, il est vrai. Le patoisant du Nord de l'Italie sait fort bien

qu'à la consonne initiale ghj- du toscan dans ghianda, ghiaja, ghiottone

correspond dans son dialecte g : ganda, géra, goton. Il sait aussi

que l'italien chiamare, chiaro, chiave est rendu par cama, car, cafi.

Donc rien de plus facile pour lui que de naturaliser l'italien chiesa

en le travestissant en cesa qui facilitera plus tard la victoire finale de la

forme littéraire chiesa. Or l'examen de la carte « chiesa » de l'Atlas
linguistique et ethnographique de l'Italie et de la Suisse méridionale nous

permet de suivre les étapes de l'unification de la Haute-Italie au

profit de chiesa (v. carte VII). Quoique les noms de lieu ainsi que
les témoignages de Boerio s'accordent pour assurer l'existence de



6o J. JUD

l'ancienne forme ¿esa dans le dialecte de la ville de Venise, les

deux sujets que notre enquêteur a interrogés ont répondu par cesa,

forme refaite sur chiesa. L'installation de la forme littéraire camouflée

par le patois est bel et bien achevée dans la métropole dont le

patriarche, successeur de celui d'Aquilée, a joué un rôle decisi
dans l'histoire ecclésiastique de la Vénétie. En effet, la forme cesa

refaite sur chiesa a déjà pris possession des sièges épiscopaux de

Padoue, de Vicence et de Vérone qui dépendent de Venise.
Les communes relevant au spirituel de ces trois centres régionaux

se sont empressées à leur tour d'abandonner leur ancienne
forme. Il n'y a pas longtemps que Belluno, siège d'un évêché qui
embrasse la partie supérieure de la Piave, a renoncé à son tour à

l'ancienne forme gesa en faveur de cesa. Mais ici le processus de
nivellement phonétique n'est pas encore achevé, puisque gesa résiste de

son mieux dans les paroisses rurales. Si la Vénétie est en train de

céder à la forme métropolitaine cesa, au détriment de la forme
ancienne et autochthone gesa, le Piémont par contre assiste à la

prise de contact, et, pour ainsi dire, aux premières escarmouches

que se livrent dans les villes la forme autochthone gesa et l'intrus
patoisé : cesa. Les deux sièges épiscopaux de Cuneo et de Turin
viennent d'abandonner la forme ancienne, mais la forme nouvelle
cesa n'a pas encore réussi à pénétrer dans la campagne qui s'obstine
à maintenir son gesa traditionnel. Seule la grande province
ecclésiastique actuelle de Milan offre l'aspect d'une zone intacte où les

positions du mot ancien gesa ne sont pas encore ébranlées. Milan,
Còme, Lugano, à l'instar de la circonscription métropolitaine,
continuent à maintenir ¿¿sa qu'ont légué les ancêtres.

La carte « Noci » de l'Atlas linguistique de la France permet,
croyons-nous, de constater des faits analogues à ceux que nous
venons d'examîner. Sur la foi des témoignages que j'ai recueillis
dans les chartes et que M. Duraffour a ensuite enrichis en puisant
dans des documents inédits, le diocèse de Lyon connut au moyen
âge le mot chalende pour « Noël » jusqu'au xvie siècle ; aujourd'hui,
une assez vaste zone autour de Lyon n'offre plus que noyé, forme
patoisée d'un noë(l) antérieur attesté dans le Centre de la France.
Ce noyé, adapté à la phonétique lyonnaise, confine au Nord à une
autre variante de noti qui est notivi; à l'Est, vers Grenoble, noyé s'arrête

devant l'aire de tsalende (cf. carte VI). Lorsqu'on s'avise de

situer les paroisses qui offrent la forme noyi sur une carte diocésaine



L'HISTOIRE DE LA TERMINOLOGIE ECCLESIASTIQUE éi

d'avant 1789, on constate que noyé couvre le diocèse de Lyon et

quatre communes limitrophes (P. 928, 908, 921, 931) situées dans

les diocèses de Besançon; Grenoble et Mâcon, mais économiquement

englobées dans la zone du grand centre industriel. Si, au
ve siècle, Lugudunum propageait dans l'étendue de son diocèse calendas

comme nom de la fête appelée natalis à Rome, on voit la

métropole du Sud-Est abandonner dès le xvie siècle la tradition
séculaire en sacrifiant son ancien tsalende au profit du français no'èl

déguisé sous la forme patoisé noyé que la ville moderne va imposer
à sa grande banlieue. Ainsi nous assistons aujourd'hui à l'unification

delà langue ecclésiastique, qui, réalisée depuis longtemps dans

l'Église officielle par l'ascendant de la liturgie romaine sur celle de

la Gaule et de l'Espagne, fait maintenant des progrès rapides
dans la langue vulgaire des pays romans : partout les anciens

régionalismes s'effacent devant l'autorité du terme consacré par la

langue littéraire et adopté par l'Église nationale.

INDEX DES MOTS ETUDIES

apparinone « épiphanie », 56 Chandeleur, 18 ss.

ascensa, 35 chiesa, 59

ascensione, 33 dartientaghe«épiphanie», 24,n., 52

atrium «cimetière», 55 dimanche, 44
Avitus (Sanctus), 12, 11. dimanche (respus), 54

basilica, 13,49, 50 domenica delle palme, 37
bisbe « évêque », 26 dominicu (die), 44
brefania prov., 48, n. dominus (« Dompierre »), 49, n.
calandro prov., 16, n. ecclesia, 49
calendas «Weihnachten», 13 epiphania, 48, 11. 57
calenne cal., 14 episcopu, 26

campana, 38 filiolu, 39
candelaia, 21 gaskerech « juin », 53, n.
candeleira lang., 18 gesa « église », 59

candeler pic, 52 glas frç., 47, n.
candelosa « Chandeleur », 18 ss., 27 gleisa prov., 49
carême-entrant, 20, 41 glise « église », 52
caresmel « carnaval », 41, n. hebdomas (media) « mercredi »,
carnelaxare, 42 56, n.
carnelevare, 42 hebdómada poenalis « semaine
carnestoltes, 42 sainte », 49



62 J. JUD

hosanna « dimanche des rameaux »

17, 47
introitus « carnaval », 42

jeudi (blanc) « jeudi saint », 54

Macé, 48, n.

martou « Toussaint », 3 ss., 25

martyretu « cimetière », 55

moutier « église », 11, 50, n.
natale, 15, 29

nataux (jours), 44, 11.

nau « noël », 29

noël, 29
nouvel « noël », 60

noyel « noci », 60

ognissanti, 22

Palmsonntag all., 37, 11.

pametè mess. « buis », 37, 11.

paques closes « quasimodo », 43

paques fleuries « dimanche des

rameaux », 17, 50

pâquette « pâquerette», 17, n.

parochia, 46, n.

parofia, 48, n.

pasca de natale, 43

pascha pentccosten, 43

pasqua delle rose « pentecôte », 43

plebe, 46, n.
quinquagesima « pentecôte », 15,

5é
_ramoliva gen. « dimanche des

rameaux », 38

ramospalmis « dimanche des ra¬

meaux », 17, 37, 50

Rémy (jour de Saint-), 25

rogationes, 42
Sadurni (Sant-), 31

sambatu, 20, n., 46.
sambedi, 9, 20, n., 46, n.
sando « samedi », 46, n.
sanctulu « filleul », 39

Satuminus (Sanctus), 30

scu(r)otu (giurnu) « les Cendres »,
41.

semoraul anc. frib. « juin », 53, n.

siguum « cloche », 38

tchandeleuse wall. « Chandeleur »,

52, n.

theophania « épiphanie», 57, n.
toussaint, 3 ss.

tredecimu « épiphanie », 53

treismes « épiphanie», 33

Vedastus (Sanctus), 30

Zürich. J. JUD.



CARTE

AIRE DEMART0U70USSAINTDANS LE SUD-OUES T DE LA FRANCE.

27 igeai;

+

<M

+
-F

H=.<

\Per/tt'i¡ir>&?\

s~syf£ffôfffë_

+ communes oyau/ourd'huije

mot 'martou' esta/testé

=] noms des villes ou lemot 'martror'

estälteste dans les chartes du moyen-âge

- régions ou lemot estattesté

au moyen-age



CARTE III
***** limite enlre les diocèses de Lausanne-Genève-Lyon el* de Bale - Besançon

limite actuelle de 'calendas' el" cnoéls;
ancienne limite de 'calendas'el" cnoèT d après les chartes du moyen-âge.

• • •

~j

<_.-;.¦

23

|JURA |

33
64

n

32 S3

[SAONE -ET^

919. V, m

; *+++?++* /918 **+.,
909

/917

f». .'1

*+++*

,••>., 927

I a/^30V7 [AIN • •
32S

914
915

935 \
913

911 %y°n

924

RHONE
/912

.-Ó 922

818

++ ÍÍ+-*
Neuchâtel\ r.

r*

y*'*">&

93S

959

^Lausanne
9E9

1ZT

958 "J

/""».y 973

9
Í

347 957

978f % Geneve

977
956

946

H.'SAVOIE 975
9G7945 •\ /-.y^'-7 v /y.

96S
975

•" I

933

•
954

SES

988

943

921

\7
; 829

931
953

SAVOIE



+++++4

CARTE V

Limite occidentale de 'calendas'
Limite occidentale de 'candelouso'

"fc i ~r
on

e<o
**. =c

oc

Bordeaux +*
•m«Aurillac VA, calendas»*^T^^nadala

•*

candelouéoe

.#•••••7
v candeliere* î "=7

Nîmesx^íAlb

Toulouse / Montpellier

L^Narbonne Mar ei
^

••...u/\
S.. —

\._.

\/
Perpignan



CARTE VI

Oc Noyel ' forme du diocèse de Lyon

V«IIVJl*^C>^7 >-iv« U.V^/1 1

ID < 20

.S

(928)

30 ,•/'
/Y f 939

(L 937

.A /

/ 945

' 40 50

959

1 SAONE-ET'L. |

907 '

919

j- 909 j|
: 906 ./

<
'"*' " '^ßMacon LAIN]

'fà /®/ ®

C^ : ®

:^g)\
'-v.

V :

j

®

®

,-~-, Í927)' v..

@

947

/e

94B

/ 958 >
V

\
957 j

/
<

956

H. - SAVOIE

944

/L "ì ® Lyórfì.
1 (819) / W f @> ••-.W j | RHONE | ¿fi ""•--....-¦

x? <®

/ X
t V.

V
(S)

1.'

940

933 "I A-X

943

942

"-954

953

\ (V

955"": À
K f 1

V

965

964

| LOIRE XJs^ i
i ST-*—¦w' ®
S V-"V/
ï ; 829

/ 816 /
r* :

817 "--....'.....j 1 920 '- }
815 / : /

® SAVOIE

9E3
ISÈRE


	Sur l'histoire de la terminologie ecclésiastique de la France et de l'Italie

