
Zeitschrift: Revue historique vaudoise

Herausgeber: Société vaudoise d'histoire et d'archéologie

Band: 126 (2018)

Artikel: Jacques et Claudine, le vigneron et l’effeuilleuse

Autor: Raboud-Schüle, Isabelle

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-954827

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-954827
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ISABELLE RABOUD-SCHÜLE

JACQUES ET CLAUDINE,
LE VIGNERON ET L'EFFEUILLEUSE

Alors que la Confrérie des Vignerons s'attache à récompenser les meilleurs tâcherons

en organisant cortèges et Fêtes, quelle représentation donne-t-elle du vigneron qu'elle
célèbre? Cherchons une réponse dans les livrets des spectacles depuis 1797 ainsi que
dans quelques publications des parades antérieures. Ces livrets rassemblent les textes

choisis parla Confrérie, ainsi que des chansons populaires adaptées à la célébration et

revues selon les besoins de chaque époque. Les costumes avec les attributs des

figurants et les gestes mis en scène complètent ce portrait. Les Fêtes des Vignerons n'ont

jamais eu vocation de décrire ni d'expliquer, elles rendent un hommage aux travailleurs

de la vigne. Elles réaffirment ainsi le rôle qui leur est assigné dans le corps social

et les principes même qui guident cette activité productive au cœur du pays.

Cultivateurs, les vignerons des Fêtes sont d'abord des hommes, des maris et des pères

de famille. Travailleurs, ils assument un travail manuel et joignent à leur force physique
les qualités morales qui en font de bons citoyens. En gens du cru, ils s'expriment dans

leur patois local et s'intègrent dans un réseau économique qui donne de l'ouvrage aux

artisans comme aux travailleuses et travailleurs temporaires venus des régions voisines.

« QUI ES-TU, VIGNERON »

Signe des temps et expression du besoin surgi à la fin du XXe siècle, la célébration de

1999 a élevé, pour la première fois, le vigneron-tâcheron au rôle principal avec le

personnage d'Arlevin. La chanson1 qui lui est dédiée pour la cérémonie du couronnement

donne le ton tout en l'inscrivant d'emblée dans un esprit de continuité: «Toute l'année

a travaillé». Au cours du spectacle, celui qui représente le vigneron couronné - et

à travers lui tous les vignerons -, festoie à la foire qui marque la fin de sa saison.

Fatigué, il se laisse même aller à rêver de rentables immeubles en construction dans ses

vignes. Mais bientôt le printemps le remet à l'ouvrage: il transpire entre les contrôles de

1 « La Chanson d'Arlevin », texte de François Debluë, musique de Jean-François Bovard, in Jean-François

Bovard, Michel Hostettler, Jost Meier, François Debluë, 14 Chants et danses populaires de la Fête des Vignerons

1999 : avec accompagnement de piano, Vevey: Confrérie des Vignerons, 1999.

Acteurs de la vigne - RHV 126, 2018, pp. 315-331



316 | Jacques et Claudine, le vigneron et l'effeuilleuse

sa vigne par les experts et les fusées à tirer contre la grêle, il se démène jusqu'à la grande

bacchanale des vendanges. Son habit de fête symbolise celui du travailleur, maculé de

terre, de sulfate de cuivre et encore du suif de cave utilisé pour étanchéifier les tonneaux.

Ce vigneron archétypique de 1999 établit, dans le tableau final, le pont entre les générations.

Il convoque les aïeux et transmet sa couronne à l'enfant qui murmure «amour et

joie». Le cycle est ainsi réamorcé comme le dernier couplet de sa chanson qui annonce

que « demain devra recommencer, à sa vigne à son vin... »

Dans les Fêtes précédentes, et particulièrement dans les toutes premières célébrées

au tournant du XVIIIe au XIXe siècle, la figure du vigneron n'occupait pas une place aussi

centrale. Il n'apparaissait pas non plus dans chacune des saisons. La Fête organisée parla
« Société des vignerons » se veut, dès ses origines, une grande fête de l'Agriculture.

Gloire à l'art qui de la Nature

Sait multiplier les bienfaits,

Chantons, chantons l'Agriculture
Célébrons ses heureux succès.2

Le vigneron couronné entonne, au nom de tous les travailleurs : « Oh jour de Gloire et

d'Allégresse, Triomphe des Agriculteurs. » Ce chant, d'un auteur inconnu, est repris dans

les Fêtes successives jusqu'en 1889. Le refrain célèbre l'ordre établi, alors justement que
le siècle est politiquement troublé: «Libres mais sans licence, unissons à jamais, le

travail, l'espérance, la concorde et la paix»3.

TRIOMPHE DE L'AGRICULTURE

Les vignerons des Fêtes constituent le peuple travailleur, le «gros des troupes», que la

Confrérie invite à participer en nombre4. À la parade de 1791, leur imposante cohorte

défile en cinq sections quasi militaires. La gravure les montre portant le fossoir sur

l'épaule, à l'image d'un régiment armé. Dès 1797, la Fête se structure en saisons,

chacune sous l'égide d'une divinité. Avec Palès, les troupeaux de petit bétail sortent au

printemps, Cérès règne sur l'été dédié aux blés et moissons. Bacchus s'établit à la vigne et

honore le temps des vendanges. Noé préside à l'hiver, saison des bûcherons et des noces

2 « Chant au couronnement des vignerons », in Hymnes & couplets de la Fête d'agriculture célébrée par la
Société des vignerons à Vevey le 6 août 1819, Vevey: Loertscher et fils, 1819, p. 1.

3 «Vigneron Couronné», in ibid., p. 2.

4 Manual du 3.8.1783. Cité dans Sabine Carruzzo-Frey, Patricia Ferrari, Du Labeur aux Honneurs : Quatre

siècles d'histoire de la Confrérie des Vignerons et de ses Fêtes, Vevey: Confrérie des Vignerons, Montreux:

Imprimerie Corbaz, 1998, p. 143.



Isabelle Raboud-Schüle | 317

Parade de la Fête des Vignerons de 1797.

villageoises. Cette évocation calendaire par symboles et travaux agraires ne fait pas
apparaître la continuité d'un travail viticole spécialisé qui réclame ses ouvriers tout au long
d'une année vigneronne. Comme dans les vignettes des almanachs, les travaux de la vigne
s'intercalent entre d'autres activités agricoles saisonnières telles que le jardinage, urgent

au printemps, le bûcheronnage possible seulement durant l'hiver. La continuité du travail

viticole sur toute l'année n'apparaît que dans les descriptions et les images du XXe siècle5.

Pour les besoins du spectacle, les travaux sont mimés dans chaque tableau par des

personnages dotés d'attributs reconnaissables qui en font des bergers et des bergères, des

faneurs, des moissonneuses, des chasseurs. Toutes ces figures spécifiques, jouées donc

par des personnes différentes, ne reflètent pas pour autant la réalité paysanne, ni tant
fragmentée ni spécialisée. La pluriactivité est importante jusqu'au XXe siècle, même en région

fortement viticole, ne serait-ce que pour produire une partie de l'alimentation familiale et

entretenir les quelques animaux indispensables pour le trait ou le lait.

De même, l'espace rural n'est pas évoqué par les textes en tant que monoculture,

comme le laisserait supposer le vignoble actuel de Lavaux. Le pays suggéré par les

poèmes comprend au contraire des herbages, des cultures et des forêts. Les coteaux

de ceps avoisinent des vergers, des jardins et des prairies. « Des prés, des champs, des

vignes, tous les travaux sont dignes, assurément de figurer aux tableaux qu'à nos yeux
on fait paraître pour honorer cette fête... » En outre, la vigne ne concurrence pas les

blés sur les bonnes terres arables car elle tire précisément parti d'espaces improductifs.

« Les rochers sans verdure » deviennent ainsi « l'empire du dieu Bacchus qui se

plaît à sourire aux fatigues du vigneron» (1797).

5 Voir dans ce volume la contribution de Séverine André, pp. 445-456.



318 | Jacques et Claudine, le vigneron et l'effeuilleuse

Alors que les jardins sont immanquablement gais et fleuris, ce sont les champs qui
fournissent la base de l'alimentation et son principal symbole, le blé indispensable pour
faire le pain. Le fromage gras et le jambon du «ressat» (1819) font figure d'exception et

sont réservés - avec les bricelets - aux jours de liesse. Jusqu'à la Fête de 1977 qui met

encore en scène l'arrivée triomphante des machines, les moissons composent le temps

fort, central voire biblique des spectacles. La récolte des céréales a effectivement exigé

pendant des siècles le travail le plus intense de l'année paysanne et le temps des moissons

est réputé pénible, avant les vendanges qui viennent joyeusement clore le cycle agraire. Le

peuple vigneron se nourrit de pain d'abord et le vin issu des vignes n'apparaît donc pas

comme un produit nourricier mais apporte quelque chose de plus : il réjouit et récompense.

CES CHÈRES CLAUDINES

À la fécondité de la terre bien cultivée fait écho celle du couple et de la famille. La mise en

scène de la noce scelle la rencontre. Celle du cousin Jacques et de sa Claudine s'est

évidemment faite au gré des travaux saisonniers et plus particulièrement durant les temps

forts à la vigne :

Dans le mois de juin, effeuillant la vigne,

Notre grand cousin remarqua Claudine,

puis en cueillant le raisin

l'Amour a fait son chemin

Pendant la vendange...

De nos bons aïeux, nous suivrons l'usage,

Du père Noé, soignerons l'ouvrage,

En plantant, en fossoyant,

Déchargeant et esserbant...

avec nos Claudines.

Allons à présent avec nos Climènes

Jouir au cellier du fruit de nos peines.

Mettre en perce nos tonneaux,

Goûter tous au vin nouveau.

Et danser nos belles.6

6 « Ronde des jeunes gens à la Noce du Village », in Livret officiel de la Fête des Vignerons de 1797, s.l : s.n,

1797, p. 35.



Isabelle Raboud-Schüle | 319

Cette chanson reprend des éléments populaires, qui sont d'ailleurs peut-être d'origine

littéraire avec cette sensibilité rousseauiste de la fin du XVIIIe siècle. Le prénom
Claudine désigne, jusqu'à aujourd'hui et pour certains Vaudois, la bonne amie à qui
le jeune homme conte fleurette. Claudine et Climène, deux prénoms peu courants,

se trouvent réunies déjà un siècle plus tôt par Molière dans sa pièce de 1668, Georges

Dandin ou le mari confondu.

Les bouquets de fleurs et paniers de fruits portés par les figurants rappellent les

antiques cornes d'abondance et symbolisent la fécondité. Cela se pratique toujours
avec le bouquet de la mariée. Les semailles menées par la figure centrale du semeur

(Fête des Vignerons de 1851 et de 1905) et symétriquement la plantation de la vigne
établissent directement le lien entre l'ensemencement et la procréation humaine, préalable

à la transmission familiale de la terre. La Chanson du travail du vigneron de 1791,

Tsanson de labey dey vegnolan en patois, comporte à cet égard des éléments suggestifs

dignes de l'apparemment sage « À la claire fontaine ». Peut-être adoucie d'allusions trop
révolutionnaires à la demande de Leurs Excellences de Berne7, la chanson brocarde

néanmoins ceux qui s'intéressent à la vigne sans y travailler. Elle adapte une ritournelle

populaire préexistante, mélodie probablement suffisamment connue à l'époque et

dont il reste quelques couplets entremêlés dans les questions viticoles : « Courons vite

cousin, dans notre vigne, planter ces chapons avec ces filles... et il faut planter profond
caria terre nouvelle doit être bien fossoriée [labourée] sinon elle reste ingrate... il faut

nous marier, dansons la valse, nous aurons de nouveaux fruits à la Pentecôte»8.

L'idylle entre le vigneron, c'est-à-dire l'Homme, et la Femme incarnée par la

vendangeuse, traverse toutes les Fêtes, du XIXe siècle romantique jusqu'à celle de 1905

qui cite à nouveau la Chanson des Claudines de 1797. La noce conclut la rencontre

amoureuse et va de pair avec la plantation d'une nouvelle vigne et la promesse d'une

génération future.

D'autres rites festifs émaillent les scènes des spectacles et suggèrent ces moments

où les couples peuvent se former: l'arrivée des vendangeuses, les soirées animées

après les effeuilles, la danse autour du pressoir, le repas des vendanges. René Morax,

librettiste de la Fête de 1905, intègre à son livret plusieurs textes des éditions
précédentes dont la Chanson des Vignerons de l'Automne de Louis Favrat de 1889. La brave

vendangeuse, qui cette fois s'appelle Julie, doit un baiser au porteur de brante quand

il trouve une grappe oubliée. Cet usage du «remolon» se raconte et se répète jusqu'à
nos jours.

7 Sabine Carruzzo-Frey, Patricia Ferrari-Dupont, Du labeur aux honneurs..op. cit., p. 269.

8 N. W. Robert, «Ancienne chanson patoise de la Fête des Vignerons, publiée par N.W. Robert», in ASTP, 2,

1898, [http://doi.org/10.5169/seals-109512], consulté le 18 septembre 2017, ETH-BibliothekZürich.



320 I Jacques et Claudine, le vigneron et l'effeuilleuse

Chanson des Vignerons d'automne

(Fête des Vignerons 1889, en français lors de la Fête des Vignerons 1905)9

III
Clliau bravettè veneindjausè

Amft-vo lo remolon

Fédè pas lè z'epouairausè

Nos rernolein à tzavon

Fautvouâiti

Sè veilli
Se la galèsa Julie

Laissé auquiè à grapelli.

Nos charmantes vendangeuses

Aimez-vous le remolon?

Ne faites pas les peureuses
Nous embrassons bel et bien.

Attention

regardons,

Si la belle Julie

A laissé un grapillon

«À LA SOCIÉTÉ, PRENDS TA SERPETTE»10

Les femmes ne sont pas seulement évoquées dans les Fêtes des Vignerons ; elles en

font pleinement partie. Au XVIIIe siècle, elles ne sont pas admises à jouer des rôles

théâtraux mais les bergers sont accompagnés de bergères, les jardiniers de jardinières,
les faucheurs de faneuses ou de noueuses de gerbes. Dans chaque saison et chaque

tableau, les femmes apparaissent. Au cours du XIXe siècle, on les voit figurer des rôles

bien définis. Comme d'autres branches de l'agriculture, la viticulture a besoin de bras

et des travaux spécifiques sont réservés à la main-d'œuvre féminine. Les effeuilleuses,

ainsi nommées en français régional romand, secondent temporairement les vignerons.

9 « Chansons des Vignerons de l'Automne », in Livret officiel de la Fête des Vignerons : se célébrant à Vevey les 4,5,
7, 8,10 etil août 1905,Vevey: Confrérie des vignerons, Société de l'imp. etlith. Klausfelder, 1905, pp. 107-111.

10 Extrait de «Ancienne chanson patoise de la Fête des Vignerons» 1791, couplet 14, in E. Cotti, ASTP vol. 1

à 2,1897, p. 237.



Isabelle Raboud-Schiile | 321

Clément Castella et le groupe de bêcheurs, Fête des Vignerons de 1905.

Pour domestiquer le feuillage pendant sa croissance aux mois de mai et juin, elles

doivent attacher les rameaux, enlever les entre-jets gourmands qui naissent à l'aisselle

des feuilles, pincer les bouts des pampres et ainsi maîtriser le développement des

rameaux. Ce travail se fait à mains nues, sans outil. Dans les cortèges et les spectacles

des Fêtes, les femmes n'arborent donc aucun outil caractéristique. Leur costume et

leur attitude suffit à les singulariser. À l'inverse, les vignerons brandissent un fossoir,

emblème de leur profession et quelques figurants manient le plantoir ou le sécateur.

Le fossoir, un pic à deux dents et à long manche, sert à ameublir le sol et y intégrer
la fumure. Tout ce travail à la force des biceps est nécessaire pour lutter contre les

mauvaises herbes et maintenir la fertilité de la terre. Le fossoir est remplacé en été par
le rablet, une lame montée perpendiculairement sur un long manche, utilisé pour
sectionner rapidement au ras du sol les nouvelles pousses indésirables et garder « propre »

le terrain autour des ceps. Avant le milieu du XXe siècle qui a vu arriver la mécanisation,

toute relative sur les vignes très pentues, puis se généraliser l'utilisation des

désherbants chimiques, le labourage à la main représente une part très conséquente

et indispensable du travail viticole. Pour l'exécuter, il faut un grand nombre de bras qui
incarnent, dans chaque Fête, l'importance et l'exigence de ce travail de la terre.



322 I Jacques et Claudine, le vigneron et l'effeuilleuse

Alors que les vignerons défilent avec leur outil sur l'épaule, les Confrères paradent
et font cortège armés d'une serpe. La lame courbe est montée elle aussi sur un long

manche, pour la circonstance. La jolie serpe reste aujourd'hui encore l'insigne que les

membres de la Confrérie portent sur leur veste. Avant l'arrivée sur le marché des

sécateurs manufacturés à la fin du XIXe siècle, la serpette est véritablement, et ce depuis

l'époque romaine, l'outil tranchant spécifique à la vigne. Elle symbolise cette culture

par l'action fondamentale de la taille. Cette intervention est déterminante pour la

production du raisin mais aussi pour la formation et la durabilité des ceps. La serpe représente

donc tout le savoir-faire vigneron. Les deux outils, serpe et fossoir, rendent bien

visible la différence de statut. Les Confrères se présentent comme détenteurs du savoir

agronomique nécessaire à la conduite des ceps. Les vignerons constituent la force de

travail et, en tant que laboureurs, ils sont affectés prioritairement au fastidieux travail
du sol autour des ceps. La présence des rémouleurs à leurs côtés et celle des tonneliers

au pressoir pendant les vendanges vient confirmer l'importance du travail des vignerons.

Leurs outils s'usent vite et les forgerons sont constamment réclamés pour les

réparer ou leur en façonner de nouveaux.
Les viticulteurs assument au cours d'une année bien d'autres travaux, désherbage

ou plantations, qui ne sont que furtivement évoqués dans l'argument des spectacles : la

taille, le choix des cépages et des modes de conduite (en 1865 il est fait mention du plant

vaudois), les échalas sont cités (1905) alors que des opérations importantes comme
l'entretien des murs, le remontage de la terre, la fumure ne le sont guère. Il faut évaluer ces

simplifications à l'aune d'un spectacle ou les « simulacres de travaux» mentionnés dans

les livrets et les gestes mimés doivent produire un jeu suffisammentvisuel: les fossoirs,

tous les outils à long manche, les faux et les râteaux des faneurs, les fléaux des

moissonneurs et les cognées des bûcherons s'agitent en rythme dans les scènes de chaque

saison. Dans l'arène, l'attention du vigneron penché sur le cep pour une taille attentive

ou l'ébourgeonnage à mains nues ne se traduit pas aussi efficacement en chorégraphie.

Une partie des vignerons défilent avec la hotte ou la brante. Dans le monde agricole

préindustriel, le portage de charges, tout comme le maniement de grands outils et de

lames tranchantes, n'est pas pour autant un travail exclusivement réservé aux hommes.

La main-d'œuvre féminine contribue également à des travaux de force, qu'il s'agisse de

la terre qu'il faut remonter sur les parcelles en pente, de la fumure à répartir ou du bois

et des fagots de sarments à emmener. Toutefois, dans une représentation symbolique
du monde viticole, et en particulier celle qui en est écrite par les Fêtes des Vignerons, la

brante appartient systématiquement au jeune homme et c'est lui qui porte la vendange.

La femme cueille, équipée de paniers ou d'une petite seille et elle contribue, par une
succession de petites actions agiles, à remplir la grande brante.



Isabelle Raboud-Schüle | 323

Placide Currat, 1890, «À mon ami F. Herberhold, professeur. Souvenir du concert du 17 avril 1895 donné
à Bulle pour les incendiés de Gampel. P. Currat».



324 I Jacques et Claudine, le vigneron et l'effeuilleuse

Une répartition des rôles similaire s'observe ailleurs et pour les régions laitières,

en particulier dans les images de costumes régionaux créées depuis la fin du XVIIIe siècle

par les peintres et les nombreux «petits-maîtres suisses» du genre. L'homme, le

vigneron comme l'armailli, porte la brante ou s'y appuie le temps d'une pause, alors

que son accorte compagne garde sur la hanche sa petite seille ou présente son baquet
de crème. Les collections de gravures diffusent ces scènes rustiques à large échelle

durant tout le XIXe siècle et ce stéréotype sert de modèle pour les spectacles des

groupes folkloriques, les cortèges, toutes ces reconstitutions historisantes en costumes

et même pour quelques dioramas de musées, ceci quasiment jusqu'à nos jours. Les

catalogues de costumes des Fêtes des Vignerons apportent eux aussi leur contribution

au genre grâce à leur large diffusion.
Les livrets des spectacles veveysans véhiculent encore une autre distinction dans

les rôles bien définis des hommes et des femmes. Les vignerons sont tous du cru. Leurs

épouses, discrètes, concoctent un bon repas pour les vendanges mais n'apparaissent
évidemment pas en tant que groupe constitué, comme elles n'ont pas de statut dans

la société. Des groupes de femmes jeunes et encore non mariées, arrivent temporairement

dans les villages viticoles. Engagées en renfort saisonnier, elles proviennent des

régions voisines. Ces effeuilleuses - c'est le terme utilisé régionalement pour les

personnes qui travaillent aux effeuilles de la vigne - sont Savoyardes, venues de l'autre
côté du lac, Valaisannes et même Valdôtaines. Certaines d'entre elles reviennent au

moment des vendanges. Leur présence anime quelques joyeuses soirées et émous-

tillent les vignerons, dont le « cousin lacques » de la chanson du XVIIIe siècle.

Bien avant que les études des folkloristes ne s'attellent, à la fin du XIXe siècle, à la

description et à l'interprétation des rites et symboles du monde paysan, les Fêtes des

Vignerons mettent en scène une représentation bien ordonnée du monde rural. C'est

le symbole d'une société où chacun tient la place qui lui est assignée. Les rôles des

hommes et des femmes s'y doivent d'être visiblement distincts tout comme leurs
costumes et les objets qui leur servent d'attributs.

Les vignerons - il faut rappeler qu'il s'agit toujours d'un collectif dans les

Fêtes - conservent ces mêmes caractéristiques pendant près de deux siècles. Leur

image est bien retravaillée à chaque édition par les créateurs et organisateurs des

spectacles. Il s'agit d'en faire une figure universelle, le symbole des joies et des peines de

tout habitant de la région, capable d'émouvoir un public venu aussi d'ailleurs, et surtout
de milieux sociaux non paysans, et plus large que celui des propriétaires fonciers
intéressés parle rendement de l'agriculture. En tant que célébration, la Fête interprète, mais

sans la décrire, une réalité complexe et variée du travail sur le terrain, avec ses aléas

et les évolutions de chaque exploitation dans des contextes économiques changeants.



Isabelle Raboud-Schüle | 325

Image probablement réalisée en souvenir de la Fête des Vignerons de 1819: la date figure sur le collier de la

vache. Dessin aquarellé de Friedrich Meyer (1802-1837), daté 1822.

L'évolution des techniques de la viticulture apparaît, quoique timidement, dans

chacune des Fêtes, même si les références au passé abondent avec des outils désuets

et les chars hippomobiles appréciés au siècle de la motorisation. Le rôle du vigneron
dans la continuité et l'aspect immémorial de sa relation avec la nature figure toujours

au premier plan. Les dangers sont naturels avec le gel, l'orage et la grêle, sans lien

encore avec l'évolution du climat qui génère les inquiétudes du XXIe siècle. L'arrivée

des maladies et des ravageurs, surtout dès la seconde moitié du XIXe siècle, implique
une lutte acharnée et des travaux supplémentaires. De nouveaux outils spécifiques, de

la boille à sulfater aux fusées anti-grêle jusqu'à l'hélicoptère (1999) s'intègrent donc

à la mise en scène. On est ambivalent face au progrès comme sur l'usage de produits

chimiques dangereux pour la nature mais nécessaires (1955,1977). La lutte contre les

ravageurs et les maladies utilise alors une violence de mode guerrier (1955, 1999) et

le vigneron combattant reçoit les félicitations en «parfait lutteur» (Fête des Vignerons
1955, tableau de l'Eté: les ravageurs). Moins spectaculaire, le risque économique pèse

sur le vigneron puisque l'impact des maladies et la mauvaise récolte ont pour
conséquence - non vitale? - qu'il faut se passer de vin. «Il faut à cause d'eux, sulfater sur



326 I Jacques et Claudine, le vigneron et l'effeuilleuse

les pointes, sinon faudra au Nouvel-An, boire l'eau des Avants, pour du vin blanc, boire

l'eau des Avants»11 (1905).

MIEUX QU'ICI NOUS NE POUVONS ÊTRE

La célébration des travailleurs couronnés ne peut s'embarrasser de pessimisme, la

Confrérie ayant choisi de récompenser ceux qui contribuent au succès plutôt que de

réprimander les tâcherons négligents. Dans les années qui suivent la famine de 1816,

sévère dans toute l'Europe, des dizaines de milliers de Suisses, Valaisans, Fribourgeois,

Bernois, Lucernois, Argoviens, préfèrent quitter leurs campagnes et s'embarquent vers

d'autres continents avec la promesse de terres plus vastes et fertiles. Une année avant

la Fête de 1819, des Suisses fondent Nova Friburgo au Brésil et mettent leurs espoirs
dans la culture du café. Sans évoquer la misère qui frappe le monde rural des régions
voisines et voit s'exiler une partie des siens, le vignoble de la région veveysanne se

présente à la Fête en pays parfait pour le bonheur de ses habitants. L'hymne du vigneron
couronné chanté en ouverture de la Fête des Vignerons 1819 et repris lors des Fêtes

suivantes, l'affirme explicitement: «Loin des cieux qui nous ont vu naître voudrions-nous

follement courir? Mieux qu'ici nous ne pouvons être. Nous voulons yvivre et mourir»12.

SAVOYARDS, MONTREUSIENS, MONTAGNARDS, À CHACUN SON PATOIS

Citoyen modèle et fidèle, le vigneron est bien ancré dans sa région. Il s'exprime dans

son patois et les Fêtes du XIXe siècle font une large place aux chansons dans cet idiome

local. En 1851, le poète officiel Jean Mulhauser intègre des textes en patois de François

Oyex. Puis il requiert les paroles des auteurs patoisants Louis Favrat et Charles Felix

pour la Fête de 1865. L'édition de 1889 comprend des vers de Charles-César Deneraz.

René Morax pour celle de 1905 et Pierre Girard pour celle de 1927 citent une partie de

ces mêmes textes en patois avec leur traduction en français.
On peut s'interroger sur cette continuité alors même que l'usage du patois à l'école

a été interdit par le canton de Vaud en 1806, soit peu d'années après son indépendance.

S'agit-il d'un effet de scènes visant à faire particulièrement couleur locale et démontrer

ainsi l'ancrage terrien des vignerons au langage spécifique, émaillé de termes

techniques compris des seuls connaisseurs? La traduction française de ces chansons n'est

donnée qu'irrégulièrement dans les livrets et ne devient incontournable qu'au XXe siècle.

S'agit-il d'un mouvement traditionaliste animé dans la continuité des écrits du

11 Livret officiel de la Fête des Vignerons..op. cit., 1905, p. 107.

12 Livret officiel de la Fête des vignerons: célébrée à Vevey les 26 & 27juillet 1865, Vevey: chez tous les

libraires; Lausanne: impr. Tissot, Bron & Cie, 1865, p. 24.



Isabelle Raboud-Schüle | 327

pasteur de Montreux, Philippe-Sirice Bridel (1757-1845), éditeur du Conservateur helvétique

et auteur du premier ouvrage lexicographique sur le patois de la Suisse romande?13

Tous ces passionnés de parler locaux, auteurs de chansons populaires, s'avèrent être

des érudits, soucieux de la connaissance linguistique et de sa défense, mais ne sont pas
des vignerons. Ils adaptent des ritournelles françaises connues en dotant leur mélodie

de nouvelles paroles en patois. Ainsi le chant des Vignerons du printemps de la Fête

de 183314 se chante sur l'air «Amis la matinée est belle», une rengaine suffisamment

connue de tous à l'époque.
Le Doyen Bridel avait eu, avant ses continuateurs dont Favrat, une ambition plus

importante, celle de créer une poésie nationale suisse d'expression française et «où

l'amour de la Suisse transcende l'identité cantonale»15. Il publie les paroles du ranz des

vaches en patois gruérien en 1813 et à la Fête de 1819 déjà, le livret mentionne pour la

première fois que « Les montagnards chantent le ranz des vaches connu, les Armaillis
dei Colombetaz »16. De même lors de la Fête de 1833, « les vachers arriveront avec leurs

vaches et ustensiles sur un char, ils simuleront leurs travaux et chanteront quelques

couplets du ranz des vaches, si connu, puis ils se mettront en marche en chantant»17.

Ces figurants interprètent ensuite un second texte, également en patois, qui décrit le

plaisir de monter à l'alpage, d'y trouver un beau pâturage pour fabriquer du fromage

bien gras. Les gardiens des troupeaux de vaches et les vignerons ne sont toutefois pas
les seuls à s'exprimer en patois dans les spectacles, en particulier celui de 1833: un
rémouleur s'exprime en patois savoyard, des vachers parlent celui de Montreux et le

parler local se fait entendre dans le tableau de la noce. Le chant des labours de l'édition
de 1905 est en patois du Jorat.

La couleur locale donnée par des textes patois inscrit les travailleurs dans une

mosaïque régionale aux subtiles différences linguistiques. Contrairement aux

apparences, cette diversité souligne la visée nationale des Fêtes et leur dimension patriotique

marquée. Elle révèle aussi les indispensables relations avec les régions voisines.

Des travailleuses et des artisans ne proviennent pas seulement de l'arrière-pays vau-

13 Louis Favrat (éd.), Glossaire du patois de la Suisse romande, parle doyen Bridel, avec un appendice

comprenant une série de traductions de la parabole de l'Enfant prodigue, quelques morceaux patois en vers et

en prose et une collection de proverbes, le tout recueilli et annoté parL. Favrat, Lausanne: Bridel, 1866,

MDR, t. XXI.

14 Souvenir de Vevey, recueil complet des chants de la Fête des Vignerons célébrée à Vevey les 8 et 9 août 1833,

Vevey: Maulaz-Iossaud, 1833, p. 25.

15 Michel Grandjean, «Bridel, Philippe-Sirice», in DHS, [www.dhs.ch], mis en ligne le 12 janvier 2011,

consulté le 1er mai 2017.

16 Hymnes & couplets de la Fête... 1819, op. cit., p. 8.

17 Souvenir de Vevey..., op. cit., p. 21.



328 I Jacques et Claudine, le vigneron et l'effeuilleuse

dois mais aussi de France voisine car le vigneron agit au cœur d'une économie en

réseaux. Autour de lui gravite une foule d'artisans spécialisés venus en partie
d'ailleurs : tonneliers convoqués dans l'urgence à la veille des vendanges, rémouleurs

itinérants, forgerons et maréchaux, éleveurs et producteurs de fromage saisonniers, sans

oublier les bûcherons des Avants sans qui il n'y a pas moyen de se chauffer en hiver. La

chanson «Chacun son métier, chacun sa spécialité» de 199918 joue sur cette diversité

et sur la particularité de toutes ces professions. François Deblüe, le librettiste, souligne
ainsi dans son poème les subtilités spécifiques du métier de vigneron en scandant des

termes techniques: «rebioler, reterser, débourrage... ». Il conclut néanmoins «c'est à

n'y rien comprendre » ce qui renforce les particularismes un peu mystérieux de ce

savoir-faire. Signe des temps pourtant, à la fin du XXe siècle, la mise en valeur des

compétences spécifiques de la viticulture a pris une importance plus centrale. Ceci apparaît

comme une nouveauté car la Fête se distancie ainsi du portrait, jusque-là ancré

essentiellement dans la continuité, du collectif des vignerons laboureurs. Elle répond

ainsi au besoin de reconnaissance d'une profession fortement minoritaire au sein de la

population de la région et, de loin, également à la volonté de défendre les vins suisses

dans un contexte ouvert et plus concurrentiel.

FÊTE DES VIGNERONS N'EST PAS FÊTE DES VENDANGES

Pour ceux qui appartiennent au monde de la vigne, par leurs racines paysannes et

vigneronnes, la Fête ne reflète pas la réalité de leur quotidien ni les us et coutumes

qu'ils se sont transmis de génération en génération sur les chemins des vignes et des

pressoirs. Au contraire, la Fête est exceptionnelle. Pour eux, les artistes des Fêtes ont

mis en forme des idées, des motifs, des images qui ont ensuite pris, par leur large

diffusion, valeur de folklore vigneron vaudois. La Fête des Vignerons a ainsi contribué,

comme d'autres grandes manifestations et spectacles, à consolider des symboles et à

alimenter le livre des images régionales et nationales.

18 «Chanson des spécialistes», texte de François Debluë, musique de Michel Hostettler, in Jean-François

Bovard, ...,14 Chants et danses..., 1999, op. cit.



Isabelle Raboud-Schüle | 329

Liauba, le ranz des vignes?

Le chant nommé le « ranz des vaches » est perçu au début du XXIe siècle comme un emblème

traditionnel de la Suisse et, plus spécifiquement, comme un hymne du canton de Fribourg1.
Des mélodies d'appel du troupeau sont attestées en de nombreuses variantes régionales

et ceci de longue date. Un «Air suisse appelé rans des vaches » est publié par Jean-Jacques

Rousseau dans son Dictionnaire de musique de (1768). Au début du XIXe siècle, divers

«Kuhreihen » - terme allemand désignant ces mélodies - reviennent sur le devant de la

scène, en particulier à l'occasion de la Fête des bergers d'Unspunnen (1805) où ils sont

exécutés au cor des Alpes. De nombreux imprimés vont ensuite contribuer à la formalisation

et à la diffusion de cet air, mais le ranz que l'on reconnaît au XXe siècle n'est alors qu'une
version parmi de nombreuses autres2.

La version gruérienne en est publiée en 1813 dans la première livraison du Conservateur

suisse ou Recueil complet des étrennes helvétiennes où sont éditées la musique, des paroles

en patois et en français ainsi qu'un commentaire de Philippe-Sirice Bridel (1757-1845). Les

origines du texte restent pourtant difficiles à cerner. Bridel a correspondu dans les années

1790 avec Pierre-Léon Pettolaz, notaire à Charmey, à qui il demande de lui transmettre des

chansons en patois et, en particulier, celle du ranz des vaches. Du côté de Charmey cette

quête reste infructueuse, en raison, selon le notaire3, de la concurrence que font à l'époque
les chansons françaises et révolutionnaires au répertoire traditionnel. Bridel publie le texte

du ranz en 1813 et précise en note qu'il a comparé plusieurs versions provenant des confins

de Fribourg et du Pays-d'Enhaut vaudois afin d'en retenir la plus complète. Il rappelle également

les publications précédentes de cet air et notamment celle de Georges Tarenne, éditée

avec d'autres versions quelques mois avant celle du doyen Bridel, en cette même année

18134.

À la Fête de 1819, il est chanté à l'unisson par un groupe de vachers. Dans le libretto le

texte ne figure pas car «les montagnards chantent le ranz bien connu». Si on a pu penser

1 Le Ranz des vaches, dossier publié en septembre 2012 dans la Liste suisse des traditions vivantes,

[www.traditionsvivantes.ch], rédigé par lean Steinauer avec la collaboration de Denis Buchs, Samuel

Sandoz, Isabelle Raboud-Schüle. Ce texte se base sur les recherches faites pour la publication suivante:

Isabelle Raboud-Schüle et Serge Rossier « Traditions emblématiques de la Gruyère au commencement...

l'écrit! », in Le patrimoine oral: ancrage, transmission et édition dans l'espace galloroman, Berne: Peter

Lang, 2016, pp. 53-67.

2 lohann Rudolf Wyss, Gabriel Lory (père), Franz Hegi, Sammlung von Schweizer Kühreihen und
Volksliedern Receuil [sic] de Ranz de vaches et chansons nationales de la Suisse, Berne: I.I. Burgdorfer, 1818,

3e éd., XX et 136 p.

3 Lettre de Pettolaz à Bridel du 12 décembre 1791. Voir Pierre Rime, Histoires du Pays et Val de

Charmey, Yens-sur-Morges : Cabédita, 2012, pp. 47-58 et p. 68.

4 Le Conservateur Suisse ou Recueil complet des Etrennes Helvétiennes, éd. augmentée t. 1, Lausanne :

Knab, 1813, pp. 429-435.



330 I Jacques et Claudine, le vigneron et l'effeuilleuse

que les vignerons entretenaient des relations économiques réciproques avec les éleveurs

des Préalpes et de la Gruyère, de telles interactions ne sont guère avérées. L'arrière-pays
de prairies et de pâturages cité dans les Fêtes se situe dans les hauteurs dominant Lavaux,

dans le Jorat ou du côté des Avants. Les vignerons n'ont alors pas les mêmes relations avec

la Gruyère ou le Pays-d'Enhaut dont les convois de meules de fromage en route pour Lyon

transitent par Vevey depuis le début du XVIIIe siècle.

L'intégration du ranz des vaches à la Fête de 1819 répond donc vraisemblablement à une

autre préoccupation. Les deux fêtes d'Unspunnen sont organisées, en 1805 et 1808, par les

Bernois pour apaiser les tensions entre leurville et les paysans de l'Oberland. La mélodie de

l'appel aux troupeaux se retrouve déjà dans les partitions des compositeurs comme André

Ernest Modeste Grétry (1791) ou comme Friedrich Schiller qui l'insère dans «Guillaume

Tell» (1804). L'air du ranz résonne dans les oeuvres de Beethoven, Berlioz, Schumann,

Mendelssohn, Rossini, Liszt, Wagner et encore dans le jazz moderne. C'est le Doyen Bridel, pasteur

à Montreux, qui propose les couplets d'une version chantée. Les organisateurs de la

Fête 1819 se saisissent fort à propos de cette nouveauté qui apporte un élément patriotique
d'envergure nationale. Depuis lors et de manière continue, le ranz est devenu un incontournable.

Comment expliquer ce phénomène

Avant les armaillis vachers eux-mêmes, ce sont des notables de la Gruyère qui vont soutenir

cet intérêt pour une mélodie nationale par leurs publications et leur engagement. En 1870

et 1871, le peintre fribourgeois Joseph Reichlen, natif de laTour-de-Trême, publie une notice,
le chant, harmonisé en choral, et quelques couplets en patois du ranz dans son ouvrage
illustré Le Chamois5. Il raconte que les bergers des Colombettes en ont créé les paroles

sur l'air déjà rendu célèbre par le musicien Viotti6 Dès la Fête en 1889 et jusqu'en 1955,

des notables le chantent en solo, habitués qu'ils sont à faire entendre leur voix en public.
Le premier d'entre eux, Placide Currat (1846-1906), né à Grandvillard, est notaire à Morat

puis à Bulle. Il connaît une célébrité internationale comme chanteur armailli. Il relie le ranz
de manière forte à la Gruyère et porte cette image loin à la ronde. Il se produit à Fribourg
lors du Tir fédéral de 1881, à Genève (1887), à Neuchâtel, à Vevey à la Fête des Vignerons de

1889, à Paris en 1891, à Londres, Dublin et encore à la Fête de 1905. Le soliste de la Fête des

Vignerons devient un sujet de carte postale tout autant qu'un symbole d'unité nationale dont

la Suisse a bien besoin à cette époque.

Son costume de velours trop élégant fait débat parmi ses compatriotes fribourgeois, au

moment où le folklore est aménagé pour exalter la ruralité montagnarde. La santé de Currat

5 J. Reichlen, le Chamois: journal scientifique, historique et littéraire; Fribourg: Lang, 1869-1872. «Le Ranz

des vaches», 2e année n° 10,1870. Les paroles sont publiées dans les numéros suivants, dans la 3e année,

1871.

6 Giovanni Battista Viotti, 1755-1824, violoniste virtuose, compositeur, directeur de l'Opéra de Paris.



Isabelle Raboud-Schüle | 331

étant altérée, Clément Castella, recruté pour chanter le solo du semeur, reste à l'arrière-plan
comme éventuel remplaçant. C'est lui qui va, après le décès de Currat, enregistrer le premier
disque consacré au chant7. Au début du XXe siècle, c'est un autre notable fribourgeois, l'abbé

Joseph Bovet (1879-1951) qui insère le ranz des vaches dans ses oeuvres, dont le Festspiel

«Mon Pays» en 1934. Dans ses harmonisations pour solo accompagné d'un choeur à 4 voix,
le chant se réduit à un nombre limité de couplets (6 en patois et 5 en français dans l'édition

originale de Nos Chansons, 1911) et l'argument de la montée à l'alpage âprement négociée avec

le curé passe au second plan. Les versions de Bovet s'imposent et laissent même croire qu'il
est l'auteur de cette mélodie séculaire.

Ce n'est que dans les deux dernières Fêtes du XXe siècle que le soliste du ranz des vaches est

choisi paysan et éleveur actif. Cette exigence d'authenticité parachève le mouvement de son

inscription dans l'économie alpestre fribourgeoise. La mélodie avait été jusque-là remise sur
le devant de la scène par les écrivains, les compositeurs et le chant relayé par les notables,

soucieux d'incarner ainsi leurs intérêts pour le monde rural.

Depuis deux siècles et plus, le ranz est écrit et s'apprend sur partition. Il comporte pourtant
plusieurs dimensions immatérielles comme la posture du soliste prenant appui sur sa canne

d'armailli sculptée et la prononciation du patois. D'autres dimensions se sont effacées, dont

celle que Bridel avait adoptée, c'est la voix féminine. Il compose son récit, dans sa notice,

autour de l'émotion qu'il a ressentie lorsqu'il a entendu l'air au cor des Alpes auquel «une

voix de femme se mêlait et formait un unisson parfait»8. Toutefois, le solo a été chanté à la

Fête et presque partout ailleurs par des hommes. Les dames font pourtant partie intégrante du

groupe des armaillis comme elles figurent dans les groupes de vignerons. Le rôle de l'armailli
se calque sur l'organisation des chalets d'alpages fribourgeois où les équipes d'armaillis et

de garçons de chalets engagés par les éleveurs pour la saison sont exclusivement masculines

et où le fromager, le maître-armailli, est responsable de l'ensemble. Les femmes restent à la

ferme pour assumer alors les lourds travaux de l'été et les foins. Cette répartition du travail

change dès les années 1980 avec des alpages exploités en famille et, depuis les années 2010,

une femme qui assume la responsabilité de fromager. Néanmoins, le chant du ranz exécuté par
une voix féminine reste, au printemps 2017, le thème d'un joli poisson d'avril journalistique9.

7 Clément Castella, Le Ranz des Vaches, Disque pour le gramophone 1907. Phonothèque nationale

HR4431 RES, face A, (sur la face B : Les Bûcherons, de Casimir Meister.)
8 Le Conservateursuissse, t. 1,1813, p. 433.

9 Christophe Dutoit, « Une femme pour chanter le Ranz des vaches », La Gruyère, 1er avril 2017.




	Jacques et Claudine, le vigneron et l’effeuilleuse

