
Zeitschrift: Revue historique vaudoise

Herausgeber: Société vaudoise d'histoire et d'archéologie

Band: 125 (2017)

Artikel: La mémoire de l’origine : familles vaudoises, immigration et identité
huguenote

Autor: Bastian, Jean-Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-954846

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-954846
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jean-Pierre Bastian

LA MÉMOIRE DE L'ORIGINE :
FAMILLES VAUDOISES, IMMIGRATION
ET IDENTITÉ HUGUENOTE

Lors d'une récente recherche, j'ai eu l'occasion de mettre au jour le processus de

repeuplement de Lavaux par flux migratoires successifs1, à la suite des épidémies

endémiques qui décimèrent les habitants dès la Grande peste de 1349. Il en découle

qu'aujourd'hui une partie de la population de ce district viticole vaudois porte encore

les patronymes issus de hautes vallées alpines, déployés entre le XVe et la fin du

XVIe siècle. Aucune mémoire n'en avait été conservée et pour les descendants de ces

paysans de montagne la lecture de leur histoire fut une découverte; ils n'avaient en rien

conscience d'être liés à des flux migratoires alpins lombards, faucignerans et chablai-

siens. J'eus ainsi l'occasion d'interroger certains porteurs actuels des patronymes
anciens issus des immigrations étudiées ; grande fut ma surprise de constater qu'avant
de connaître les résultats de ma recherche, ils s'attribuaient fréquemment une filiation

huguenote2 ignorant toute autre origine. Pour quelques-uns même, se découvrir
descendants de paysans des Alpes plutôt que d'immigrés fuyant leur patrie après la

Révocation de l'Édit de Nantes (1685) pour cause de liberté de conscience avait quelque

chose de déconcertant. Car s'imaginer descendre de victimes de persécutions

religieuses octroyait d'emblée une plus-value morale à l'ancestralité, en particulier en

contexte protestant. Elle transformait le passé en une glorieuse épopée et l'ancêtre en

1 Jean-Pierre Bastian, Une immigration alpine à Lavaux aux XVe etXVIe siècles. Lombards, Faucignerans et

Chablaisiens, Lausanne: Bibliothèque historique vaudoise, 2012 (BHV 137).

2 Ce fut le cas par exemple de la mémoire familiale des Ponnaz de Grandvaux ou des Blanc de Belmont.

Dans le cas des Dentan de Lutry, bien que se sachant venus du val d'Aulps en Savoie du nord, ils
expliquaient leur arrivée à Lavaux vers la fin du XVIe siècle «pour cause de religion», alors que ce val fut
précisément de 1536 à 1589, sous domination valaisanne, donc catholique, et non pas bernoise, hypothéquant
ainsi toute éventuelle conversion au protestantisme comme cause d'une migration dont la seule raison,

en l'occurrence, fut la misère. Pour la reprise de la légende voir Christian Maillebuis, Un Darbyste au
XIXe siècle. Vie et pensée deI.M.A Dentan (1805-1873), Tence: Imprimerie Roux, 1991, pp. 14-15. Et pour
un recadrage de l'immigration à Lavaux des Dentan, taillables de l'abbaye d'Aulps, voir Jean-Pierre

Bastian, Une immigration alpine à Lavaux..., op. cit., p. 106.

Revue historique vaudoise, tome 125, 2017, pp. 133-150



134 | La mémoire de l'origine des familles vaudoises, immigration et identité huguenote

un héros de la foi. Je me suis alors demandé comment une telle idée avait pu s'imposer
de manière aussi réitérative au sein de secteurs sociaux qui n'avaient aucun moyen de

reconstruire leur ascendance, ni de preuves documentaires à disposition les enracinant

dans une filiation spécifique. On sait que, dès les années 1920, l'engouement populaire

pour l'héraldique3 conduisit la plupart des Vaudois à se doter d'un blason et, simultanément,

à s'inventer une origine. Au même moment, sur la base d'une vaste recherche

dans les archives communales vaudoises, Delédevant et Henrioud publiaient leur

somme4 sur les familles disposant d'un droit de bourgeoisie dans le Canton de Vaud,

indiquant souvent la date de réception et éventuellement le lieu de provenance extérieur au

canton. Mais, même si parfois la mention d'un village précis révélait une genèse alpine,

les familles vigneronnes de Lavaux eurent rarement l'occasion d'avoir accès à une

pareille source dont la connaissance n'atteignit que les secteurs sociaux suffisamment

éclairés à même d'en tirer profit. Jusque-là, seuls les milieux cultivés, aristocratiques

et bourgeois, souvent liés à des lignées de pasteurs étaient parvenus, à partir de

documents soigneusement conservés, à reconstruire leur passé familial et à garder les

preuves de leur origine ou de leur enracinement très ancien; ces familles disposaient à

la fois d'une solide transmission mémorielle et de membres éclairés à même de mener

les laborieuses recherches nécessaires dans les sources communales5; dans cet

esprit, un courant de mise en valeur des «généalogies des familles dont un ou

plusieurs membres sont arrivés à la notoriété ou à la notabilité dans la commune ou dans

l'État» vit le jour. Les premiers Recueils de généalogies vaudoises (1912-1935) servirent
à mettre en relief la distinction sociale dont certains notables se prévalaient6. Par

ailleurs, pour les familles dont l'enracinement sur sol vaudois ne remontait pas au-delà

du début du XVIIIe siècle, la transmission orale de la mémoire de l'immigration s'était

effectuée sans trop de difficultés, celle-ci couvrant au plus huit générations. En

revanche, il n'en allait pas de même pour celles dont les ancêtres, paysans de montagne,

étaient arrivés vers la fin du Moyen Âge de vallées alpines surpeuplées, comme

laboureurs-défricheurs, tâcherons ou vignolans pour cultiver les terres relevant de privés, de

religieux ou de corporations communales et renouveler ainsi la population décimée de

3 Donald Lindsay Galbreath, Armoriai vaudois, Genève : Slatkine, 19772 (1934).

4 Henry Delédevant, Marcel Henrioud, Le livre d'or des familles vaudoises, Répertoire des familles possédant

un droit de bourgeoisie dans le Canton de Vaud, Lausanne: Spes, 1923.

5 Par exemple Ernest Chavannes, Notes sur la famille Chavannes, Lausanne : Bridel, 1882 ou encore ACV, P

Exchaquet.
6 Société vaudoise de généalogie. Rapports du Comité présentés aux assemblées générales de 1910,1911 et

1912, Lausanne: Imprimeries réunies, 1913.



Jean-Pierre Bastian | 135

Lavaux. Elles n'avaient pu conserver trace d'un enracinement aussi ancien, d'une vingtaine

de générations, qui de plus ne participait pas d'une épopée héroïque comme l'était

celle du Refuge. Mais, plutôt que d'affronter l'anomie originelle, certains parmi les

descendants de ces familles préférèrent, au moment où il devenait à la mode de porter
blason, s'imaginer une filiation huguenote.

Ce que j'ai pu constater à Lavaux se vérifie sans doute de manière plus générale dans

le reste du canton où l'imaginaire d'une mémoire huguenote a souvent nourri les

discours généalogiques sur l'origine. Comment une telle invention a-t-elle pu s'imposer à

un niveau populaire dès la deuxième décennie du XXe siècle, alors qu'à Lavaux en

particulier, à quelques exceptions près7, aucun enracinement significatif de réfugiés français

ne fut manifeste? Je souhaite répondre à cette question en explorant le lien entre

immigration huguenote, distinction sociale et construction d'une représentation de

l'origine. L'hypothèse de travail est la suivante: dans le canton de Vaud, dès le milieu
du XIXe siècle, une élite sociale et religieuse, en partie d'origine huguenote, socialisée

par l'Église libre, est parvenue à imposer sa différence religieuse, en même temps que
la représentation d'un imaginaire huguenot. Se dire descendant de huguenot parut dès

lors un motif honorable venant éventuellement parer à l'anomie mémorielle de ceux qui
désiraient se doter d'une ancestralité. Cette plausibilité s'affirma alors auprès de

secteurs de la population qui ne participaient pas nécessairement du milieu libriste et qui
n'avaient pas les moyens de vérifier l'exactitude de leur provenance familiale supposée.

UNE FRACTURE RELIGIEUSE

Pour comprendre l'émergence d'une minorité porteuse d'une mémoire huguenote, il
convient de saisir le sens de la fracture religieuse qui a marqué l'histoire contemporaine

du canton. La Révolution radicale de février 1845 conduite par l'avocat Henri

Druey (1799-1855) mit fin à l'hégémonie politique des secteurs sociaux aristocratiques

et bourgeois liés à la Révolution libérale de 1830. Peu après, le 3 août 1845, le

gouvernement demanda aux pasteurs de lire en chaire un texte légitimant la nouvelle

Constitution qui devait être adoptée le 10 août suivant par le peuple. Une partie des

pasteurs refusa un tel procédé. Le gouvernement sanctionna les récalcitrants. Cela mena

l'ensemble des pasteurs à se réunir les 11 et 12 novembre 1845 à Lausanne et à

présenter leur démission, pensant qu'ils seraient suivis par le peuple des paroisses et que

le gouvernement serait acculé à reculer et à accorder une plus grande autonomie à

7 Par exemple pour la commune de Lutry, les Rousseil, vignerons à Savuit, seuls huguenots d'origine parmi
des dizaines de nouveaux bourgeois.



136 | La mémoire de l'origine des familles vaudoises, immigration et identité huguenote

l'Église nationale. Celle-ci se trouvait en effet dans un rapport de soumission à l'État

depuis les débuts de l'ancien régime bernois et la situation n'avait pas changé jusque-
là. La démission des pasteurs entraîna le gouvernement radical à leur intimer l'ordre
de réintégrer leur paroisse d'ici au 5 décembre, et en cas contraire, d'être démis de leur

fonction. Plus de la moitié des 220 pasteurs refusèrent et furent contraints de quitter
leur cure. Dès lors, ils convinrent de fonder une église indépendante de l'État. Un

synode constituant fut convoqué en novembre 1846 à Lausanne afin de rédiger les

statuts d'une nouvelle institution religieuse concurrente de l'Église nationale. En

mars 1847, les représentants d'une trentaine de communautés religieuses indépendantes

de tout le canton fondées entre-temps adoptèrent les statuts et proclamèrent la

constitution de l'Église évangélique libre du canton de Vaud. Le premier synode
ordinaire de la nouvelle organisation religieuse fut célébré les 9 et 10 juin 1847 dans la maison

de campagne «du Désert» appartenant au notable lausannois Théodore

Rivier-Vieusseux (1791-1875), dans un climat de persécution et de pression sur les

pasteurs et les fidèles d'une minorité religieuse dissidente; au cours de son parcours séculaire

(de 1847 à 1966), le mouvement libriste vaudois ne dépassa jamais les

5600 membres actifs dans le canton auxquels se joignirent éventuellement autant de

sympathisants. Le propos ici n'est pas d'en retracer l'organisation, ni le parcours, mais

seulement de préciser le milieu qui adhéra à la rupture8. La fracture religieuse correspondit

au clivage opposant deux factions politiques, les libéraux « conservateurs » et les

radicaux «démocrates». Les membres et les sympathisants de l'Église libre furent des

libéraux d'un point de vue politique car ils revendiquaient, contrairement aux radicaux,

l'autonomie, voire la séparation de l'Église et de l'État. Cependant, tous les libéraux ne

furent pas libristes; en revanche, tous les libristes furent libéraux, car ils rejetaient le

principe radical de soumission de l'Église à l'État. L'option religieuse mobilisa des

secteurs sociaux très précis, en particulier les élites dirigeantes libérales du canton

démises parla Révolution radicale de 1845. Dès lors, la base sociale de l'Église libre se

composa de familles en réseau issues de fractions de l'aristocratie et de la bourgeoisie

ainsi que d'une classe moyenne éduquée et aisée constituée de membres de professions

libérales. À ces secteurs dominants et dirigeants du mouvement s'articula une base

sociale modeste: une partie relevait des réseaux populaires de convertis participants
du premier Réveil religieux piétiste qui avait secoué le canton de 1818 à 1845 à laquelle

il faut ajouter des dépendants (domestiques, artisans, employés) de familles dominantes

8 Pour un ample développement, voir Jean-Pierre Bastian, La fracture religieuse vaudoise 1847-1966. L'Église

libre, «la Môme» et le canton de Vaud, Genève: Labor et Fides, 2016.



Jean-Pierre Bastian | 137

et les membres d'une petite-bourgeoisie ascendante. Au sein de la minorité libriste, une

mémoire huguenote fut particulièrement cultivée et mise en exergue par les élites

dirigeantes. Car la revendication de séparation du religieux et du politique et la persécution

que ce choix entraîna correspondirent aux luttes pour la liberté de conscience dont

avaient participé les réfugiés huguenots, un siècle et demi plus tôt. Ceci explique pourquoi

bon nombre des descendants vaudois d'immigrés du Refuge trouvèrent dans

l'Église libre des principes et des pratiques de piété participant d'un Réveil religieux
en affinité élective avec celles de leur mémoire familiale. Particulièrement actifs au plan

religieux, ils revendiquaient l'autonomie du sujet croyant porteur d'une foi chrétienne

régénérée dans un régime de séparation du religieux et du politique. La mémoire

huguenote fut véhiculée parles familles venues du Refuge. Elles composaient 6% de la

population en 1798 et en 1860, on dénombrait encore 615 huguenots pour 218 familles,
à Lausanne. Il fauty ajouter la présence de Camisards cévenols, dès 1705, prêts à participer

à des coups de force sur ou à partir du territoire vaudois9; enfin, le Séminaire français

de Lausanne (1726-1812) qui accueillit, peu après la Révocation de l'Édit de Nantes

(1685), les étudiants en théologie réformés à même de servir dans leurs églises de

provenance, alimenta cette mémoire. Toutefois, ce fut principalement la fracture de 1845

qui aviva les récits d'origine au sein des adhérents du mouvement religieux dissident au

moment où, un siècle et demi après la venue des immigrés huguenots, la conscience de

descendre d'une lignée de réfugiés pouvait considérablement s'atténuer. Cette mémoire

entretenue ou ravivée contribua à structurer une minorité religieuse qui lui donna sa

respectabilité et une cohérence sociale.

UNE INTERNATIONALE ET UNE MÉMOIRE HUGUENOTE

En consonance avec l'origine sociale des membres éminents du milieu dissident, une

mémoire huguenote liée à une internationale des affaires et de la piété caractérisa la

communauté libriste vaudoise. Le Pays de Vaud a été dès la fin du XVIIe et au début du

XVIIIe siècle une des terres privilégiées pour l'émigration des protestants français
persécutés. Ce deuxième Refuge, suite à la Révocation de l'Édit de Nantes de 1685, appelé

parfois le «Grand Refuge», fut beaucoup plus significatif que le premier du milieu du

XVIe siècle provoqué par les guerres de religion qui divisèrent alors la France. Dès la

fin du XVIIe siècle, nombre de réfugiés s'implantèrent dans les villes de Nyon, Morges,

9 L'affaire des «pirates du Léman» en juillet 1706, par exemple. Le 17 novembre 1706, les autorités lau¬

sannoises firent arrêter cinquante Camisards qui allaient passer le lac pour rejoindre le Piémont. James-

Alfred Porret,L'insurrection des Cévennes, 1702-1704, Lausanne: Payot, 1885, pp. 99-103 et 106.



138 | La mémoire de l'origine des familles vaudoises, immigration et identité huguenote

Lausanne et Vevey principalement10. Des Bourses françaises s'y créèrent afin de secourir

les nécessiteux et d'organiser une Bourgeoisie c'est-à-dire un droit de cité parallèle
à celui dont participaient les habitants du lieu. Elles duraient encore au milieu du

XIXe siècle11. Celle de Lausanne devenue «Corporation de la bourse française» était

décrite comme «une commune au milieu de la commune»; présidée par le pasteur
libriste Emmanuel Solomiac (1810-1865), elle avait en 1859 son assemblée, une direction

renouvelée tous les trois ans, un hôpital, «toute une remarquable organisation»;

ses membres avaient fondé des imprimeries, des ateliers de reliure, des chapelleries,

des tanneries entre autres activités commerciales. Elle fut alors liquidée et les fonds

disponibles versés à la Bourgeoisie de la ville12. Bien qu'intégré à la population d'un

point de vue économique, les immigrés du Refuge maintinrent une identité qui perdura

sur plusieurs générations; elle fut liée aux solidarités entretenues parles Bourses aussi

bien qu'à une endogamie récurrente13. Leur différence se marqua aussi par la piété,

comme l'a rappelé le pasteur libriste veveysan Iules Chavannes (1805-1874) auteur d'une

première étude significative sur les réfugiés français dans le pays de Vaud et particulièrement

à Vevey (1874). Il soulignait combien leur piété fut plus intense que la moyenne
vaudoise. C'est dans leurs cercles que les traditions piétistes se maintinrent actives. La

persécution qu'ils avaient endurée et «leur caractère passablement ascétique»
donnaient à leur religion «une teinte propre qui a répondu aux aspirations spirituelles et

aux désirs intimes de ceux qui éprouvaient le désir d'un réveil religieux et d'un retour
à une vie évangélique pratique »14.

Selon Chavannes, encore dans les premières années du XIXe siècle, les traditions

huguenotes se conservaient et se traduisaient par une « simplicité de costume, une
régularité scrupuleuse aux services religieux et en particulier à ceux de la semaine, une

10 Marie-Jeanne Ducommun, Dominique Quadroni, Le refuge protestant dans le Pays de Vaud (finXVIIe-début

XVIIIe), aspects d'une migration, Genève: Droz, 1991, P- 187.

11 Les bourses de Nyon, Lausanne et Bex furent dissoutes en 1860, celle de Morges en 1824 et celle de Vevey

en 1791. Seule celle de Rolle perdurait encore en 1986, cf. Etienne Burgy, «La bourse française de Rolle,

1716-1986: entraide et mémoire huguenote sur la côte vaudoise», Genève: Faculté des lettres, (mémoire
de licence), 1987.

12 Emmanuel Solomiac, Note historique sur la Direction de la Bourse Française de Lausanne, Lausanne:

Imprimerie Vincent, 1859. Le Chrétien évangélique, 1860, p. 46.

13 Avec une intégration économique réussie comme le montre Anne Radeff, «Identité et différence.

L'intégration des huguenots à Lausanne, 1698-1798 », in RSH, 36,3,1986, pp. 337-345. Les huguenots de

Lausanne composaient 6% de la population en 1798, soit 150 familles sur les 2150 que comptait la ville.
Voir aussi Bernard van Muyden, Pages d'histoire lausannoise, bourgeois et habitants, Lausanne: Bridel,
1911, p. 210.

14 Le Chrétien évangélique, 1861, pp. 136-141.



Jean-Pierre Bastian | 139

considération et affection pour les pasteurs ». Il y a là non seulement une des genèses du

piétisme en Pays de Vaud, mais la filiation directe de l'Église libre, au sein de laquelle
« les descendants de réfugiés étaient en si grand nombre »15, avec un courant et un
imaginaire qui la travaillèrent tout autant que les idées et la pensée du théologien,
philosophe et homme de lettre Alexandre Vinet (1797-1847) qui lui-même provenait d'une

famille du Refuge16. Le médecin Auguste Huc-Mazelet (1811-1869), issu d'une lignée
cévenole arrivée à Morges au début du XVIIIe siècle - fils lui-même d'un médecin

distingué et petit-fils par sa mère du landamann Henri Monod (1753-1833) - avait opté

pour l'Église libre en 1846. Vers la fin de sa vie, il se mit à produire «un recueil de

psaumes et de cantiques», le chroniqueur pouvant ainsi tout à loisir avancer que «le

vieil esprit huguenot avait repris le dessus »17. Cette mémoire et piété actives expliquent
aussi pourquoi bon nombre de pasteurs et adhérents de communautés libristes
arboraient fièrement leurs patronymes du Refuge au point que dans les chroniques
mortuaires, leur identité de «descendant de réfugiés français établis dans le canton de Vaud

après la Révocation» fut toujours mise en exergue18. Les pasteurs et professeurs de théologie

libristes, Baup, Barnaud, Bernus, Bersier, Bonnard, Buscarlet, Centurier, Couvreu,

Espérandieu, Galliard, Hostache, laulmes, Lecoultre, Manuel, Mercier, Monod, Rivier,

Solomiac,Terrisse, Vautier, Vinet, parmi d'autres descendants d'immigrés du Refuge

furent porteurs de cette mémoire entretenue dans le cercle familial; on la retrouvait
chez quelques aristocrates de La Côte (d'Albenas, de Saint-George, de Loriol, de Portes,

de Beausobre, Du Plessis-Gouret) aussi bien que chez les fidèles d'une active classe

moyenne tels les Baup, Bonnard à Nyon, les Manuel, Terrisse, Vernet à Rolle, les

Mousson, lohannot, Huc-Mazelet, Vautier à Morges, les Ausset, Bonnet, Brun, Durand,

Durieu, Espérandieu, Levade à Vevey et dans le milieu lausannois des affaires avec les

Francillon, Lasserre, Marcel, Mercier, Rivier, parmi d'autres19. L'identité huguenote
perdura dans ces réseaux par la force de la transmission familiale, à la manière de ce que

15 Comme l'observait en 1867 le Chrétien évangélique, 1867, p. 108.

16 Originaire du Dauphiné, voir Emile Piguet, « Contribution à l'histoire et à la généalogie des Vinet », in RHV,

40,1932, pp. 219-237.

17 Henri Berthoud, « Dr Auguste Huc-Mazelet», in Le Chrétien évangélique, 1869, pp. 372-384. La famille Huc-

Mazelet était originaire de Génolhac en Lozère.

18 Par exemple, voir la «Biographie du Professeur Charles Baup (1811-1863) », in Le Chrétien évangélique,

1863, p. 384 ou celle d'Armand de Beausobre (1812-1894), «de famille de vieux huguenots», Le Lien,
février 1894, p. 3.

19 Comme Almaric-Prédéric Buscarlet (1836-1928), pasteur de l'Église écossaise de Lausanne de 1876 à 1910.

Sans oublier les principaux acteurs du Réveil genevois qui appartenaient à la deuxième génération de

descendants de réfugiés, dont César Malan, Ami Bost, Louis Gaussen, entre autres.



140 | La mémoire de l'origine des familles vaudoises, immigration et identité huguenote

l'historien Philippe Joutard a brillamment démontré au plan populaire en Cévennes

concernant la «légende des Camisards» entretenue parla tradition orale aussi bien que

parles publications continues ravivant la mémoire de la geste héroïque des paysans-prophètes

d'une guérilla rurale qui dura de 1702 à 170420. De même, dans les cercles vau-

dois du Réveil, en parallèle avec la transmission familiale, l'activation historiographique
de la mémoire du Refuge apparut très tôt, dès 1842, sous la plume du pasteur Daniel-

Alexandre Chavannes (1765-1846) auteur d'une «Note historique sur les réfugiés au Pays

de Gex, 1703-1707 » parue dans le Journal de la Société vaudoise d'utilité publique21. Par

la suite, d'autres travaux participèrent d'une même démarche: dès 1859, le pasteur
lausannois Louis Bridel (1813-1866) traitait de la figure du pasteur nîmois PaulRabaut (1718-

1794) et les protestants français au XVIIIe siècle; dès 1860, paraissaient les premiers
articles de Jules Chavannes dans le Chrétien évangélique (1858-1897), publication
bihebdomadaire lancée par Louis Bridel et Alexis Reymond; en outre, en 1847 était réédité le

Théâtre sacré des Cévennes de Maximilien Misson paru à Londres en 1707, parle réveillé

genevois Ami Bost, lui-même descendant de réfugiés de la Drôme, sous le titre Les

prophètes protestants. Les conférences dans les chapelles entretinrent aussi très tôt cette

mémoire comme celles du pasteurAuguste Bonnard (1828-1908) en 1867 sur «le Refuge

huguenot dans le Pays de Vaud»22. L'élan historiographique conduit parles Libristes
perdura au gré de la commémoration en 1885 du bi-centenaire de la Révocation de l'Édit de

Nantes, et au-delà23. Ces auteurs contribuèrent à fixer le cadre social de la mémoire du

milieu au-delà des familles directement issues de l'immigration huguenote24. Ainsi,
Ernest Chavannes-Dapples (1821-1895) publia en 1882 une notice historique sur les

principaux membres de sa famille, fortement liée au mouvement dissident veveysan et vau-

dois, en les faisant remonter à un ancêtre commun venu du côté savoyard du Léman vers

1602 et naturalisé en 1618. Bien que n'ayant aucun rapport avec le premier ni avec le

20 Philippe Joutard, La légende des Camisards. Une sensibilité au passé, Paris : Gallimard, 1977, pp. 329-340.

21 Daniel Alexandre Chavannes, « Notes historiques sur les Réfugiés au Pays de Gex, 1703-1707 », in Journal
de la Société vaudoise d'utilité publique, 1842, pp. 113-124. Dans le Pays de Gex, l'Édit de Nantes est

suspendu dès 1662.

22 Auguste Bonnard, «Le Refuge dans le Pays de Vaud», in Le Chrétien évangélique, 1867, pp. 307-317.

23 Ainsi: Adam Vulliet, Scènes de la révocation de l'Édit de Nantes, Lausanne: Bridel, 1885. James-Alfred

Porret,L'insurrection des Cévennes...,op. cit. Jacques Cart, «Les protestants français réfugiés dans le Pays

de Vaud et la Bourse française de Rolle», in RHV, 1,1893, pp. 171-182 et 193-205. Jacques Cart, «Un chef

camisard à Lausanne», in RHV, 13,1906, pp. 1-11 et pp. 33-43. Jacques Bonzon, La direction des Pauvres

Réfugiés Français de Nyon 1688-1860, Lausanne: Imprimeries réunies, 1901. Bernard de Cérenville,
Camisards et partisans dans le Pays de Vaud (1703-1707), d'après des documents inédits, Lausanne:

Imprimeries réunies, 1910. Henri Yersin, «Les réfugiés pour la cause de religion à Rolle», in RHV, 45,

1937, pp. 232-243.



Jean-Pierre Bastian | 141

second Refuge et sans preuve d'une éventuelle conversion antérieure à sa venue, il
l'enracina d'emblée dans cette genèse en le supposant «au nombre de ces réfugiés pour
cause de religion»25. La défense de cette mémoire comme partie du passé collectifvau-

dois perdurait encore vive dans les années 1930 parmi les descendants des réfugiés du

début du XVIIIe siècle comme le prouve la réponse de l'historien libriste lausannois David

Lasserre (1882-1973), professeur à l'École nouvelle et à l'École Vinet, aux écrits de

Monseigneur Besson, évêque de Fribourg, qu'il accusait de déformer les faits liés à l'Édit

de Nantes et à sa révocation26. Évoquant la figure de Lasserre, l'historien Pierre Jeanneret

mit très justement en exergue le fait qu'il était «très conscient d'appartenir à un clan

familial, à une famille spirituelle autant que biologique» avec «une longue et solide

tradition huguenote» qui lui permit « d'intégrer une série de valeurs authentiquement
calvinistes»27. Le récit de l'origine huguenote des Lasserre trouva sa somme en 1989,

témoin d'une transmission familiale de l'origine de longue haleine28; mais il ne fallut

pas attendre aussi longtemps pour la famille Rivier dont l'ouvrage monumental,

emblématique d'une épopée familiale du Refuge, sortit de presse en 1916 déjà, alors que dans

d'autres familles, la figure de l'ancêtre fondateur demeurait extrêmement précise et prêtait

à des commémorations familiales comme c'était le cas chez les Bonnard de Nyon29.

24 (Note de la p. 140.) Louis Bridel, Trois séances sur Paul Rabaut et les protestants français au XVIIIe siècle,

Lausanne: Bridel, 1859. Jules Chavannes, «Une famille française du Refuge à Vevey», in Le Chrétien évan-

gélique, 1860, pp. 291-298; «Un épisode de l'histoire du protestantisme dans le Pays de Vaud au

commencement duXVIIIe siècle», in Le Chrétien évangélique, 1861, pp. 136-141, «Un épisode de la persécution
dans le Dauphiné en 1686», in Le Chrétien évangélique, 1868, pp. 25-31, «Les prophètes des Cévennes»,

in Le Chrétien évangélique, 1869, pp. 89-101. La majeure partie des publications avant 1950 sur le Refuge

dans le Pays de Vaud est le fruit d'auteurs libristes. Cf. Lise Gacond, «Bibliographie du Refuge huguenot

en Suisse après la Révocation de l'Édit de Nantes», in RSH, 36, 1986, pp. 381-383. De même que celles

autour de la commémoration du bicentenaire de la Révocation de l'Édit de Nantes en 1885.

25 Ernest Chavannes, Notes sur la famille Chavannes..., op. cit. Venant de Charmoisy, paroisse d'Orcier près
de Thonon, aucun document n'atteste de telles conversions dans un village isolé, bien que les Bernois

aient occupé cette partie du Chablais à l'ouest de la Dranse jusqu'en 1589. De même, une immigration

pour cause de religion est supposée pour le premier Exchaquet arrivé d'Annecy à Pompaples vers 1570.

Cf. ACV, P Exchaquet Fonds familial Exchaquet, famille libriste d'Aubonne.

26 David Lasserre, À propos de l'Édit de Nantes et de sa révocation, un exemple d'historiographie catholique,

Lausanne: Imprimerie La Concorde, 1932. Pierre Jeanneret, «L'historien David Lasserre 1882-1973», in
RSH, 44,1994, pp. 401-403.

27 Ibid., p. 390.

28 Claude Lasserre, Chronique de la famille Lasserre du Rouergue puis de Genève, 1599-1989, Lausanne : chez

l'auteur, 1989, 354 pages.

29 Théodore Rivier-Rose, Lafamille Rivier (1595 à nos jours), Lausanne, 1916, (réimpr. Genève : Slatkine, 1987).

Pour les Bonnard de Nyon, les réunions commémoratives de l'arrivée de l'ancêtre issu du Refuge furent

cycliques en 1930, 1956 et 2003 à Arnex-sur-Nyon et à Nyon, entre autres, voir le site: [www.bonnard-
arnex-nyon.ch].



142 | La mémoire de l'origine des familles vaudoises, immigration et identité huguenote

Un semblable imaginaire était tout aussi actif parmi les familles alliées, vaudoises de

souche et il passa par les femmes. En matière de dissidence, les idées séparatistes du

pasteur Louis Burnier (1795-1873), d'une famille de vieille souche lutrienne implantée
à Vevey, furent en affinité élective avec son choix matrimonial qui se porta sur Elisa

Bonnet (?-1864)30, dont la famille était issue du second Refuge comme celle des épouses

de son frère l'avocat François Burnier-Ausset (1798-1874) et de ses cousins les pasteurs

libristes Paul Burnier-Levade/Mousson (1805-1882)31 et Samuel Burnier-Bernus. La

mère des deux pasteurs parmi les plus représentatifs du premier Réveil vaudois,

Auguste et Charles Rochat, était née Rafinesque (7-1809) et descendait de réfugiés
cévenols32. Celle de René Guisan (1874-1934), professeur à la Faculté de théologie libre, était

née d'Albénas et provenait d'une famille du second Refuge, bourgeoise de Rolle, qui
posséda la seigneurie de Sullens33. À Morges, les Forel et les Yersin avaient fait des choix

matrimoniaux qui les avaient fortement imprégnés de cette éthique, piété et mémoire

tout à la fois34. Dans ses Mémoires, l'entomologiste Auguste Forel (1848-1931), rendit un

hommage émouvant aux qualités morales de sa mère, née Morin, très huguenote, fille
du fondateur de la fabrique de tissus de Dieulefit (Drôme). Comme le souligne son petit-

fils, «toute sa vie Auguste Forel resta fidèle à des affinités qui le liaient au pays de sa

mère. Un ami et parent de son père, huguenot, le comte Paul de Beausobre, le prit en

sympathie et joua un rôle de premier plan. Dans son imagination, il s'identifia
littéralement à lui»35.

La naturalisation française du médecin et savant morgien Alexandre Yersin (1863-

1943) en est aussi un clair indice; réalisée sur la base documentaire d'une reconstitution

de son ascendance huguenote par les femmes, plutôt que par le père jurassien

français, elle est tout à fait exemplaire de l'identification à cette mémoire même par un

agnostique dont le frère était pasteur de l'Église libre vaudoise36. En outre, le rapport à

l'imaginaire du Refuge fut vivement entretenu au XXe siècle par les communautés

libristes sous forme de pèlerinages réguliers vers ces «lieux de mémoire» que sont le

30 Probable sœur du pasteur Louis Bonnet (1805-1892), originaire de Dully, jeune aumônier d'un régiment
suisse à Lorient en 1837, citoyen vaudois de grande culture qui devint docteur en théologie. Sa carrière de

pasteur réformé fortement marqué parle Réveil l'amena à l'Église française de Londres (1830-1835), puis
à celle de Francfort-sur-le-Main.

31 II épousa en deuxième noce en 1851, Jenny Mousson (1803-1858), issue du milieu huguenot et libriste de

Morges alors que sa première épouse Caroline Levade appartenait au même milieu à Vevey.

32 Louis Burnier, Notice surAuguste Rochat, ministre de l'Évangile, Lausanne: Bridel, 1848, p. 11.

33 Laure Guisan-d'Albénas (1846-1934) épousa l'avocat Julien Guisan (?-1881), in Le Lien, mars 1934, p. 4.

34 Auguste Forel, Mémoires, Neuchâtel: La Baconnière, 1935, pp. 12-15 et 22.

35 Oscar Forel (Saint-Prex), 14-06-1978 [www.edimuster.ch/abstinenz/forel4.htm].



Jean-Pierre Bastian | 143

mas Soubeyran en Cévennes, où fut créé en 1911 le Musée du Désert, et la Tour de

Constance à Aigues-Mortes, hauts lieux de commémoration huguenote37.

La mémoire transita tout autant par l'endogamie bourgeoise du milieu. Le récit Au

pays de Mireille (1941) se révèle exemplaire du travail d'identification réalisé par des

familles de très ancien enracinement vaudois comme les Burnand originaires de

Moudon. Il passa par les liens familiaux étendus d'une diaspora huguenote franco-helvétique.

Le médecin René Burnand (1882-1960) retrouvait la sensibilité «provençale»

de la peinture de son père, Eugène Burnand (1850-1921), dans son ascendance et sa

formation au château d'Échandens. Dans ce château, habité au XVIIIe siècle par Jean

Johannot originaire d'Annonay en Ardèche, réfugié pour cause de religion et reçu bourgeois

d'Échandens en 1734, prit naissance une parenté entre un groupe important de

familles vaudoises et la totalité ou presque des grandes familles protestantes de

Montpellier, membres à la fin du XIXe siècle de l'Église réformée indépendante38.

L'aïeule franco-suisse Johannot donna naissance à quatre filles qui devinrent les

épouses Foltz, Leenhardt, Bazille et Francillon. La seconde et la troisième firent souche

de tout ce que Montpellier comptait de notables du milieu des négociants et banquiers

portant leur nom aussi bien que ceux de Casalis, Castelnau, de Sybourg, Roux, Warnery,

Westphal. La première et la dernière des filles demeurèrent en Suisse. L'une, fixée à

Morges, eut pour fils le colonel Louis Foltz (1792-1865), grand-père maternel d'Eugène

Burnand (1850-1921). Des liens étroits se scellèrent désormais pour des générations

entre les familles libristes de Morges, Saint-Prex, Saint-Sulpice, Giez (Muret, Cart,

Warnery, Guiguer, Burnand, Doxat-de Rham) et les familles bourgeoises du commerce

et de la finance de Montpellier, toutes actives dans le milieu des églises indépendantes

et libristes françaises39. Si Lausanne fut le cœur de l'institutionnalisation libriste vau-

doise, puisque s'y trouvaient les bureaux dans la chapelle des Terreaux et la Faculté de

36 (Note de la p. 142.) Henri H. Mollaret et Jacqueline Brossolet, Alexandre Yersin ou le vainqueur de la peste,

Paris: Fayard, 1985, pp. 19-27, 68 et 292 (note 32). Je remercie M. Pierre-Yves Favez de m'y avoir rendu
attentif. De même, sur la prégnance actuelle de cette mémoire chez les descendants du Morgien Marc

Mousson (1776-1861), premier chancelier de la Confédération, voir l'entretien avec Maryse Oeri-von Auw
dans le Bulletin d'information de l'Association pour la sauvegarde de Morges, 64, décembre 2012, p. 4:
« On ne saurait trop insister sur l'héritage huguenot, très vivace et perceptible jusque dans la descendance

lointaine de Marc», écrivait-elle.

37 «Un pèlerinage protestant», in Le Lien, octobre 1927, p. 1. «Au pays des fous de Dieu», m Le Lien, 12 juil¬

let 1962, p. 1.

38 Le Chrétien évangélique, 1874, p. 45. René Burnand, Eugène Burnand au Pays de Mireille, Lausanne : Spes,

1941. René Burnand, «Les Johannot d'Échandens», in RHV, 66,1958, pp. 179 et 183.

39 À ce sujet voir aussi le témoignage de Florence Leenhardt-Doxat (1843-1929), « Pour les enfants, quelques
mots sur ma vie», [http://protestantsdanslaville.org/gilles-castelnau-genealogie/Florence.htm].



144 | La mémoire de l'origine des familles vaudoises, immigration et identité huguenote

théologie, Paris, Montpellier, Lyon ou Marseille participèrent d'une internationale

«réveillée» francophone huguenote dont Genève était la source et à laquelle les avant-

gardes libristes vaudoises se rattachaient dans une mise en réseau qui passa souvent

par des liens familiaux.

L'autre axe fort de l'internationale libriste à Paris l'illustre, en particulier ses

chapelles évangéliques dont la plus fameuse fut celle de la rue Taitbout devenue Église

indépendante en 183940. Autour du pasteur Edmond Dehault de Pressensé (1824-1891), allié

Du Plessis41, s'y rassemblait toute une élite économique, intellectuelle et morale. Les

pasteurs libristes vaudois y entretinrent très tôt des relations familiales avec des

participants d'origine morgienne, les Bersier, et lausannoise, les Hollard. Ainsi, le pasteur

libriste et futur professeur de théologie Auguste Bernus (1848-1904), demi-frère de Louis

Bridel, épousa Hélène Dehault de Pressensé (1849-1929) fille d'Edmond, et Jenny Bernus

(1841-1877), sa sœur, le pasteur Roger Hollard (1838-1902)42. Louis Bridel (1813-1866) y
fut pasteur dès 1840 durant quinze ans avant de regagner Lausanne et l'imprimeur
Georges-Victor Bridel y noua de précieux contacts (de 1841-1844) au début parisien de

son apprentissage de libraire. Louis Rivier-de Rham (1820-1883), alors étudiant à l'École

centrale, y établit des relations qualifiées de «fort avantageuses, avec les Monod, les

Saint-Julien, les Pressensé, les Lutteroth, les Davillier, les dames Adam, sa tante

Victorine Vieusseux ou tels de ses professeurs... et s'y plaisait à de petites réunions

d'édification avec ses amis Georges Bridel et A. de Molin»43.

À son tour, Philippe Bridel (1852-1936), futur professeur emblématique de la Faculté

de théologie libre, fut pasteur de la chapelle Taitbout de 1879 à 188744. La petite Église

libre vaudoise se trouva ainsi imbriquée dans des réseaux multiples. Un même

univers religieux et bourgeois d'inter-connaissance au sein duquel l'identité huguenote

fut forte, renforça les relations d'affaire et alimenta les liens matrimoniaux sélectifs du

milieu.

40 Voir André Encrevé, Protestants français au milieu du XIXe siècle. Les réformés 1848-1870, Genève: Labor

et Fides, 1986, p. 134.

41 Pour sa biographie voir Henri Cordey, Edmond de Pressensé et son temps (1824-1891), Lausanne: Bridel,
1913. Sa mère était une Du Plessis-Gouret de Nyon.

42 Olivier Fatio, «Auguste Bernus», in DHS en ligne; les réseaux familiaux sont bien entendu encore plus

amples: par exemple Marie Hollard sœur du pasteur Roger Hollard, épouse Eugène Bersier (1831-1889),

pasteur de la chapelle Taitbout de 1860 à 1874 de telle manière que les familles Bernus, Pressensé,

Hollard, Bridel, Bersier forment une chaîne de relations endogames liées au milieu, nourrie par les importantes

fratries de l'époque.
43 Théodore Rivier-Rose, La famille Rivier..., op. cit., p. 396.

44 Gazette de Lausanne, 21 mars 1930.



Jean-Pierre Bastian | 145

Dans sa somme familiale de près de 500 pages, La famille Rivier (1595 à nos jours),
Théodore Rivier-Rose (1865-1952) montre combien les liens ainsi entretenus par des

visites récurrentes se traduisaient par une endogamie resserrée à laquelle les pasteurs

du réseau participaient pleinement. Dans sa remarquable monographie sur la famille

Mercier, une autre des dynasties libristes lausannoises, huguenote d'origine, Pascal

Ruedin45 dépeint une même mise en réseau et une même articulation entre les valeurs

religieuses et l'activité économique, politique et sociale qui mériteraient également

d'être approfondies. Retirés dès le début du XXe siècle dans le château de Pradegg qu'ils
venaient d'édifier (1908) à Sierre et après avoir triomphé dans la tannerie, puis dans la

finance, cette haute bourgeoisie qui chercha à se donner des traits aristocratiques n'en

garda pas moins une attention soutenue au milieu libriste auquel elle participa
pleinement. D'autres familles emblématiques du tissu économique vaudois, tels les

Bugnion, Marcel, Gasparin-Boissier-Barbey, Van Muyden et bien d'autres prirent part à

ce même mouvement. Par leur succès, elles traduisaient la rigueur morale, entretenue

parleurs convictions et la structure ecclésiale à laquelle elles se rattachaient, dans

une discipline économique et sociale. La réussite économique était le témoignage de

leurs convictions.

L'articulation entre l'internationale des affaires et l'internationale réveillée de la

deuxième moitié du XIXe siècle, s'estompa lentement au milieu du siècle suivant, sans

disparaître totalement. La mémoire du Refuge resta cependant extrêmement présente

dans le milieu comme en témoignent l'immense croix huguenote qui orna le choeur de

la chapelle de Marterey à Lausanne jusqu'à la fusion, aussi bien que la colombe

surplombant celui de la chapelle des Terreaux (voir Fig. 1 et 2)46. De même, dans le vestibule

de la Faculté de théologie libre du chemin des Cèdres à Lausanne, le monumental buste

d'Alexandre Vinet fut surplombé par la lithographie de «L'assemblée au désert»,
illustration classique de la résistance huguenote au pouvoir politique. La symbolique huguenote

manifeste dans ces trois édifices phares du mouvement libriste témoigne combien,

dès le départ, l'Église libre et sa Faculté de théologie participèrent d'un sentiment

d'élection lié à une mémoire commune constituant l'image d'un «peuple élu», favorisant

l'entre-soi. Sur le plan des familles, on ne peut non plus négliger la propagation
orale des faits héroïques des ancêtres réfugiés, transmis de génération en génération.

Ainsi, le pasteur Auguste Bonnard (1828-1908), dont l'arrière-grand-père venu du

45 Pascal Ruedin, Le château de la famille Mercier-de Molin à Sierre. Histoire et collections d'une dynastie

bourgeoise de Suisse au début duXXe siècle, Sierre: Éditions Monographie, 1998.

46 La colombe, symbole du Saint-Esprit qui anime le fidèle, sert de pendentif à la croix huguenote tout

comme la larme ou ampoule qui renvoie au sang du Christ versé pour la régénération du pécheur.



146 | La mémoire de l'origine des familles vaudoises, immigration et identité huguenote

Fig. 1. La croix huguenote dominant la chaire de la chapelle de M a rte rey vers 1930.



Jean-Pierre Bastian | 147

Fig. 2. La colombe du Saint-Esprit surplombant la fresque de Louis Rivier et la chaire de la chapelle
des Terreaux (restauration de 1995).



148 | La mémoire de l'origine des familles vaudoises, immigration et identité huguenote

Dauphiné s'était établi à Nyon, rapportait en 1867 que les Roux, pharmaciens dans la

même ville, savaient encore que celui de leurs ancêtres, alors enfant de 12 ou 13 ans,

qui avait abandonné le Dauphiné à la fin du XVIIe siècle, « s'était réfugié dans un marais

à roseaux, où il n'avait hors de l'eau que la tête, durant trois jours et trois nuits», afin

d'échapper à la persécution des dragons du roi, avant de gagner Genève47. Non seulement

le récit s'en transmettait, mais les liens s'entretenaient aussi. Ceci avait poussé le

pharmacien de Nyon à se rendre sur les lieux où il avait eu, quelques années auparavant,

«une grande joie, à allervisiter le marais» en question et «une joie plus grande encore

à remettre une Bible au maire protestant de son village d'origine, allié à la famille
Roux». De même,y contribua la conservation de vieux documents, ainsi que «le rôle des

objets matériels comme vecteur de mémoire: humbles effets transportés hors de France

au moment de la Révocation et légués de génération en génération au sein de familles

de Réfugiés»48.

Ce fut le cas pour la famille du médecin Exchaquet de la communauté libriste de

Château-d'Œx dont les liens avec la famille Schloesing de Marseille furent étroits. Sa

parente, Jacqueline Panchaud-Exchaquet (1912-2008), amena en 2000 les siens au

Musée du Désert afin d'y déposer le service de table du prédicant Paul Rabaut, hérité

de liens familiaux anciens, religieusement conservé comme relique49.

Sans doute d'autres exemples pourraient confirmer la longue durée et la matérialité

de la transmission mémorielle par les familles elles-mêmes. Tant sur le plan institutionnel

que familial, la valorisation du passé huguenot participa pleinement à l'élaboration

d'une différence mémorielle contribuant à renforcer une identité de peuple élu;
elle correspondit à la distinction sociale que le milieu entretenait tout autant par l'option

séparatiste qui avait donné naissance à l'Église libre et à sa Faculté, que par ses créativités

économique, religieuse, culturelle et caritative.

L'IMPRÉGNATION HUGUENOTE

On ne retrouve pas trace d'une mémoire huguenote aussi vive au sein de l'Église nationale

vaudoise de la deuxième moitié du XIXe siècle et la première du XXe siècle. Il serait

trop long d'en rendre compte, mais à titre indicatif, constatons qu'aucune croix huguenote

n'orna jamais les temples nationaux, contrairement aux chapelles libristes déjà

mentionnées et que l'historiographie du Refuge ne mobilisa aucun historien dans les

47 Auguste Bonnard, «Le Refuge dans le Pays de Vaud», art. cit., 1867, p. 309.

48 Philip Benedict (éd.), L'identité huguenote. Faire mémoire et écrire l'histoire (XVF-XXF siècles), Genève:

Droz, 2014, p. 32.

49 Entretien avec Sylvie Perret-Panchaud, Lutry, 21 août 2013.



Jean-Pierre Bastian | 149

Fig. 3. Assemblée clandestine de protestants au «désert» à Lecques près de Nîmes. Gravure de 1785.

cercles académiques nationaux à l'exception d'Ernest Combe (1846-1900), de surcroît

édité chez Bridel en 1885 à l'occasion du bicentenaire de la Révocation50. Ce n'est pas

un hasard. Comme nous l'avons avancé, l'ascendance huguenote, l'option pour l'Église

libre et le choix politique qui leur fut lié coïncidèrent. Il exista une affinité élective

entre le choix de la séparation du religieux et du politique dans le canton de Vaud et le

combat huguenot pour la liberté de conscience. Il fallut en effet attendre 1861 pour que
le principe de liberté de culte soit inscrit dans la Constitution vaudoise. Auparavant les

assemblées religieuses dissidentes ou indépendantes furent interdites ou pourchassées

et c'est la loi du 19 mai 1859 qui abrogea le décret du 7 juin 1849 contre les assemblées

dissidentes. Jusque-là, elles avaient fait l'objet de persécutions récurrentes dès les

premières manifestations (1818) de « conventicules » et autres réunions religieuses

50 Ernest Combe, Les réfugiés de la Révocation en Suisse, Lausanne: Bridel, 1885, à l'occasion du bicente¬

naire de la Révocation. À ce sujet, voir Pierre-Olivier Léchot, « Quelle Suisse pour quels réfugiés? Johann

Kaspar Mörkifer (1799-1877) et Ernest Combe (1846-1900), historiens du Grand Refuge», in Philip
Benedict (éd.), L'identité huguenote..., op. cit., pp. 371-389.



150 | La mémoire de l'origine des familles vaudoises, immigration et identité huguenote

indépendantes. Cette mémoire de la persécution et de la résistance fut fixée et entretenue

parla reconstruction minutieuse et systématique en six volumes publiés de 1870 à

1880 qu'en fit le pasteur et historien libriste Jacques Cart (1828-1913)51. C'est dans un tel

contexte que, dès le milieu du XIXe siècle, une survalorisation de l'histoire du Refuge

procéda de publications d'historiens libristes à même d'en rendre compte. Par ailleurs,
les familles emblématiques du milieu, d'origine huguenote ou alliées, parvinrent à faire

valoir leur différence en participant d'un mouvement religieux minoritaire qui les

distingua aussi bien de la masse que des classes moyennes ascendantes: les Mercier,

Rivier, Bonnard en furent les représentants éminents ainsi que les familles alliées au

plan de l'option confessionnelle, vaudoises de souche, tels les Bridel, Burnand, Dutoit,

Exchaquet, Forel, Olivier, Yersin, parmi tant d'autres. Pour celles-ci, l'Église libre servit
de filtre affinitaire permettant le maintien de liens familiaux issus de l'immigration
huguenote cultivés dans une diaspora confessionnelle libriste avec pour horizon les

familles alliées de Paris, Marseille, Montpellier et Lyon. Au moment où se publiait
l'ouvrage de Delédevant et Henrioud (1923) et où tout un chacun cherchait à se doter d'une

origine, ces familles libristes bénéficiaient d'une visibilité sociale d'envergure tant par
leur réussite économique que parleur distinction sociale et religieuse à la fois. Dès lors,

elles constituaient une référence valorisante pour ceux qui, ayant perdu toute trace d'origine,

s'en attribuaient une en se prétendant de descendance huguenote sans pouvoir le

prouver. Cela explique la tendance qu'ont eue certaines familles, n'appartenant pas à

la minorité libriste, à s'inventer, comme à Lavaux, une filiation positivement connotée

dans un pays de confession protestante. Non seulement, elle paraissait la plus plausible,

mais elle participait d'une plus-value sociale dans la mesure où elle renvoyait à l'identité

d'une minorité religieuse active à la mémoire aiguisée dont le rayonnement économique

et culturel voire politique marquait le canton de son esprit ascétique.

51 Jacques Cart, Histoire du mouvement religieux et ecclésiastique dans le canton de Vaud pendant la première

moitié duXIXe siècle, Lausanne: Georges Bridel, 1870-1880,6 vol.


	La mémoire de l’origine : familles vaudoises, immigration et identité huguenote

