Zeitschrift: Revue historique vaudoise
Herausgeber: Société vaudoise d'histoire et d'archéologie

Band: 125 (2017)

Artikel: La mémoire de 'origine : familles vaudoises, immigration et identité
huguenote

Autor: Bastian, Jean-Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-954846

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-954846
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jean-Pierre Bastian

LA MEMOIRE DE L’ORIGINE :
FAMILLES VAUDOISES, IMMIGRATION
ET IDENTITE HUGUENOTE

Lors d'une récente recherche, j’ai eu I'occasion de mettre au jour le processus de repeu-
plement de Lavaux par flux migratoires successifst, a la suite des épidémies endé-
miques qui décimerent les habitants des la Grande peste de 1349. 1l en découle
qu’aujourd’hui une partie de la population de ce district viticole vaudois porte encore
les patronymes issus de hautes vallées alpines, déployés entre le XV¢ et la fin du
XVIe siecle. Aucune mémoire n’en avait été conservée et pour les descendants de ces
paysans de montagne la lecture de leur histoire fut une découverte; ils n’avaient en rien
conscience d’étre liés a des flux migratoires alpins lombards, faucignerans et chablai-
siens. J’eus ainsi ’occasion d’interroger certains porteurs actuels des patronymes
anciens issus des immigrations étudiées; grande fut ma surprise de constater qu’avant
de connaitre les résultats de ma recherche, ils s’attribuaient fréquemment une filiation
huguenote? ignorant toute autre origine. Pour quelques-uns méme, se découvrir des-
cendants de paysans des Alpes plutot que d’immigrés fuyant leur patrie aprés la
Révocation de I'Edit de Nantes (1685) pour cause de liberté de conscience avait quelque
chose de déconcertant. Car s’imaginer descendre de victimes de persécutions reli-
gieuses octroyait d’emblée une plus-value morale a ’ancestralité, en particulier en
contexte protestant. Elle transformait le passé en une glorieuse épopée et I’ancétre en

1 Jean-Pierre Bastian, Une immigration alpine a Lavaux aux XV¢ et XVI¢ siécles. Lombards, Faucignerans et
Chablaisiens, Lausanne: Bibliotheque historique vaudoise, 2012 (BHV 137).

2 Ce fut le cas par exemple de la mémoire familiale des Ponnaz de Grandvaux ou des Blanc de Belmont.
Dans le cas des Dentan de Lutry, bien que se sachant venus du val d’Aulps en Savoie du nord, ils expli-
quaient leur arrivée a Lavaux vers la fin du XVI® siécle « pour cause de religiony, alors que ce val fut pré-
cisément de 1536 a 1589, sous domination valaisanne, donc catholique, et non pas bernoise, hypothéquant
ainsi toute éventuelle conversion au protestantisme comme cause d’'une migration dont la seule raison,
en I'occurrence, fut la misere. Pour la reprise de la 1égende voir Christian Maillebuis, Un Darbyste au
XIX¢ siecle. Vie et pensée de J.M.A Dentan (1805-1873), Tence: Imprimerie Roux, 1991, pp. 14-15. Et pour
un recadrage de I'immigration a Lavaux des Dentan, taillables de I’abbaye d’Aulps, voir Jean-Pierre
Bastian, Une immigration alpine a Lavaux. .., op. cit., p. 106.

Revue historique vaudoise, tome 125, 2017, pp. 133-150



134 | La mémoire de 'origine des familles vaudoises, immigration et identité huguenote

un héros de la foi. Je me suis alors demandé comment une telle idée avait pu s’imposer
de maniere aussi réitérative au sein de secteurs sociaux qui n’avaient aucun moyen de
reconstruire leur ascendance, ni de preuves documentaires a disposition les enracinant
dans une filiation spécifique. On sait que, des les années 1920, I’engouement populaire
pour I'héraldique? conduisit la plupart des Vaudois a se doter d’'un blason et, simulta-
nément, a s’inventer une origine. Au méme moment, sur la base d’une vaste recherche
dans les archives communales vaudoises, Delédevant et Henrioud publiaient leur
somme* sur les familles disposant d’un droit de bourgeoisie dans le Canton de Vaud, indi-
quant souvent la date de réception et éventuellement le lieu de provenance extérieur au
canton. Mais, méme si parfois la mention d’un village précis révélait une genese alpine,
les familles vigneronnes de Lavaux eurent rarement 1’occasion d’avoir acces a une
pareille source dont la connaissance n’atteignit que les secteurs sociaux suffisamment
éclairés a méme d’en tirer profit. Jusque-la, seuls les milieux cultivés, aristocratiques
et bourgeois, souvent liés a des lignées de pasteurs étaient parvenus, a partir de docu-
ments soigneusement conservés, a reconstruire leur passé familial et a garder les
preuves de leur origine ou de leur enracinement tres ancien; ces familles disposaient a
la fois d'une solide transmission mémorielle et de membres éclairés a méme de mener
les laborieuses recherches nécessaires dans les sources communaless; dans cet
esprit, un courant de mise en valeur des « généalogies des familles dont un ou plu-
sieurs membres sont arrivés a la notoriété ou a la notabilité dans la commune ou dans
I’Etat vit le jour. Les premiers Recueils de généalogies vaudoises (1912-1935) servirent
a mettre en relief la distinction sociale dont certains notables se prévalaient¢. Par ail-
leurs, pour les familles dont I’enracinement sur sol vaudois ne remontait pas au-dela
du début du XVIII® siecle, la transmission orale de la mémoire de I'immigration s’était
effectuée sans trop de difficultés, celle-ci couvrant au plus huit générations. En
revanche, il n’en allait pas de méme pour celles dont les ancétres, paysans de montagne,
étaient arrivés vers la fin du Moyen Age de vallées alpines surpeuplées, comme labou-
reurs-défricheurs, tacherons ou vignolans pour cultiver les terres relevant de privés, de
religieux ou de corporations communales et renouveler ainsi la population décimée de

3 Donald Lindsay Galbreath, Armorial vaudois, Genéve: Slatkine, 19777 (1934).

4 Henry Delédevant, Marcel Henrioud, Le livre d’or des familles vaudoises, Répertoire des familles possédant
un droit de bourgeoisie dans le Canton de Vaud, Lausanne: Spes, 1923.

5 Par exemple Ernest Chavannes, Notes sur la famille Chavannes, Lausanne: Bridel, 1882 ou encore ACV, P
Exchaquet.

6 Société vaudoise de généalogie. Rapports du Comité présentés aux assemblées générales de 1910, 1911 et
1912, Lausanne: Imprimeries réunies, 1913.



Jean-Pierre Bastian | 135

Lavaux. Elles n’avaient pu conserver trace d’'un enracinement aussi ancien, d’'une ving-
taine de générations, qui de plus ne participait pas d’'une épopée héroique comme I’était
celle du Refuge. Mais, plutdt que d’affronter ’anomie originelle, certains parmi les des-
cendants de ces familles préférerent, au moment ou il devenait a la mode de porter bla-
son, s’imaginer une filiation huguenote.

Ce que j’ai pu constater a Lavaux se vérifie sans doute de maniere plus générale dans
le reste du canton ou I'imaginaire d’'une mémoire huguenote a souvent nourri les dis-
cours généalogiques sur I'origine. Comment une telle invention a-t-elle pu s’imposer a
un niveau populaire des la deuxieme décennie du XXe siecle, alors qu’a Lavaux en par-
ticulier, a quelques exceptions pres’, aucun enracinement significatif de réfugiés fran-
cais ne fut manifeste? Je souhaite répondre a cette question en explorant le lien entre
immigration huguenote, distinction sociale et construction d’une représentation de
I'origine. Uhypothese de travail est la suivante: dans le canton de Vaud, des le milieu
du XIXe siecle, une élite sociale et religieuse, en partie d’origine huguenote, socialisée
par I'Eglise libre, est parvenue a imposer sa différence religieuse, en méme temps que
la représentation d’'un imaginaire huguenot. Se dire descendant de huguenot parut des
lors un motif honorable venant éventuellement parer a 'anomie mémorielle de ceux qui
désiraient se doter d’'une ancestralité. Cette plausibilité s’affirma alors aupres de sec-
teurs de la population qui ne participaient pas nécessairement du milieu libriste et qui
n’avaient pas les moyens de vérifier '’exactitude de leur provenance familiale supposée.

UNE FRACTURE RELIGIEUSE

Pour comprendre I’émergence d’'une minorité porteuse d’'une mémoire huguenote, il
convient de saisir le sens de la fracture religieuse qui a marqué I'histoire contempo-
raine du canton. La Révolution radicale de février 1845 conduite par ’avocat Henri
Druey (1799-1855) mit fin a I’'hégémonie politique des secteurs sociaux aristocratiques
et bourgeois liés a la Révolution libérale de 1830. Peu apres, le 3 aofit 1845, le gouver-
nement demanda aux pasteurs de lire en chaire un texte légitimant la nouvelle
Constitution qui devait étre adoptée le 10 aofit suivant par le peuple. Une partie des pas-
teurs refusa un tel procédé. Le gouvernement sanctionna les récalcitrants. Cela mena
I’ensemble des pasteurs a se réunir les 11 et 12 novembre 1845 a Lausanne et a pré-
senter leur démission, pensant qu’ils seraient suivis par le peuple des paroisses et que
le gouvernement serait acculé a reculer et a accorder une plus grande autonomie a

7 Parexemple pour la commune de Lutry, les Rousseil, vignerons a Savuit, seuls huguenots d’origine parmi
des dizaines de nouveaux bourgeois.



136 | La mémoire de 'origine des familles vaudoises, immigration et identité huguenote

I’Eglise nationale. Celle-ci se trouvait en effet dans un rapport de soumission a I’Etat
depuis les débuts de I'ancien régime bernois et la situation n’avait pas changé jusque-
la. La démission des pasteurs entraina le gouvernement radical a leur intimer I’ordre
de réintégrer leur paroisse d’ici au 5 décembre, et en cas contraire, d’étre démis de leur
fonction. Plus de la moitié des 220 pasteurs refuserent et furent contraints de quitter
leur cure. Dés lors, ils convinrent de fonder une église indépendante de I'Etat. Un
synode constituant fut convoqué en novembre 1846 a Lausanne afin de rédiger les sta-
tuts d’une nouvelle institution religieuse concurrente de I'Eglise nationale. En
mars 1847, les représentants d’'une trentaine de communautés religieuses indépen-
dantes de tout le canton fondées entre-temps adopterent les statuts et proclamerent la
constitution de I'Eglise évangélique libre du canton de Vaud. Le premier synode ordi-
naire de la nouvelle organisation religieuse fut célébré les 9 et 10 juin 1847 dans la mai-
son de campagne «du Désert» appartenant au notable lausannois Théodore
Rivier-Vieusseux (1791-1875), dans un climat de persécution et de pression sur les pas-
teurs et les fideles d’une minorité religieuse dissidente; au cours de son parcours sécu-
laire (de 1847 a 1966), le mouvement libriste vaudois ne dépassa jamais les
5600 membres actifs dans le canton auxquels se joignirent éventuellement autant de
sympathisants. Le propos ici n’est pas d’en retracer I’organisation, ni le parcours, mais
seulement de préciser le milieu qui adhéra a la ruptures®. La fracture religieuse corres-
pondit au clivage opposant deux factions politiques, les libéraux « conservateurs » et les
radicaux «démocrates ». Les membres et les sympathisants de 'Eglise libre furent des
libéraux d’un point de vue politique car ils revendiquaient, contrairement aux radicaux,
I’autonomie, voire la séparation de I’Eglise et de I'Etat. Cependant, tous les libéraux ne
furent pas libristes; en revanche, tous les libristes furent libéraux, car ils rejetaient le
principe radical de soumission de 'Eglise a I'Etat. Loption religieuse mobilisa des sec-
teurs sociaux tres précis, en particulier les élites dirigeantes libérales du canton
démises par la Révolution radicale de 1845. Dés lors, la base sociale de I'Eglise libre se
composa de familles en réseau issues de fractions de I'aristocratie et de la bourgeoisie
ainsi que d’une classe moyenne éduquée et aisée constituée de membres de professions
libérales. A ces secteurs dominants et dirigeants du mouvement s’articula une base
sociale modeste: une partie relevait des réseaux populaires de convertis participants
du premier Réveil religieux piétiste qui avait secoué le canton de 1818 a 1845 a laquelle
il faut ajouter des dépendants (domestiques, artisans, employés) de familles dominantes

8 Pourun ample développement, voirJean-Pierre Bastian, La fracture religieuse vaudoise 1847-1966. L'Eglise
libre, «la Momey et le canton de Vaud, Geneve: Labor et Fides, 2016.



Jean-Pierre Bastian | 137

et les membres d’une petite-bourgeoisie ascendante. Au sein de la minorité libriste, une
mémoire huguenote fut particulierement cultivée et mise en exergue par les élites diri-
geantes. Car la revendication de séparation du religieux et du politique et la persécu-
tion que ce choix entraina correspondirent aux luttes pourla liberté de conscience dont
avaient participé les réfugiés huguenots, un siécle et demi plus tot. Ceci explique pour-
quoi bon nombre des descendants vaudois d’immigrés du Refuge trouverent dans
I’Eglise libre des principes et des pratiques de piété participant d’un Réveil religieux
en affinité élective avec celles de leur mémoire familiale. Particulierement actifs au plan
religieux, ils revendiquaient I'autonomie du sujet croyant porteur d’une foi chrétienne
régénérée dans un régime de séparation du religieux et du politique. La mémoire
huguenote fut véhiculée par les familles venues du Refuge. Elles composaient 6% de la
population en 1798 et en 1860, on dénombrait encore 615 huguenots pour 218 familles,
a Lausanne. Il fauty ajouter la présence de Camisards cévenols, des 1705, préts a parti-
ciper a des coups de force sur ou a partir du territoire vaudois?; enfin, le Séminaire fran-
cais de Lausanne (1726-1812) qui accueillit, peu apres la Révocation de I’Edit de Nantes
(1685), les étudiants en théologie réformés a méme de servir dans leurs églises de pro-
venance, alimenta cette mémoire. Toutefois, ce fut principalement la fracture de 1845
qui aviva les récits d’origine au sein des adhérents du mouvement religieux dissident au
moment ou, un siecle et demi apres la venue des immigrés huguenots, la conscience de
descendre d’une lignée de réfugiés pouvait considérablement s’atténuer. Cette mémoire
entretenue ou ravivée contribua a structurer une minorité religieuse qui lui donna sa
respectabilité et une cohérence sociale.

UNE INTERNATIONALE ET UNE MEMOIRE HUGUENOTE

En consonance avec l'origine sociale des membres éminents du milieu dissident, une
mémoire huguenote liée a une internationale des affaires et de la piété caractérisa la
communauté libriste vaudoise. Le Pays de Vaud a été des la fin du XVII® et au début du
XVIIIe siecle une des terres privilégiées pour I’émigration des protestants francais per-
sécutés. Ce deuxiéme Refuge, suite a la Révocation de I’Edit de Nantes de 1685, appelé
parfois le « Grand Refuge», fut beaucoup plus significatif que le premier du milieu du
XVIe siecle provoqué par les guerres de religion qui diviserent alors la France. Des la
fin du XVIIe siecle, nombre de réfugiés s’implanterent dans les villes de Nyon, Morges,

9 Laffaire des «pirates du Léman» en juillet 1706, par exemple. Le 17 novembre 1706, les autorités lau-
sannoises firent arréter cinquante Camisards qui allaient passer le lac pour rejoindre le Piémont. James-
Alfred Porret, L'insurrection des Cévennes, 1702-1704, Lausanne: Payot, 1885, pp. 99-103 et 106.



138 | La mémoire de 'origine des familles vaudoises, immigration et identité huguenote

Lausanne et Vevey principalement . Des Bourses frangaises s’y créerent afin de secou-
rir les nécessiteux et d’organiser une Bourgeoisie ¢’est-a-dire un droit de cité parallele
a celui dont participaient les habitants du lieu. Elles duraient encore au milieu du
XIXe siecle!l. Celle de Lausanne devenue « Corporation de la bourse francaise» était
décrite comme «une commune au milieu de la commune»; présidée par le pasteur
libriste Emmanuel Solomiac (1810-1865), elle avait en 1859 son assemblée, une direc-
tion renouvelée tous les trois ans, un hopital, « toute une remarquable organisation »;
ses membres avaient fondé des imprimeries, des ateliers de reliure, des chapelleries,
des tanneries entre autres activités commerciales. Elle fut alors liquidée et les fonds
disponibles versés a la Bourgeoisie de la ville'2. Bien qu’intégré a la population d’un
point de vue économique, les immigrés du Refuge maintinrent une identité qui perdura
sur plusieurs générations; elle fut liée aux solidarités entretenues par les Bourses aussi
bien qu’a une endogamie récurrente 8, Leur différence se marqua aussi par la piété,
comme I’a rappelé le pasteur libriste veveysan Jules Chavannes (1805-1874) auteur d’'une
premiere étude significative sur Les réfugiés francais dans le pays de Vaud et particulié-
rement a Vevey (1874). 11 soulignait combien leur piété fut plus intense que la moyenne
vaudoise. C’est dans leurs cercles que les traditions piétistes se maintinrent actives. La
persécution qu’ils avaient endurée et «leur caractere passablement ascétique» don-
naient a leur religion «une teinte propre qui a répondu aux aspirations spirituelles et
aux désirs intimes de ceux qui éprouvaient le désir d'un réveil religieux et d’'un retour
a une vie évangélique pratique » 4.

Selon Chavannes, encore dans les premieres années du XIX¢ siecle, les traditions
huguenotes se conservaient et se traduisaient par une « simplicité de costume, une régu-
larité scrupuleuse aux services religieux et en particulier a ceux de la semaine, une

10 Marie-Jeanne Ducommun, Dominique Quadroni, Le refuge protestant dans le Pays de Vaud (fin XVII--début
XVIIE), aspects d’'une migration, Genéve: Droz, 1991, p. 187.

11 Les bourses de Nyon, Lausanne et Bex furent dissoutes en 1860, celle de Morges en 1824 et celle de Vevey
en 1791. Seule celle de Rolle perdurait encore en 1986, cf. Etienne Burgy, «La bourse frangaise de Rolle,
1716-1986: entraide et mémoire huguenote sur la cote vaudoise », Genéve: Faculté des lettres, (mémoire
de licence), 1987.

12 Emmanuel Solomiac, Note historique sur la Direction de la Bourse Frangaise de Lausanne, Lausanne:
Imprimerie Vincent, 1859. Le Chrétien évangélique, 1860, p. 46.

13 Avec une intégration économique réussie comme le montre Anne Radeff, «Identité et différence.
Lintégration des huguenots a Lausanne, 1698-1798», in RSH, 36, 3, 1986, pp. 337-345. Les huguenots de
Lausanne composaient 6% de la population en 1798, soit 150 familles sur les 2150 que comptait la ville.
Voir aussi Bernard van Muyden, Pages d’histoire lausannoise, bourgeois et habitants, Lausanne: Bridel,
1911, p. 210.

14 Le Chrétien évangélique, 1861, pp. 136-141.



Jean-Pierre Bastian | 139

considération et affection pour les pasteurs». Il y a la non seulement une des geneses du
piétisme en Pays de Vaud, mais la filiation directe de I'Eglise libre, au sein de laquelle
«les descendants de réfugiés étaient en si grand nombre » 1%, avec un courant et un ima-
ginaire qui la travaillerent tout autant que les idées et la pensée du théologien, philo-
sophe et homme de lettre Alexandre Vinet (1797-1847) qui lui-méme provenait d'une
famille du Refuge . Le médecin Auguste Huc-Mazelet (1811-1869), issu d’une lignée
cévenole arrivée a Morges au début du XVIII® siecle - fils lui-méme d’un médecin dis-
tingué et petit-fils par sa meére du landamann Henri Monod (1753-1833) - avait opté
pour I’Eglise libre en 1846. Vers la fin de sa vie, il se mit a produire «un recueil de
psaumes et de cantiques», le chroniqueur pouvant ainsi tout a loisir avancer que «le
vieil esprit huguenot avait repris le dessus» 7. Cette mémoire et piété actives expliquent
aussi pourquoi bon nombre de pasteurs et adhérents de communautés libristes arbo-
raient fierement leurs patronymes du Refuge au point que dans les chroniques mor-
tuaires, leur identité de « descendant de réfugiés francais établis dans le canton de Vaud
apres la Révocation » fut toujours mise en exergue ®. Les pasteurs et professeurs de théo-
logie libristes, Baup, Barnaud, Bernus, Bersier, Bonnard, Buscarlet, Centurier, Couvreu,
Espérandieu, Galliard, Hostache, Jaulmes, Lecoultre, Manuel, Mercier, Monod, Rivier,
Solomiac, Terrisse, Vautier, Vinet, parmi d’autres descendants d’immigrés du Refuge
furent porteurs de cette mémoire entretenue dans le cercle familial; on la retrouvait
chez quelques aristocrates de La Cote (d’Albenas, de Saint-George, de Loriol, de Portes,
de Beausobre, Du Plessis-Gouret) aussi bien que chez les fideles d’une active classe
moyenne tels les Baup, Bonnard a Nyon, les Manuel, Terrisse, Vernet a Rolle, les
Mousson, Johannot, Huc-Mazelet, Vautier a Morges, les Ausset, Bonnet, Brun, Durand,
Durieu, Espérandieu, Levade a Vevey et dans le milieu lausannois des affaires avec les
Francillon, Lasserre, Marcel, Mercier, Rivier, parmi d’autres . 'identité huguenote per-
dura dans ces réseaux par la force de la transmission familiale, a la maniere de ce que

15 Comme l'observait en 1867 le Chrétien évangélique, 1867, p. 108.

16 Originaire du Dauphiné, voir Emile Piguet, « Contribution a I'histoire et a la généalogie des Vinety, in RHV,
40, 1932, pp. 219-237.

17 Henri Berthoud, « D" Auguste Huc-Mazelety, in Le Chrétien évangélique, 1869, pp. 372-384. La famille Huc-
Mazelet était originaire de Génolhac en Lozere.

18 Par exemple, voir la «Biographie du Professeur Charles Baup (1811-1863)», in Le Chrétien évangélique,
1863, p. 384 ou celle d’Armand de Beausobre (1812-1894), «de famille de vieux huguenotsy, Le Lien,
février 1894, p. 3.

19 Comme Almaric-Frédéric Buscarlet (1836-1928), pasteur de I'Eglise écossaise de Lausanne de 1876 a 1910.
Sans oublier les principaux acteurs du Réveil genevois qui appartenaient a la deuxiéme génération de
descendants de réfugiés, dont César Malan, Ami Bost, Louis Gaussen, entre autres.



140 | La mémoire de 'origine des familles vaudoises, immigration et identité huguenote

I’historien Philippe Joutard a brillamment démontré au plan populaire en Cévennes
concernant la «1égende des Camisards» entretenue par la tradition orale aussi bien que
par les publications continues ravivant la mémoire de la geste héroique des paysans-pro-
phétes d’une guérilla rurale qui dura de 1702 a 17042, De méme, dans les cercles vau-
dois du Réveil, en parallele avec la transmission familiale, I’activation historiographique
de la mémoire du Refuge apparut tres tot, des 1842, sous la plume du pasteur Daniel-
Alexandre Chavannes (1765-1846) auteur d’une « Note historique sur les réfugiés au Pays
de Gex, 1703-1707 » parue dans le Journal de la Société vaudoise d’utilité publique?'. Par
la suite, d’autres travaux participerent d'une méme démarche: des 1859, le pasteur lau-
sannois Louis Bridel (1813-18606) traitait de la figure du pasteur nimois Paul Rabaut (1718-
1794) et les protestants francais au XVIII° siecle; des 1860, paraissaient les premiers
articles de Jules Chavannes dans le Chrétien évangélique (1858-1897), publication biheb-
domadaire lancée par Louis Bridel et Alexis Reymond; en outre, en 1847 était réédité le
Théatre sacré des Cévennes de Maximilien Misson paru a Londres en 1707, par le réveillé
genevois Ami Bost, lui-méme descendant de réfugiés de la Drome, sous le titre Les pro-
phétes protestants. Les conférences dans les chapelles entretinrent aussi tres tot cette
mémoire comme celles du pasteur Auguste Bonnard (1828-1908) en 1867 sur «le Refuge
huguenot dans le Pays de Vaud »22. L'élan historiographique conduit parles Libristes per-
dura au gré de la commémoration en 1885 du bi-centenaire de la Révocation de 'Edit de
Nantes, et au-delaz. Ces auteurs contribuérent a fixer le cadre social de la mémoire du
milieu au-dela des familles directement issues de I'immigration huguenote?. Ainsi,
Ernest Chavannes-Dapples (1821-1895) publia en 1882 une notice historique sur les prin-
cipaux membres de sa famille, fortement liée au mouvement dissident veveysan et vau-
dois, en les faisant remonter a un ancétre commun venu du c6té savoyard du Léman vers
1602 et naturalisé en 1618. Bien que n’ayant aucun rapport avec le premier ni avec le

20 PhilippeJoutard, La légende des Camisards. Une sensibilité au passé, Paris: Gallimard, 1977, pp. 329-340.

21 Daniel Alexandre Chavannes, « Notes historiques sur les Réfugiés au Pays de Gex, 1703-1707 », in Journal
de la Société vaudoise d'utilité publique, 1842, pp. 113-124. Dans le Pays de Gex, 'Edit de Nantes est sus-
pendu des 1662.

22 Auguste Bonnard, «Le Refuge dans le Pays de Vaud», in Le Chrétien évangélique, 1867, pp. 307-317.

23 Ainsi: Adam Vulliet, Scénes de la révocation de UEdit de Nantes, Lausanne: Bridel, 1885. James-Alfred
Porret, L'insurrection des Cévennes. .., op. cit. Jacques Cart, « Les protestants francais réfugiés dans le Pays
de Vaud et la Bourse frangaise de Rolle», in RHV, 1, 1893, pp. 171-182 et 193-205. Jacques Cart, « Un chef
camisard a Lausanney, in RHV, 13, 1906, pp. 1-11 et pp. 33-43. Jacques Bonzon, La direction des Pauvres
Réfugiés Frangais de Nyon 1688-1860, Lausanne: Imprimeries réunies, 1901. Bernard de Cérenville,
Camisards et partisans dans le Pays de Vaud (1703-1707), d’aprés des documents inédits, Lausanne:
Imprimeries réunies, 1910. Henri Yersin, « Les réfugiés pour la cause de religion a Rolley, in RHV, 45,
1937, pp. 232-243.



Jean-Pierre Bastian | 141

second Refuge et sans preuve d’une éventuelle conversion antérieure a sa venue, il
I’enracina d’emblée dans cette genese en le supposant «au nombre de ces réfugiés pour
cause de religion»?. La défense de cette mémoire comme partie du passé collectif vau-
dois perdurait encore vive dans les années 1930 parmi les descendants des réfugiés du
début du XVIII® siecle comme le prouve la réponse de 'historien libriste lausannois David
Lasserre (1882-1973), professeur a 'Ecole nouvelle et a 'Ecole Vinet, aux écrits de
Monseigneur Besson, évéque de Fribourg, qu’il accusait de déformer les faits liés a I'Edit
de Nantes et a sa révocation *. Evoquant la figure de Lasserre, I'historien Pierre Jeanneret
mit tres justement en exergue le fait qu’il était «tres conscient d’appartenir a un clan
familial, a une famille spirituelle autant que biologique» avec «une longue et solide tra-
dition huguenote» qui lui permit « d’intégrer une série de valeurs authentiquement cal-
vinistes»?. Le récit de 'origine huguenote des Lasserre trouva sa somme en 1989,
témoin d’une transmission familiale de I'origine de longue haleine?; mais il ne fallut
pas attendre aussi longtemps pour la famille Rivier dont ’ouvrage monumental, emblé-
matique d’une épopée familiale du Refuge, sortit de presse en 1916 déja, alors que dans
d’autres familles, la figure de I'ancétre fondateur demeurait extrémement précise et pré-
tait a des commémorations familiales comme c’était le cas chez les Bonnard de Nyon?.

24 (Note de la p. 140.) Louis Bridel, Trois séances sur Paul Rabaut et les protestants frangais au XVIIF siécle,
Lausanne: Bridel, 1859. Jules Chavannes, « Une famille frangaise du Refuge a Vevey», in Le Chrétien évan-
gélique, 1860, pp. 291-298; « Un épisode de I'histoire du protestantisme dans le Pays de Vaud au com-
mencement du XVIIle siecley, in Le Chrétien évangélique, 1861, pp. 136-141, « Un épisode de la persécution
dans le Dauphiné en 1686», in Le Chrétien évangélique, 1868, pp. 25-31, «Les prophetes des Cévennesy,
in Le Chrétien évangélique, 1869, pp. 89-101. La majeure partie des publications avant 1950 sur le Refuge
dans le Pays de Vaud est le fruit d’auteurs libristes. Cf. Lise Gacond, «Bibliographie du Refuge huguenot
en Suisse aprés la Révocation de I'Edit de Nantes», in RSH, 36, 1986, pp. 381-383. De méme que celles
autour de la commémoration du bicentenaire de la Révocation de I'Edit de Nantes en 1885.

25 Ernest Chavannes, Notes surla famille Chavannes. . ., op. cit. Venant de Charmoisy, paroisse d’Orcier pres
de Thonon, aucun document n’atteste de telles conversions dans un village isolé, bien que les Bernois
aient occupé cette partie du Chablais a I'ouest de la Dranse jusqu’en 1589. De méme, une immigration
pour cause de religion est supposée pour le premier Exchaquet arrivé d’Annecy a Pompaples vers 1570.
Cf. ACV, P Exchaquet Fonds familial Exchaquet, famille libriste d’Aubonne.

26 David Lasserre, A propos de ULdit de Nantes et de sa révocation, un exemple d’historiographie catholique,
Lausanne: Imprimerie La Concorde, 1932. Pierre Jeanneret, « Lhistorien David Lasserre 1882-1973», in
RSH, 44, 1994, pp. 401-403.

27 Ibid., p. 390.

28 Claude Lasserre, Chronique de la famille Lasserre du Rouergue puis de Genéve, 1599-1989, Lausanne: chez
l'auteur, 1989, 354 pages.

29 Théodore Rivier-Rose, La famille Rivier (1595 & nos jours), Lausanne, 1916, (réimpr. Geneve: Slatkine, 1987).
Pour les Bonnard de Nyon, les réunions commémoratives de I'arrivée de I'ancétre issu du Refuge furent
cycliques en 1930, 1956 et 2003 & Arnex-sur-Nyon et a Nyon, entre autres, voir le site: [www.bonnard-
arnex-nyon.ch].



142 | La mémoire de 'origine des familles vaudoises, immigration et identité huguenote

Un semblable imaginaire était tout aussi actif parmi les familles alliées, vaudoises de
souche et il passa par les femmes. En matiere de dissidence, les idées séparatistes du
pasteur Louis Burnier (1795-1873), d’'une famille de vieille souche lutrienne implantée
a Vevey, furent en affinité élective avec son choix matrimonial qui se porta sur Elisa
Bonnet (?-1864)%, dont la famille était issue du second Refuge comme celle des épouses
de son frere ’avocat Frangois Burnier-Ausset (1798-1874) et de ses cousins les pasteurs
libristes Paul Burnier-Levade/Mousson (1805-1882)3t et Samuel Burnier-Bernus. La
mere des deux pasteurs parmi les plus représentatifs du premier Réveil vaudois,
Auguste et Charles Rochat, était née Rafinesque (?-1809) et descendait de réfugiés céve-
nols3, Celle de René Guisan (1874-1934), professeur a la Faculté de théologie libre, était
née d’Albénas et provenait d'une famille du second Refuge, bourgeoise de Rolle, qui pos-
séda la seigneurie de Sullens®. A Morges, les Forel et les Yersin avaient fait des choix
matrimoniaux qui les avaient fortement imprégnés de cette éthique, piété et mémoire
tout a la fois 3. Dans ses Mémoires, I’entomologiste Auguste Forel (1848-1931), rendit un
hommage émouvant aux qualités morales de sa mere, née Morin, trés huguenote, fille
du fondateur de la fabrique de tissus de Dieulefit (Drome). Comme le souligne son petit-
fils, « toute sa vie Auguste Forel resta fidele a des affinités qui le liaient au pays de sa
meére. Un ami et parent de son pere, huguenot, le comte Paul de Beausobre, le prit en
sympathie et joua un role de premier plan. Dans son imagination, il s’identifia littéra-
lement a lui» .

La naturalisation francaise du médecin et savant morgien Alexandre Yersin (1863-
1943) en est aussi un clair indice; réalisée sur la base documentaire d’ une reconstitu-
tion de son ascendance huguenote par les femmes, plutot que par le pere jurassien
francais, elle est tout a fait exemplaire de I'identification a cette mémoire méme par un
agnostique dont le frére était pasteur de I'Eglise libre vaudoise. En outre, le rapport a
I'imaginaire du Refuge fut vivement entretenu au XX¢ siecle par les communautés
libristes sous forme de pelerinages réguliers vers ces «lieux de mémoire» que sont le

30 Probable sceur du pasteur Louis Bonnet (1805-1892), originaire de Dully, jeune aumonier d’un régiment
suisse a Lorient en 1837, citoyen vaudois de grande culture qui devint docteur en théologie. Sa carriere de
pasteur réformé fortement marqué par le Réveil I'amena a I'Eglise francaise de Londres (1830-1835), puis
a celle de Francfort-sur-le-Main.

31 Il épousa en deuxiéme noce en 1851, Jenny Mousson (1803-1858), issue du milieu huguenot et libriste de
Morges alors que sa premiére épouse Caroline Levade appartenait au méme milieu a Vevey.

32 Louis Burnier, Notice sur Auguste Rochat, ministre de [ ’Evangile, Lausanne: Bridel, 1848, p. 11.

33 Laure Guisan-d’Albénas (1846-1934) épousa I'avocat Julien Guisan (?-1881), in Le Lien, mars 1934, p. 4.

34 Auguste Forel, Mémoires, Neuchatel: La Baconniere, 1935, pp. 12-15 et 22.

35 Oscar Forel (Saint-Prex), 14-06-1978 [www.edimuster.ch/abstinenz/forel4.htm].



Jean-Pierre Bastian | 143

mas Soubeyran en Cévennes, ou fut créé en 1911 le Musée du Désert, et la Tour de
Constance a Aigues-Mortes, hauts lieux de commémoration huguenote .

La mémoire transita tout autant par 'endogamie bourgeoise du milieu. Le récit Au
pays de Mireille (1941) se révele exemplaire du travail d’identification réalisé par des
familles de tres ancien enracinement vaudois comme les Burnand originaires de
Moudon. Il passa par les liens familiaux étendus d’une diaspora huguenote franco-hel-
vétique. Le médecin René Burnand (1882-1960) retrouvait la sensibilité « provencale »
de la peinture de son pere, Eugene Burnand (1850-1921), dans son ascendance et sa for-
mation au chiteau d’Echandens. Dans ce chateau, habité au XVIII® siécle par Jean
Johannot originaire d’Annonay en Ardeche, réfugié pour cause de religion et re¢u bour-
geois d’Echandens en 1734, prit naissance une parenté entre un groupe important de
familles vaudoises et la totalité ou presque des grandes familles protestantes de
Montpellier, membres a la fin du XIX¢ siécle de I'Eglise réformée indépendantes.
L'aieule franco-suisse Johannot donna naissance a quatre filles qui devinrent les
épouses Foltz, Leenhardt, Bazille et Francillon. La seconde et la troisieme firent souche
de tout ce que Montpellier comptait de notables du milieu des négociants et banquiers
portant leur nom aussi bien que ceux de Casalis, Castelnau, de Sybourg, Roux, Warnery,
Westphal. La premiere et la derniéere des filles demeurérent en Suisse. L'une, fixée a
Morges, eut pour fils le colonel Louis Foltz (1792-1865), grand-pere maternel d’Eugene
Burnand (1850-1921). Des liens étroits se scellerent désormais pour des générations
entre les familles libristes de Morges, Saint-Prex, Saint-Sulpice, Giez (Muret, Cart,
Warnery, Guiguer, Burnand, Doxat-de Rham) et les familles bourgeoises du commerce
et de la finance de Montpellier, toutes actives dans le milieu des églises indépendantes
et libristes frangaises®. Si Lausanne fut le cceur de 'institutionnalisation libriste vau-
doise, puisque s’y trouvaient les bureaux dans la chapelle des Terreaux et la Faculté de

36 (Notedelap. 142.) Henri H. Mollaret et Jacqueline Brossolet, Alexandre Yersin ou le vainqueur de la peste,
Paris: Fayard, 1985, pp. 19-27, 68 et 292 (note 32). Je remercie M. Pierre-Yves Favez de m’y avoir rendu
attentif. De méme, sur la prégnance actuelle de cette mémoire chez les descendants du Morgien Marc
Mousson (1776-1861), premier chancelier de la Confédération, voir 'entretien avec Maryse Oeri-von Auw
dans le Bulletin d’information de I’Association pour la sauvegarde de Morges, 64, décembre 2012, p. 4:
«On ne saurait trop insister sur I’héritage huguenot, tres vivace et perceptible jusque dans la descen-
dance lointaine de Marc», écrivait-elle.

37 «Un pelerinage protestanty, in Le Lien, octobre 1927, p. 1. « Au pays des fous de Dieuy, in Le Lien, 12 juil-
let 1962, p. 1.

38 Le Chrétien évangélique, 1874, p. 45. René Burnand, Eugene Burnand au Pays de Mireille, Lausanne: Spes,
1941. René Burnand, «Les Johannot d’Echandens», in RHV, 66, 1958, pp- 179 et 183.

39 A ce sujetvoir aussi le témoignage de Florence Leenhardt-Doxat (1843-1929), « Pour les enfants, quelques
mots sur ma viey, [http;//protestantsdanslaville.org/gilles-castelnau-genealogie/Florence.htm].



144 | La mémoire de 'origine des familles vaudoises, immigration et identité huguenote

théologie, Paris, Montpellier, Lyon ou Marseille participerent d’une internationale
«réveilléey francophone huguenote dont Genéve était la source et a laquelle les avant-
gardes libristes vaudoises se rattachaient dans une mise en réseau qui passa souvent
par des liens familiaux.

L'autre axe fort de 'internationale libriste a Paris I'illustre, en particulier ses cha-
pelles évangéliques dont la plus fameuse fut celle de la rue Taitbout devenue Eglise indé-
pendante en 1839+, Autour du pasteur Edmond Dehault de Pressensé (1824-1891), allié
Du Plessis#, s’y rassemblait toute une élite économicque, intellectuelle et morale. Les
pasteurs libristes vaudois y entretinrent tres tot des relations familiales avec des parti-
cipants d’origine morgienne, les Bersier, et lausannoise, les Hollard. Ainsi, le pasteur
libriste et futur professeur de théologie Auguste Bernus (1848-1904), demi-frere de Louis
Bridel, épousa Hélene Dehault de Pressensé (1849-1929) fille d’Edmond, et Jenny Bernus
(1841-1877), sa sceur, le pasteur Roger Hollard (1838-1902)4. Louis Bridel (1813-1866) y
fut pasteur des 1840 durant quinze ans avant de regagner Lausanne et 'imprimeur
Georges-Victor Bridel y noua de précieux contacts (de 1841-1844) au début parisien de
son apprentissage de libraire. Louis Rivier-de Rham (1820-1883), alors étudiant & 'Ecole
centrale, y établit des relations qualifiées de «fort avantageuses, avec les Monod, les
Saint-Julien, les Pressensé, les Lutteroth, les Davillier, les dames Adam, sa tante
Victorine Vieusseux ou tels de ses professeurs... et s’y plaisait a de petites réunions
d’édification avec ses amis Georges Bridel et A. de Molin »4s.

A son tour, Philippe Bridel (1852-1936), futur professeur emblématique de la Faculté
de théologie libre, fut pasteur de la chapelle Taitbout de 1879 & 1887 . La petite Eglise
libre vaudoise se trouva ainsi imbriquée dans des réseaux multiples. Un méme uni-
vers religieux et bourgeois d’inter-connaissance au sein duquel I'identité huguenote
fut forte, renforga les relations d’affaire et alimenta les liens matrimoniaux sélectifs du
milieu.

40 Voir André Encrevé, Protestants frangais au milieu du XI1X¢ siecle. Les réformés 1848-1870, Geneve: Labor
et Fides, 1986, p. 134.

41 Pour sa biographie voir Henri Cordey, Edmond de Pressensé et son temps (1824-1891), Lausanne: Bridel,
1913. Sa mere était une Du Plessis-Gouret de Nyon.

42 Olivier Fatio, « Auguste Bernus», in DHS en ligne; les réseaux familiaux sont bien entendu encore plus
amples: par exemple Marie Hollard sceur du pasteur Roger Hollard, épouse Eugéne Bersier (1831-1889),
pasteur de la chapelle Taitbout de 1860 a 1874 de telle maniere que les familles Bernus, Pressensé,
Hollard, Bridel, Bersier forment une chaine de relations endogames liées au milieu, nourrie parles impor-
tantes fratries de 1’époque.

43 Théodore Rivier-Rose, La famille Rivier ..., op. cit., p. 396.

44 Gazette de Lausanne, 21 mars 1930.



Jean-Pierre Bastian | 145

Dans sa somme familiale de prés de 500 pages, La famille Rivier (1595 a nos jours),
Théodore Rivier-Rose (1865-1952) montre combien les liens ainsi entretenus par des
visites récurrentes se traduisaient par une endogamie resserrée a laquelle les pasteurs
du réseau participaient pleinement. Dans sa remarquable monographie sur la famille
Mercier, une autre des dynasties libristes lausannoises, huguenote d’origine, Pascal
Ruedin# dépeint une méme mise en réseau et une méme articulation entre les valeurs
religieuses et 'activité économique, politique et sociale qui mériteraient également
d’étre approfondies. Retirés des le début du XXe¢ siecle dans le chateau de Pradegg qu’ils
venaient d’édifier (1908) a Sierre et apres avoir triomphé dans la tannerie, puis dans la
finance, cette haute bourgeoisie qui chercha a se donner des traits aristocratiques n’en
garda pas moins une attention soutenue au milieu libriste auquel elle participa plei-
nement. D’autres familles emblématiques du tissu économique vaudois, tels les
Bugnion, Marcel, Gasparin-Boissier-Barbey, Van Muyden et bien d’autres prirent part a
ce méme mouvement. Par leur succes, elles traduisaient la rigueur morale, entrete-
nue par leurs convictions et la structure ecclésiale a laquelle elles se rattachaient, dans
une discipline économique et sociale. La réussite économique était le témoignage de
leurs convictions.

L'articulation entre I'internationale des affaires et I'internationale réveillée de la
deuxieme moitié du XIX¢ siecle, s’estompa lentement au milieu du siecle suivant, sans
disparaitre totalement. La mémoire du Refuge resta cependant extrémement présente
dans le milieu comme en témoignent 'immense croix huguenote qui orna le cheeur de
la chapelle de Marterey a Lausanne jusqu’a la fusion, aussi bien que la colombe sur-
plombant celui de la chapelle des Terreaux (voir Fig. 1 et 2)4. De méme, dans le vestibule
de la Faculté de théologie libre du chemin des Cedres a Lausanne, le monumental buste
d’Alexandre Vinet fut surplombé par la lithographie de « 'assemblée au désert», illus-
tration classique de la résistance huguenote au pouvoir politique. La symbolique hugue-
note manifeste dans ces trois édifices phares du mouvement libriste témoigne combien,
deés le départ, I'Eglise libre et sa Faculté de théologie participérent d’un sentiment
d’élection lié a une mémoire commune constituant I'image d’un « peuple élu», favori-
sant I’entre-soi. Sur le plan des familles, on ne peut non plus négliger la propagation
orale des faits héroiques des ancétres réfugiés, transmis de génération en génération.
Ainsi, le pasteur Auguste Bonnard (1828-1908), dont I'arriere-grand-pere venu du

45 Pascal Ruedin, Le chdteau de la famille Mercier-de Molin a Sierre. Histoire et collections d’une dynastie
bourgeoise de Suisse au début du XXe siécle, Sierre: Editions Monographic, 1998.

46 La colombe, symbole du Saint-Esprit qui anime le fidele, sert de pendentif a la croix huguenote tout
comme la larme ou ampoule qui renvoie au sang du Christ versé pour la régénération du pécheur.



146 | La mémoire de I'origine des familles vaudoises, immigration et identité huguenote

St. 429. Chapelle de Martberay

Fig. 1. La croix huguenote dominant la chaire de la chapelle de Marterey vers 1930.



Jean-Pierre Bastian | 147

L]
|

i
‘l l'
“;‘( _!' S “v

Fig. 2. La colombe du Saint-Esprit surplombant la fresque de Louis Rivier et la chaire de la chapelle
des Terreaux (restauration de 1995).



148 | La mémoire de 'origine des familles vaudoises, immigration et identité huguenote

Dauphiné s’était établi a Nyon, rapportait en 1867 que les Roux, pharmaciens dans la
méme ville, savaient encore que celui de leurs ancétres, alors enfant de 12 ou 13 ans,
qui avait abandonné le Dauphiné a la fin du XVII¢ siecle, « s’était réfugié dans un marais
a roseaux, ou il n’avait hors de I'eau que la téte, durant trois jours et trois nuits», afin
d’échapper a la persécution des dragons du roi, avant de gagner Genéve#. Non seulement
le récit s’en transmettait, mais les liens s’entretenaient aussi. Ceci avait poussé le phar-
macien de Nyon a se rendre sur les lieux ou il avait eu, quelques années auparavant,
«une grande joie, a allervisiter le marais» en question et «une joie plus grande encore
a remettre une Bible au maire protestant de son village d’origine, allié a la famille
Roux». De méme, y contribua la conservation de vieux documents, ainsi que «le role des
objets matériels comme vecteur de mémoire: humbles effets transportés hors de France
au moment de la Révocation et 1égués de génération en génération au sein de familles
de Réfugiés » 4.

Ce fut le cas pour la famille du médecin Exchaquet de la communauté libriste de
Chateau-d’(Ex dont les liens avec la famille Schloesing de Marseille furent étroits. Sa
parente, Jacqueline Panchaud-Exchaquet (1912-2008), amena en 2000 les siens au
Musée du Désert afin d’y déposer le service de table du prédicant Paul Rabaut, hérité
de liens familiaux anciens, religieusement conservé comme relique®.

Sans doute d’autres exemples pourraient confirmer la longue durée et la matérialité
de la transmission mémorielle par les familles elles-mémes. Tant sur le plan institu-
tionnel que familial, la valorisation du passé huguenot participa pleinement a I’élabo-
ration d’une différence mémorielle contribuant a renforcer une identité de peuple élu;
elle correspondit a la distinction sociale que le milieu entretenait tout autant par 1’option
séparatiste qui avait donné naissance a 'Eglise libre et & sa Faculté, que par ses créati-
vités économique, religieuse, culturelle et caritative.

LIMPREGNATION HUGUENOTE

On ne retrouve pas trace d’une mémoire huguenote aussi vive au sein de I'Eglise natio-
nale vaudoise de la deuxieme moitié du XIX® siecle et la premiere du XXe¢ siecle. Il serait
trop long d’en rendre compte, mais a titre indicatif, constatons qu’aucune croix hugue-
note n’orna jamais les temples nationaux, contrairement aux chapelles libristes déja
mentionnées et que I'historiographie du Refuge ne mobilisa aucun historien dans les

47 Auguste Bonnard, « Le Refuge dans le Pays de Vaud», art. cit., 1867, p. 309.

48 Philip Benedict (éd.), Lidentité huguenote. Faire mémoire et écrire l'histoire (XVI-XXI¢ siécles), Genéve:
Droz, 2014, p. 32.

49 Entretien avec Sylvie Perret-Panchaud, Lutry, 21 aofit 2013.



Jean-Pierre Bastian | 149

Fig. 3. Assemblée clandestine de protestants au «désert» a Lecques prés de Nimes. Gravure de 1785.

cercles académiques nationaux a I'’exception d’Ernest Combe (1846-1900), de surcroit
édité chez Bridel en 1885 a I'occasion du bicentenaire de la Révocations. Ce n’est pas
un hasard. Comme nous I’avons avancé, 'ascendance huguenote, I'option pour I’Eglise
libre et le choix politique qui leur fut lié coinciderent. I1 exista une affinité élective
entre le choix de la séparation du religieux et du politique dans le canton de Vaud et le
combat huguenot pour la liberté de conscience. Il fallut en effet attendre 1861 pour que
le principe de liberté de culte soit inscrit dans la Constitution vaudoise. Auparavant les
assemblées religieuses dissidentes ou indépendantes furent interdites ou pourchassées
et ¢’est la loi du 19 mai 1859 qui abrogea le décret du 7 juin 1849 contre les assemblées
dissidentes. Jusque-la, elles avaient fait I'objet de persécutions récurrentes des les
premieres manifestations (1818) de « conventicules» et autres réunions religieuses

50 Ernest Combe, Les réfugiés de la Révocation en Suisse, Lausanne: Bridel, 1885, a 'occasion du bicente-
naire de la Révocation. A ce sujet, voir Pierre-Olivier Léchot, « Quelle Suisse pour quels réfugiés? Johann
Kaspar Morkifer (1799-1877) et Ernest Combe (1846-1900), historiens du Grand Refuge», in Philip
Benedict (éd.), Lidentité huguenote.. ., op. cit., pp. 371-389.



150 | La mémoire de 'origine des familles vaudoises, immigration et identité huguenote

indépendantes. Cette mémoire de la persécution et de la résistance fut fixée et entrete-
nue par la reconstruction minutieuse et systématique en six volumes publiés de 1870 a
1880 qu’en fit le pasteur et historien libriste Jacques Cart (1828-1913)4. C’est dans un tel
contexte que, dés le milieu du XIX¢ siecle, une survalorisation de I’histoire du Refuge
procéda de publications d’historiens libristes a méme d’en rendre compte. Par ailleurs,
les familles emblématiques du milieu, d’origine huguenote ou alliées, parvinrent a faire
valoir leur différence en participant d'un mouvement religieux minoritaire qui les dis-
tingua aussi bien de la masse que des classes moyennes ascendantes: les Mercier,
Rivier, Bonnard en furent les représentants éminents ainsi que les familles alliées au
plan de I'option confessionnelle, vaudoises de souche, tels les Bridel, Burnand, Dutoit,
Exchaquet, Forel, Olivier, Yersin, parmi tant d’autres. Pour celles-ci, 'Eglise libre servit
de filtre affinitaire permettant le maintien de liens familiaux issus de I'immigration
huguenote cultivés dans une diaspora confessionnelle libriste avec pour horizon les
familles alliées de Paris, Marseille, Montpellier et Lyon. Au moment ou se publiait I’ou-
vrage de Delédevant et Henrioud (1923) et ou tout un chacun cherchait a se doter d’une
origine, ces familles libristes bénéficiaient d’une visibilité sociale d’envergure tant par
leur réussite économique que parleur distinction sociale et religieuse a la fois. Dés lors,
elles constituaient une référence valorisante pour ceux qui, ayant perdu toute trace d’ori-
gine, s’en attribuaient une en se prétendant de descendance huguenote sans pouvoir le
prouver. Cela explique la tendance qu’ont eue certaines familles, n’appartenant pas a
la minorité libriste, a s’inventer, comme a Lavaux, une filiation positivement connotée
dans un pays de confession protestante. Non seulement, elle paraissait la plus plausible,
mais elle participait d’'une plus-value sociale dans la mesure ou elle renvoyait a I'iden-
tité d’une minorité religieuse active a la mémoire aiguisée dont le rayonnement écono-
mique et culturel voire politique marquait le canton de son esprit ascétique.

51 Jacques Cart, Histoire du mouvement religieux et ecclésiastique dans le canton de Vaud pendant la premiére
moitié du XIX¢ siécle, Lausanne: Georges Bridel, 1870-1880, 6 vol.



	La mémoire de l’origine : familles vaudoises, immigration et identité huguenote

