
Zeitschrift: Revue historique vaudoise

Herausgeber: Société vaudoise d'histoire et d'archéologie

Band: 119 (2011)

Artikel: Une confessionalisation du paysage urbain? : Les fontaines
ornementales du XVIe siècle

Autor: Christin, Olivier

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-847062

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-847062
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Olivier Christin

UNE CON FESSION N ALISATION
DU PAYSAGE URBAIN
LES FONTAINES ORNEMENTALES DU XVIe SIÈCLE

PourA.

Dans ses célèbres Mémoiresx,qui relatent la progression puis le triomphe des idées de

la Réforme à Orbe, Guillaume de Pierrefleur fait un choix rhétorique étonnant, souligné
à juste titre par la plupart de ses commentateurs et éditeurs : ce n'est pas lui, l'auteur,

qui s'adresse aux lecteurs, mais un être a priori inanimé, un double de pierre qui serait

doué de parole, la statue du banneret qui surmontait la fontaine de la ville2. Pierrefleur

s'inscrit ainsi dans une tradition littéraire et rhétorique vivace de la période moderne,

avant que ne s'imposent d'autres porte-parole imaginaires, comme les Perses par exemple,

celle des jocoseria et des fictions sérieuses qui faisaient proférer à la folie, à des

croix ou à des statues, ou encore à des convives de pierre, des propos plus sensés que

ceux des hommes de chair3 et surtout autrement plus libres que ceux qu'un auteur

vivant aurait osé se permettre4. Le banneret de Pierrefleur, en effet, parle sans fard et

sans peur et il dit à chacun sa vérité.

Mais pourquoi l'avoir choisi, lui, l'homme en arme au sommet d'une fontaine

décorative, et pourquoi à ce moment critique du choix religieux de la ville Pourquoi en avoir

fait ainsi tout à la fois un historien et un juge et n'avoir pas retenu, s'il fallait dissimuler

l'auteur véritable du texte, un autre messager, naturel ou surnaturel, comme un ange,

un saint patron, ou encore un fondateur de la ville?

1 Louis Junod (éd.), Mémoires de Pierrefleur, Lausanne : La Concorde, 1933.

2 Cf. la recension de l'édition de Junod par Henry Meylan in Bibliothèque de l'École des Chartes, t. 95,1934,

pp. 164-167: «Le récit des événements est mis dans la bouche du banneret de pierre, qui se dresse aujourd'hui

encore, l'épée au côté, sur la fontaine de la ville». La fontaine actuelle date en fait du XVIIIe siècle.

3 Sur ces récits au XVIe siècle, cf. Olivier Christin, «Faire parler les statues: expériences de l'époque

moderne», in René Wetzel, Fabrice Flückiger (éds), La prédication au Moyen Âge entre oralité, visualité et

écriture, Zurich: Chronos, 2010 (Medienwandel - Medienwechsel - Medienwissen, 13), pp. 329-346.

4 Plusieurs éléments indiquent, en effet, que Pierrefleur écrit après le «Plus» de 1554 qui scelle l'établis¬

sement de la Réforme et l'interdiction du culte catholique à Orbe.

Revue historique vaudoise, tome 119, 2011, pp. 189-204



190 | Une confessionnalisation du paysage urbain?

LORS EN SORTIT ABONDANCE D'EAU DONT BEU LA CONGRÉGATION ET LEUR BESTIAL

(NOMBRES 20)5

Au cours du XVIe siècle, suivant sans doute en cela le précédant de Schaffhouse, et peut-

être de Bâle, de nombreuses localités de Suisse occidentale, de taille et de statut

différents, rénovent ou édifient des fontaines ornementales en pierre, caractérisées par
l'utilisation d'un décor abondant, sur le bassin et surtout sur le pilier central - la chèvre -
qui devient une véritable colonne supportant un groupe sculpté. Pour la première moitié

du siècle, il faut ainsi mentionner les fontaines de Fribourg (dès 1522-1525 pour la

fontaine Saint-Iean et jusqu'en 1559-1560 pour la fontaine Sainte-Anne), Berne

(entre 1542 et 1548 pour l'essentiel), Soleure, Neuchâtel (en 1543-1547 pour les travaux

sur la fontaine de la Justice), Morges (1545-1547), La Neuveville (1550) ou encore

Le Landeron (1549)6. La chronologie ne dit toutefois pas tout de la fièvre édilitaire qui
semble se manifester, car dans certains cas ce ne sont pas des monuments isolés qui
sont érigés mais des groupes assez importants, sur le système desquels il faudra revenir.

À Berne, Soleure ou Fribourg, par exemple, les réalisations des années 1540 se

succèdent à un rythme soutenu dont un tableau sommaire, et qui ne veut en rien se

prononcer sur des questions d'attribution et de datation toujours discutées, peut donner

un premier aperçu:

Fribourg Soleure Berne
1542 Venner
1543 Justice

Tireur
1544 Samson

Moïse
1545 Saint Urs Anna-Seiler/Ogre

Laufer/ Pfeiller/Ryffli
1546
1547 Samson

Saint-Jean-Baptiste
1548 Samson

Saint-Georg
1549 Fortitude

Brave
1550 Samaritaine

5 Traduction de la Bible par Pierre Robert Olivétan: La Bible qui est toute la Saincte Escripture, en laquelle
sont contenus le Vieil Testament et le Nouveau, translatez en francoys..., Neuchâtel: Imp. P. de Wingle, 1535.

6 Pierre Lavedan, Jeanne Hugueney, Philippe Henrat, L'urbanisme à l'époque moderne (XVIe-XVIIIe siècle),

Genève: Droz, 1982, Bibliothèque de la Société française d'archéologie 13, pp. 64 ss.



Olivier Christin | 191

Une nouvelle vague de rénovation, d'embellissement ou de créations pures et simples

se dessine à partir des années 1570, révélant à la fois le succès durable de ces monuments

et leur diffusion géographique : des fontaines sont ainsi construites à Fribourg, à

Neuchâtel (Banneret, 1581), à Delémont (Vierge à l'Enfant, Saint-Maurice, et Sauvage en

1576), au Landeron (Saint-Maurice, 1574), à Lausanne (Justice en 1584-1585) ou, un peu

plus tôt, à Porrentruy (Banneret 1551 ; Samaritaine 1563-1564). Sur six ou sept décennies,

le rythme des constructions est tel qu'il incite à s'interroger sur l'existence de

stratégies monumentales cohérentes ou de programmes, au double sens politique et

iconographique que le terme peut ici revêtir. Car s'il ne servirait à rien d'invoquer ici

une forme de propagande, au risque de l'anachronisme et du fonctionnalisme le plus

cru, il n'en reste pas moins que l'inflation du nombre de ces réalisations à la fois

pratiques et symboliques, relevée par une abondante bibliographie depuis le livre fondateur

de Paul Meintel7, leur étonnante concentration sur quelques décennies, quelques

thèmes récurrents, quelques artistes qui paraissent attirer, sinon confisquer, les

commandes 8, l'importance manifeste que leur accordent les magistrats de villes et de bourgs

que la langue, le statut juridique, le rayonnement politique ou économique et plus

encore les choix confessionnels sembleraient à première vue opposer, obligent à se

pencher sur ce que furent véritablement leur place dans le paysage urbain et leur rôle dans

les conflits du temps des confessions.

Les fontaines ornementales du XVIe siècle suisse déjouent en effet les interprétations

rapides et les partages trop simples dans lesquels certains travaux, au demeurant

très bien informés et toujours utiles, ont parfois cru pouvoir les enfermer. Si les

fontaines sont, pour les magistrats urbains et ceux sur qui ils ont autorité, une manière

d'affirmer leur choix religieux et d'exalter ici les patrons traditionnels ou la Reine des

Cieux, là d'imposer, au contraire, une nouvelle façon de se représenter la ville et son

identité, débarrassée des anciennes idoles et des anciens pouvoirs, comment expliquer
la circulation des mêmes thèmes (la Justice,foulantparfois aux pieds le Turc, le pape,

un roi ou un empereur; Samson; le Banneret) et des mêmes artistes à travers la frontière

confessionnelle? Comment comprendre que Hans Gieng travaille aussi bien pour
la protestante Berne que pour le bastion catholique que constitue Fribourg ou que

7 Paul Meintel, SchweizerBrunnen, Frauenfeld et Leipzig: Huber, Die Schweiz im deutschen Geistesleben 16,

1931.

8 Hans Gieng réalise au milieu du siècle la plupart des fontaines de Fribourg et de Berne; il travaille éga¬

lement à Soleure. Dans la seconde moitié du siècle, Laurent Perroud multiplie les engagements, à

Lausanne, Neuchâtel, Porrentruy, Soleure, Moudon, La Neuveville, Le Landeron. Il faut également
mentionner Stephan Amman, actif à Fribourg à la fin du siècle. Marcel Strub, Deux maîtres de la sculpture
suisse du 16e siècle: Hans Geiler et Hans Gieng, Fribourg: Éditions Universitaires, 1962.



192 | Une confessionnalisation du paysage urbain?

Laurent Perroud fasse de même pour Neuchâtel et l'enclave catholique du Landeron, qui
refuse la Réforme en 1541 Comment rendre compte de l'efficacité symbolique et

politique de ces fontaines qui entrelacent un petit nombre de sujets et de motifs iconographiques

dans des discours articulés et souples, capables de servir les intérêts de

commanditaires et d'usagers dissemblables et parfois rivaux, sans céder à des facilités

ou à des tautologies qui reprennent des distinctions sans objet, comme celles entre

sujets profanes et sujets religieux, ou Ancien Testament et Nouveau Testament, ou, pire

encore, entre sujets savants et «vie populaire», ou considèrent comme une évidence que
les fontaines des villes catholiques sont catholiques Plutôt que d'emprunter ces

raccourcis qui rabattent les choix artistiques sur les choix religieux et en font de simples

traductions visuelles, il faut peut-être commencer par chercher à qui et à quoi ces

fontaines ornementales pouvaient bien servir et par rappeler une évidence : elles avaient

d'abord pour fonction d'apporter de l'eau.

On le sait, l'approvisionnement en eau, qu'il s'agisse d'offrir aux habitants une eau

abondante et non souillée ou de permettre de lutter efficacement contre les incendies,

constitue une obligation importante et une préoccupation constante des magistrats des

villes de la première modernité9. En témoignent les moyens financiers engagés dans

les travaux d'adduction et de distribution, l'existence à Berne de maîtres des fontaines

nommés et rétribués par la ville pour veiller à leur bon fonctionnement «été comme

hiver», et les efforts déployés pour une meilleure gestion de cette ressource à la fois

essentielle et rare. Une rubrique spécifique relative aux fontaines apparaît ainsi dans les

comptes de Fribourg à partir de 1547 et à Berne, la Brunnenordnung légifère dans les

plus infimes détails, interdisant fermement les dérivations ou les captations ou encore

le déversement des eaux usées dans les bassins10... Le plus révélateur, toutefois, se

trouve peut-être dans un dessin de jeunesse d'Abraham Sybold, signalé dans une vente

aux enchères de 2008 (fig. 1)11 : dans un décor urbain Renaissance exubérant, qui n'est

pas sans rappeler celui des fontaines ornementales, notamment par le jeu des putti
juchés sur des cariatides, une foule se presse pour étancher sa soif en buvant dans des

tonnelets, des chopes, des coupes ; en arrière plan, des porteurs s'approchent de la ville

9 À titre d'exemple, Paul Bissegger, La ville de Morges, Bâle, Wiese: Imprimeries Réunies Lausanne, Les

monuments d'art et d'histoire du Canton de Vaud 5,1998, qui évoque les travaux de lean lacquet etlacques
Cenard dans la première moitié du siècle pour améliorer l'approvisionnement en eau de la ville.

10 Paul Schenk, BernerBrunnen-Chronik, 4e éd., Berne : H. Lang, 1971 ; pour Fribourg Ivan Andrey, « Les fon¬

taines Renaissance de Hans Gieng», Art + Architecture en Suisse, N° 48/2,1997, pp. 56-59; Marcel Strub,

La ville de Fribourg: introduction, plan de la ville, fortifications, promenades, ponts, fontaines et édifices

publics, Bâle: Birkhäuser, 1964.

11 Vente de la Sammlung Lotar Neumann, Berne, Galerie Kornfeld, 17 juin 2008.



Olivier Christin | 193

Fig. 1 : Den Durstigen Trencken - Den Durstigen soll man zu Trinken geben, dessin (encre réhaussé d'aquarelle)

signé des initiales d'Abraham Sybold, novembre 1608. Vente de la Galerie Kornfeld (Berne), 6 juin 2008.



194 | Une confessionnalisation du paysage urbain?

avec leur précieux chargement; en haut, dans un cartouche, la légende signale qu'il
s'agit là d'une illustration d'une des œuvres de Miséricorde « donner à boire à ceux qui
ont soif»).

Au-delà des finalités pratiques, l'approvisionnement en eau pouvait ainsi constituer

l'une de obligations religieuses des autorités urbaines et le moyen pour elles de montrer

et de démontrer qu'elles agissaient bien en tant qu'autorités chrétiennes, bienveillantes

et miséricordieuses, soucieuses de leurs sujets. Le caractère contraignant de cette

obligation à la fois édilitaire et religieuse était évidemment conforté par le fait que la

Bible offrait aux lecteurs du XVIe siècle d'innombrables lieux établissant des parallèles

entre la foi vivifiante et l'eau pure d'une fontaine et faisant un devoir aux rois et aux

princes justes d'apporter à leur peuple de quoi boire cette eau purificatrice. Et ces lieux

étaient d'autant plus nombreux que la traduction luthérienne de 1545 employait

systématiquement « Brunnen » là où les traductions plus récentes distinguent puits, source,

citerne12... Pasteurs, magistrats et fidèles pouvaient ainsi se souvenir que le Christ

(Apocalypse 21:6) lui-même avait dit: «Ich den Durstigen geben von dem Brunnen

des Lebendigen Wasser umsonst» et surtout que Moïse avait assemblé Israël auprès d'une

fontaine à la demande de Yahvé: «Das ist der Brunnen, davon der Herrzu Mose sagte:

Sammle das Volk, ich will ihnen Wassergeben. Da sang Israel das Lied: Brunnen steig

auf! Singet von ihm. Das ist der Brunnen, den die Fürsten gegraben haben, die Edlen im

Volkhaben ihn gegraben mit dem Zepter, mit ihren Stäben» (Nombres 20). Les magistrats

ne devaient-ils pas à leur tour entendre cet appel, chanter ce cantique et être eux aussi

les «nobles du peuple», faire jaillir de nouvelles fontaines par leur autorité et sous le

regard de Dieu et les entretenir pour le bien et le salut des habitants Ne devaient-ils

pas prendre pour eux comme une sorte d'invitation à gouverner par la vertu et à châtier

les vices les Proverbes qui, dans la traduction luthérienne, affirmaient que « la bouche

du juste» (10:11), «le bon sens» (16:22) et «l'enseignement du sage» (13:14) étaient des

«fontaines» de vie, encouragés en cela par d'autres traductions, presque contemporaines,

qui remplaçaient «enseignement» par «loi» ou «règle»?13 L'association des magistrats

aux fontaines pouvait à l'occasion sembler à la fois si évidente et si prestigieuse qu'en

12 À titre de comparaison rapide: 94 occurrences de Brunnen dans la traduction luthérienne de 1545,

43 occurrences de Brunnen/Wasserbrunnen dans la Elberfelder Bibel, 1855 (NT) et 1871 (AT) (ici éd. 1932),

8 seulement dans la version HoffnungfürAlle - Die Bibel, Bâle: Brunnen Verlag, 1983 et 1996, nouvelle

édition 2010. Ce choix lexical n'est d'ailleurs pas propre à Luther: on le retrouve chez Abraham Ruchat,

qui parle systématiquement de fontaines à propos des puits, sources, citernes dans son livre État et

Délices de la Suisse, ou, Description historique et géographique des XIII cantons suisses et de leurs alliés,

Bâle: EmmanuelTourneisen, 1776.

13 Bible King lames, Proverbes 13:14 : y The law of the wise is a fountain of life».



Olivier Christin | 195

1565, Hans Brunner, membre du Conseil de Berne, choisit de se faire représenter en

pied, tenant un écu symbolisant son nom par une fontaine exactement similaire à celles

qui se multipliaient alors dans sa ville (un bassin de pierre polygonal, une colonne portant

une statue) (fig. 2).

La référence de plusieurs fontaines monumentales à des figures explicites de

soldats, de princes ou de législateurs chrétiens14, par-delà la frontière confessionnelle, avec

Moïse et Samson à Berne, Samson à Soleure et Fribourg15, ou la fréquence des figures

allégoriques de la Justice triomphant de pouvoirs terrestres (à Berne, Fribourg,

Neuchâtel, Lausanne, Soleure, Morges) se comprennent donc probablement comme

l'expression d'une adhésion des magistrats urbains à un idéal bien particulier de ce que

doivent être des autorités chrétiennes, gardiennes des Tables de la Loi et garantes de la

piété de ceux sur qui elles exercent leur pouvoir, idéal propagé notamment dans

l'espace helvétique et germanique par l'humanisme chrétien. En apportant de l'eau pure
aux habitants, les magistrats pouvaient considérer faire davantage que d'étancher une

soif purement physique et jouer le rôle religieux que Dieu leur avait en fait imposé16.

Car au même titre que les rois et les princes, ces magistrats urbains devaient être considérés

et se considérer comme des « serviteurs de Dieu, ceux qui doivent assurer cette

protection» (Romains 13:7)17 et par conséquent porter les mêmes obligations et jouir
des mêmes honneurs. Et c'est bien ce message que les Pères du synode tenu à Berne

en 1532 avaient tenu à délivrer au magistrat dans leur discours préliminaire, car selon

eux « il n'est pas possible aux pasteurs ordinaires et aux ministres de la Parole de Dieu,

de faire quelque fruit dans l'Église et de l'y entretenir par des ordonnances extérieures,

si le Magistrat civil ne joint ses soins pour avancer cette bonne œuvre». Concrètement,

ajoutaient les Pères, « le ministère de VV.EE. sert à faire que la pure Parole de Dieu soit

prêchée parmi vos sujets, que la grâce leur soit clairement annoncée et qu'on les

conduise à la Source vivante, de laquelle seule on puise les eaux du Salut. »18

14 Cf. ici l'étude de Donald A. McColl, « Standing by the Ancient Faith: Fribourg's Public Fountains and the

Coming of the Reformation», in James van Horn Melton (éd.), The Cultures of Communication from
Reformation to Enlightenment: Constructing Publics in the Early Modern German Lands, Aldershot: Ashgate

Publishers, 2002, pp. 158-197.

15 On rencontre d'autres fontaines avec la figure de Samson, hors de la zone étudiée ici, par exemple à Zurich

et Bâle.

16 Martin Luther, « Le Grand Catéchisme (1523) », in idem, Œuvres, trad. Pierre Jundt, Genève : Labor et Fides,

t. VIII, 1962, p. 57: «En effet, il ne s'agit pas ici d'un père saisi isolément, mais d'un père qui l'est autant
de fois qu'il a d'habitants en son pays, citoyens ou sujets. Car par eux (comme par nos parents), Dieu nous
donne et nous conserve la nourriture, la maison et son train, la protection et la sécurité».

17 Cf. aussi Martin Luther, « Le Petit Catéchisme », in idem, Œuvres, op. cit., p. 187.



196 | Une confessionnalisation du paysage urbain?

Pourtant, l'historiographie classique, dominée par des perspectives soit monographiques

soit techniques, n'a guère souligné qu'un peu partout les grandes phases de

rénovation et surtout de construction des fontaines ornementales en pierre épousent

les étapes décisives de la fracture confessionnelle et semblent localement accompagner
le moment du choix religieux et de son institutionnalisation. À Berne, par exemple, les

premiers projets sont contemporains de la consolidation de la Réforme, même si la

documentation est assez succincte pour cette période initiale; surtout, le pic des années 1540

suit de peu la conquête militaire du Pays de Vaud (1536), rapide mais délicate à justifier

auprès des autres cantons et donc présentée parles autorités bernoises comme une

victoire de la vraie foi, voulue par Dieu et annoncée par les bannières qui proclamaient

sa Parole19. Dans cette perspective, il est parfaitement logique que les fontaines dressées

ou modifiées au lendemain de ces victoires soient en majorité décorées par des

personnages militaires (le Banneret et le Tireur) mais aussi par des héros chrétiens qui
conduisirent des combats exemplaires, comme celui de Samson et du Lion ou celui de

David et Goliath20, car pour ceux qui y étaient confrontés dans ce moment d'incertitude

religieuse extrême, l'exercice du pouvoir par le magistrat chrétien pouvait se comparer
à ces défis où la foi avait fini par l'emporter. Rien de surprenant, par conséquent, à ce

que l'on retrouve ce type d'articulation avec le moment du choix confessionnel au

Landeron, qui refuse la Réforme en 1541, avant d'élever, en 1549, la fontaine du Vaillant,

un homme en arme qui tient la bannière dans sa main droite et regarde la porte de la

ville21 ou à Soleure, qui érige la fontaine Saint-Ours un peu plus de dix ans après le

geste décisif du Schultheis Nikiaus von Weng, en 1533, qui allait signer le début de la

reprise en main catholique22, ou encore à Neuchâtel, où la première fontaine
monumentale (Justice, 1547) ne voit le jour qu'une fois les « articles concernans la Réformation

18 (Note de la p. 195.) Actes du synode reproduits dans Abraham Ruchat, Histoire de la Réformation en Suisse,

où l'on voit tout ce qui s'est passé de plus remarquable de l'an 1516 jusqu'en l'an 1556; ]e cite dans l'édition
Genève: Bousquet, 1728, t. 4, pp. 349-350 et 355-356.

19 Ursula Schneeberger, «Zuo beschirmen die gerechtikeyt [...] un wer es allen leytt. Staat, Krieg und Moral im

Programm der Berner Figurenbrunnen», in André Hollenstien et al. (éds), Berns mächtige Zeit Das

16. und 17. Jahrhundert neu entdeckt, Berne: Schulverlag Stämpfli, 2006, pp. 157-161.

20 Le cas de la fontaine de David est assez complexe: la figure initiale de saint Christophe aurait été trans¬

formée en Goliath à l'issue de la Réforme, puis aménagée avec un David (Paul Schenk, Berner Brunnen-

Chronik, Berne: Herbert Lang & Cie, 1945).

21 En outre, un conflit éclate avec Neuchâtel, en 1547, au sujet du banneret (Jacques Bujard et al.,
Le Landeron. Histoire d'une ville, Hauterive: G. Attinger, 2001, pp. 43-60).

2 2 Bruno Amiet, Hans Sigrist, Thomas Wallner, Solothurnische Geschichte, II. Stadt und Kanton Solothurn von

der Reformation bis zum Höhepunkt des patrizischen Regimes, Soleure : Regierungsrat des Kantons

Solothurn, 1976.



Olivier Christin | 197

Fig. 2: Armoiries du conseiller bernois Hans Brunner 1569. © Musée historique de Berne, Inv. 33592.



198 | Une confessionnalisation du paysage urbain?

de l'Église» (1541) entrés en vigueur et la comtesse de Hochberg disparue. Villes
catholiques et protestantes semblent prises dans des processus comparables.

Tout se passe donc comme si les fontaines ornementales en pierre donnaient à voir

aux habitants de la ville ou du bourg, mais aussi aux pouvoirs extérieurs (cantons rivaux,

villes voisines, évêques ou princes), non les positions doctrinales elles-mêmes, dans

leurs plus infimes détails, mais les transformations du rôle de la commune au cours de

la Réformation et quelque chose qui s'apparente chez elle à une sorte de prise de

conscience de soi. À la faveur des bouleversements religieux, communes et magistrats

s'imposent en effet comme les instances de décision essentielles, notamment à l'occasion

des disputes publiques (celles de Berne ou de Lausanne notamment)23, des articles

de réformation ou de l'organisation des célèbres «Plus» par lesquels les habitants

devaient choisir une foi contre une autre. Les magistrats urbains y gagnent des compétences

nouvelles, parfois âprement disputées par les anciens détenteurs du pouvoir,

mais aussi dans certains cas par les pasteurs et les consistoires. À Neuchâtel notamment,

entre lavotation de novembre 1530 qui signe le début véritable du processus de

réformation et l'institution du consistoire en 1550, le magistrat ne cesse de s'arroger de

nouveaux droits en matière religieuse : négociation avec la comtesse sur la gestion des

biens d'Église, modification de la forme des serments, ordonnance de 1542 sur les

mœurs, la liturgie et les sacrements...24

La fontaine constitue sans conteste la forme la plus visible de cette affirmation. On

peut en prendre pour preuve, une fois encore, certains choix lexicaux liés aux fontaines,

comme celui d'Olivétan, dans sa traduction du passage du livre des Nombres cité plus

haut et dans lequel Luther parlait d'Israël comme d'un «peuple» «Volk») rassemblé

autour de la fontaine que le sceptre des chefs et des princes faisait jaillir. Pour Olivétan,

il s'agit plutôt d'une «congrégation» qui vient boire, avec son bétail25, ce qui renvoie à

une tout autre représentation du monde social et de la communauté, plus fortement

adossée au vocabulaire ecclésiologique. Le plus significatif, toutefois, réside dans la

place que les premières vues et les premiers plans conservés de Berne, Fribourg ou

Soleure consacrent aux fontaines. La vue de Berne en 1549 imprimée dans l'édition
latine baloise de la Cosmographie Universelle de Sebastian Münster26 indique ainsi

23 Cf. dans le présent volume Fabrice Flückiger, «Annexion, conversion, légitimation. La dispute de Lausanne

et l'introduction de la Réforme en Pays de Vaud (1536) ».

24 Dominique Favarger, Les sources directes, Aarau: Sauerländer, Les sources du droit du canton de

Neuchâtel 1, 1982: décisions de 1537 sur les biens d'Église et la forme des serments; ordonnance de

février 1542 sur les mœurs. L'institution du Consistoire date de 1550.

25 La Bible qui est toute la Saincte Escripture..., op. cit. (Nombres 20).



Olivier Christin | 199

distinctement 11 fontaines polygonales à colonne; la vue de Fribourg par Martin Martini,

en 1606 21,ouencore les vues de Soleure et de Fribourg insérées dans la Topographia

Helvetiae de Merian (1654)28 signalent précisément les fontaines ornementales. À

l'évidence, les fontaines monumentales constituent l'un des traits saillants du paysage

urbain helvétique de la première modernité que magistrats, cosmographes, topographes

et graveurs ne veulent en aucun cas omettre.

Peu importe alors que les ensembles de fontaines réalisés au cours des années

centrales de la révolution religieuse du XVIe siècle mêlent Ancien et Nouveau Testament,

images profanes et iconographie religieuse, sujets d'histoire et mythologie: ces

distinctions, peu opérantes, ne peuvent dissimuler la cohérence des stratégies visuelles

ainsi mises en place parles magistrats au nom de la Gemeinde. Ces stratégies, en terre

catholique comme protestante, poursuivent une même fin de légitimation extra, face

aux autres cantons, mais aussi selon le contexte face à l'Empereur, au Duc de Savoie, à

la comtesse de Hochberg ou à l'évêque de Lausanne, et ab intra, à destination des bourgeois

et des autres résidents, et cela explique leur air de famille, leurs thèmes récurrents,

leur proximité chronologique et esthétique: les enjeux s'imposent à tous,

pratiquement dans les mêmes termes et avec la même urgence.

« LA DÉDUCTION DU TOUTAGE» OU LE DISCOURS DE LA VILLE SUR ELLE-MÊME

La fréquence des statues de soldats contemporains, de saints chevaliers et plus encore

de bannerets ne contredit donc pas le discours de la ville sur elle-même qui se dégage

des fontaines au sujet religieux explicite: au contraire, elle le confirme, l'enrichit et en

constitue en fait un préalable et un socle, comme le suggère d'ailleurs le fait que les

saints des fontaines catholiques soient des symboles de l'Église combattante. C'est

parce qu'elle est un organe de droit dont l'autorité est reconnue et parce qu'elle peut

porter ses armes sur le champ de bataille que la commune peut agir en tant que telle

dans la révolution religieuse du premierXVIe siècle. Or, depuis le Moyen Âge, les armoiries,

les bannières, les bannerets, Venner ou Bannermeister chargés de les porter et de

les protéger contre les entreprises ennemies sont, avec d'autres signes du pouvoir

encore, les supports obligés et courants des prétentions politiques des autorités

26 (Note de la p. 198.) Sebastian Münster, La cosmographie universelle: contenant la situation de toutes les

parties du monde, [Bâle] : H. Pierre, 1568.

27 Martin Martini, Plan de la ville de Fribourg, gravure au burin sur cuivre, 156 x 86 cm, 1606, consultable

sur le site d'histoire de la ville de Fribourg [www.fristoria.ch/course].
28 Matthaeus Merian, Topographia Helvetiae, Rhaetiae et Valesiae: das ist Beschreibung unnd eygentliche

Abbildung der vornehmsten Staette und Plaetze in der... Eydgnossschafft, Graubuendten, Wallis und
etlicher zugewandten Orthen, Francfort-sur-le-Main, 1654 (repr. Kassel et Bâle: Bärenreiter, 1960).



200 I Une confessionnalisation du paysage urbain?

urbaines29. Les exemples en sont nombreux, comme le montre le manteau de cheminée

conservé au Musée historique de Berne et qui énumère les villes membres des com-

bourgoisies chrétiennes alliées à Zurich après 1527 à travers leurs blasons30. Le plus
célèbre demeure néanmoins le décor réalisé au cours des années 1580 par Humbert

Mareschet pour la Bürgerstube du Rathaus de Berne, dans lequel l'alliance des cantons

et la place singulière que Berne entend y jouer sont représentées par la série des treize

bannerets, dont l'armement, les vêtements et les postures ne sont pas sans évoquer les

figures des fontaines de la première moitié du siècle.

Souvent investi de responsabilités importantes, qui semblent s'accroître encore à la

fin du XVe siècle et dans la première moitié du XVIe siècle, comme à Berne ou Neuchâtel

où, fort de son élection par la bourgeoisie, il peut se présenter comme « l'homme du

peuple», être membre d'office des Quatre Ministraux, siéger à droite du maître-bourgeois-

en-chef ou accueillir les princes qui pénètrent dans la juridiction31, le banneret envahit

les images diplomatiques et les décors civiques, sur les fontaines bien sûr, mais aussi

dans les vitraux ou les décors d'hôtel de ville. Les statues de bannerets personnifient la

commune ou le canton; ils lui donnent une forme tangible, une identité reconnaissable

dans ses affirmations de souveraineté32. D'une certaine façon, ils l'incarnent en lui
donnant un corps, celui d'une personne physique qui est aussi une personne collective. De

cette identification de la figure sculptée, dessinée ou peinte du banneret au corps
politique et à la commune, par-delà les vicissitudes de son histoire et les changements du

magistrat, on pourrait multiplier les exemples. Parmi eux, on retiendra certains cadeaux

diplomatiques, à l'instar de la coupe offerte à la ville de Neuchâtel par le comte de

Soisson en 1626, surmontée d'un banneret, ou encore les très nombreux récits de

bannières miraculeusement sauvées au cours de défaites ou tout aussi miraculeusement

prises à l'ennemi qui circulent, comme celui qui transforme dans l'imaginaire helvétique

la défaite d'Aberdo en 1422 en triomphe grâce au courage du banneret d'Uri
sauvant la bannière du désastre33. Personne physique, investie de responsabilités

importantes dans les institutions urbaines et sur le champ de bataille, mais aussi, à

29 Werner Meyer, «Das Stier von Ure Treib ein grob gesang. Fahnen und andere Feldzeichen in der spätmit¬

telalterlichen Eidgenossenschaft», in Alferd Haverkamp (éd.), Information, Kommunikation und

Selbstdarstellung in mittelalterlichen Gemeinden, Munich: Oldenbourg, 1998, pp. 201-236.

30 Musée historique de Berne, Inv. 1750.

31 Philippe Henry, Jean-Pierre Jelmini (éds), Histoire du Pays de Neuchâtel. 2. De la Réformation à 1815,

Hauterive: G. Attinger, 1991, p. 245.

3 2 Ursula Schneeberger, «Zuo beschirmen die gerechtikeyt... », art. cit., p. 160 : « Im Berner Geregtigkeitsbrunnen

wurde ein Autoritätsanspruch nach aussen aufgestellt.»

33 Werner Meyer, «Das Stiervon Ure...», art. cit., p. 208.



Olivier Christin | 201

travers la floraison des images qui le représentent34 et dont les statues monumentales

ne sont qu'une partie, personne collective figurant la commune, le banneret révèle à

quel point la ville est aussi représentation et construction symbolique, inlassablement

reprise par le magistrat. Et le banneret, homme et statue, corps physique et incarnation

du corps politique de la commune, joue un rôle central dans ce travail de construction.

Il résume l'histoire de la ville ou du canton, symbolise sa pérennité dans les épreuves,

se bat pour elle dans la guerre et parle pour elle dans la paix35.

Là encore, le cas bernois est exemplaire, qui montre comment les fontaines font
système avec d'autres éléments figuratifs, d'autres monuments et d'autres images, notamment

autour du Rathaus ou du Münster. Car la statue du banneret regarde bien

aujourd'hui vers l'Hôtel de Ville pour s'adresser aux magistrats, comme si deux

manières de représenter la ville s'admonestaient et se surveillaient mutuellement,

garantes par leur vigilance l'une envers l'autre d'une politique de vertu et de justice:
d'un côté, le Conseil et les magistrats, autorités concrètes et contemporaines, actives

mais éphémères, prestigieuses mais sujettes aussi aux erreurs humaines ; de l'autre, le

banneret, incarnation pérenne de la ville et du canton, insensible aux calculs humains,

aux passions et au revers du temps, et garant de l'identité de la Gemeinde. Pour le dire

autrement, les magistrats représentent la ville ; le banneret l'incarne. Le réseau des

fontaines de la ville tisse ainsi un discours politique subtil et fort, qui n'est pas séparable

des autres entreprises artistiques mises au service de cette stratégie visuelle de

légitimation du magistrat chrétien et que l'on retrouve notamment dans la mise en place

d'une statue de la Justice au trumeau du Münster ou dans l'aménagement des pièces du

Rathaus. Il en va de même dans les autres localités, où les fontaines prennent sens dans

un décor urbain plus large et dans les relations qu'elles entretiennent entre elles,

comme le montre la fréquence de l'association Banneret (ou chevalier chrétien

à Berne, Neuchâtel ou Soleure. (Lig. 3)

34 Cf. ici les œuvres de Urs Graf, Meister CS et Hans Funck reproduites dans Regula Luginbühl Wirz, Die

Gründung der Stadt Bern. Gemäldezylkus von Humbert Mareschet aus dem Berner Rathaus 1584-1586,

Berne: Bernisches Historisches Museum, Glanzlichter aus dem Bernischen Historischen Museum 20,

2009, p. 8. Autres exemples de figures du banneret, associées à un contexte civique: banneret dans le

Livre des Franchises (1451) auxArchives de l'État de Genève (Ms. Hist. 22) ou chevaliers porte-enseignes

aux vitraux du chœur du Münster de Berne entre 1441 et 1455.

35 Cf. les exigences du Conseil de ville lors de la réfection de la fontaine de la Grand'Rue à Morges, au len¬

demain de la conquête bernoise: « sera tenuz aussi ledit maître tallier ung homme lequel tiendra en une

tacque les armes de la ville». Soumise aux bernois en 1536, la ville manifeste ainsi sa continuité par-delà

le changement brutal qui la frappe (Paul Bissegger, La ville de Morges, op. cit., p. 126).



202 I Une confessionnalisation du paysage urbain?

Pour comprendre l'efficacité symbolique de ces représentations dans lesquelles la

figure du banneret joue un rôle clé, qui l'apparente à une sorte d'autorité sur les

autorités, à une conscience de soi de la ville qui imposerait sa vigilance à ceux qui ont

provisoirement la charge des institutions, à un magistère moral, il faut revenir sur deux

récits particulièrement significatifs. Le premier remonte à la bataille de Sempach, à la

fin du XIVe siècle, et fait parler à la première personne la bannière de Schwyz : «Anno

MCCCLXXXVI den 9. heumonat geschah under mir der Sig zu Sempach wider Herzog

Lüpold von Osterich »36. La bannière remplit ici à l'évidence une double fonction, dans le

combat évidemment, en identifiant, en rassemblant et en galvanisant les troupes, mais

aussi dans la mémoire du canton en relatant elle-même ce qu'elle a fait et fait faire. Elle

est acteur et narrateur à la fois, histoire et mémoire de celle-ci et tire de ce double rôle

prestige et autorité sans partage. Le second exemple est plus révélateur encore, puisqu'il
se situe précisément dans la période de la fracture religieuse du Pays de Vaud par le jeu
des «Plus» successifs, ces votations commencées au cours des années 1530 par
lesquelles les communautés choisissaient leur camp. Il s'agit du procédé rhétorique de

Pierrefleur, évoqué en introduction, et sur lequel il est maintenant possible de revenir.

En confiant le récit des événements qui conduisirent, à Orbe et au-delà, au triomphe des

idées protestantes, au banneret de la ville dans laquelle il exerça longtemps des

responsabilités politiques, Pierrefleur fait l'expérience d'une narration complexe et originale,

qui déjoue les classifications et se joue d'hypothétiques genres littéraires bien

dessinés: ni journal intime ni chronique officielle, le texte tient à la fois de la fiction

- par son locuteur - du pamphlet - par ses jugements abrupts et son vocabulaire -
et de l'ouvrage historique - par son souci des faits et sa rigueur chronologique.
L'écriture vient souligner que le banneret n'est le porte-parole de personne : incarnation

de la ville, il ne s'exprime pas au nom des catholiques de la ville, du magistrat, des

clercs ou des Seigneurs de Fribourg, auxquels il n'hésite pas à reprocher leurs

tergiversations ou leurs trahisons, même s'il réserve ses attaques les plus vives aux protestants.

Il dit l'accablement et la colère de la ville elle-même devant les épreuves de

l'Histoire et la lâcheté des hommes. Avec lui, la ville s'écrit et s'écrie, comme le montre

notamment la «Déploration du dit Banderet» qui suit le récit de l'iconoclasme et de la

célébration de la première cène en 1531 : «Et moy, dit le grand Banderet, me donne

grande admiration de la soufferte du dit peuple d'Orbe en tous endroits, et maximement

en icelui, c'est à savoir de la grand patience et soufferte qu'ils avaient de dire que devant

leurs yeux, à leur grand regret, telle violence se fît»37. Quelques pages plus loin,

36 Werner Meyer, «Das Stier von Ure...», art. cit., p. 223.



Olivier Christin | 203

Fig. 3: Allégorie de la Justice,LaurentPerroud, 1561. Fontaine de Justice, Soleure, Hauptgasse.
© photo de l'auteur.

toujours au sujet de l'été 1531 et dans le même registre qui lui fait exprimer des

sentiments humains, le banneret ne peut retenir ses pleurs devant le départ des religieuses

d'Orbe, qui «ainsi allèrent sans être sues ni vues de personne, sinon de moi, dit
Banderet, qui fondis en larmes de l'horreur et pitié que j'avais». Le banneret, précisément

parce qu'il est incarnation du corps politique de la ville, sait tout des événements

et de leur sens véritable et il est donc seul à pouvoir mettre par écrit « la déduction du

toutage», le récit complet des événements, comme il le dit d'emblée. En ce sens, les

Mémoires entendent bien construire un récit objectif, puisque le récit est celui de la

communauté ou de celui qui la personnifie, sans renoncer à porter un jugement.

Ériger des fontaines ornementales surmontées de statues de bannerets, au moment

même où les villes devaient se saisir de leur destin religieux, n'était donc en rien un

geste anodin, une fantaisie décorative ou une concession à d'improbables traditions

37 (Note de la p. 202.) Louis Junod (éd.), Mémoires de Pierrefleur, op. cit., p. 37 pour la déploration.



204 I Une confessionnalisation du paysage urbain?

populaires. C'était, dans un moment de grande incertitude et pour des magistrats
devenus acteurs centraux du changement religieux, une manière de souligner leur
autorité et leur responsabilité, faire voir qu'ils entendaient bien agir en ministres de

Dieu, manifester leur pouvoir sur la « congrégation » et leur certitude qu'ils avaient à

son endroit des obligations qu'ils ne pouvaient ignorer. Mais c'était aussi une façon de

donner à la communauté ou à la ville qu'ils engageaient dans des choix qui pouvaient
avoir des répercussions dramatiques une forme tangible et rassurante, hors du temps

et des passions.

En Suisse occidentale, comme dans d'autres territoires, de profondes transformations

des paysages urbains accompagnent la fracture religieuse du XVIe siècle. Nombre

de travaux en ont analysé les enjeux et les manifestations, soulignant ici les effets

contrastifs de l'iconoclasme et du culte des images, de l'interdiction des processions ou

de leur multiplication, de l'éloignement des cimetières ou de la perpétuation du culte

des morts, là les mutations de la cartographie, de l'héraldique, de lavexillologie38. Mais

ces nouveaux paysages urbains ne sont en rien des livres de pierre et de bois dans

lesquels on pourrait lire sans difficulté la transcription des positions doctrinales des

Églises rivales. L'exemple à première vue anecdotique des fontaines urbaines montre

en effet les limites de toute analyse qui ne veut voir dans les monuments du temps des

confessions qu'une traduction des choix dogmatiques, oubliant du coup que les acteurs

du changement religieux qui en étaient les principaux commanditaires - les magistrats

- poursuivaient des intérêts spécifiques en tant que personne collective et organe

de gouvernement. Il leur importait, certes, d'affirmer leur conviction religieuse, mais

plus encore de rendre visible leur légitimité à le faire et finalement de mettre en scène

leurjus reformandi, leur droit de réformation ou de non-réformation. Ici, le médium était

bien le message et l'acte de faire ériger une fontaine ornementale l'emportait sans doute

sur les détails iconographiques.

38 Dans la bibliographie très importante, cf. notamment Cécile Dupeux, Peter Jezler, Jean Wirth (éds),

Iconoclasme: vie et mort de l'image médiévale. Catalogue de l'exposition du Bernisches Historisches Museum

et du Musée de l'Œuvre Notre-Dame de Strasbourg, Paris: Somogy, 2001. Sur la question des cimetières,

Craig M. Koslofski, The Reformation of the Dead: Death and Ritual in Early Modern Germany; 1450-1700,

Basingstoke: Palgrave Macmillan, 2000, qui donne une chronologie solide des déplacements de

cimetières dans l'Empire dès avant la Réforme. Cf. également son étude des conflits autour des cimetières à

Leipzig in Bernhard Jussen et Craig M. Koslofsky (éds), Kulturelle Reformation. Sinnformationen im

Umbruch 1400-1600, Göttingen: Vandenhoeck& Ruprecht, 1999.


	Une confessionalisation du paysage urbain? : Les fontaines ornementales du XVIe siècle

