
Zeitschrift: Revue historique vaudoise

Herausgeber: Société vaudoise d'histoire et d'archéologie

Band: 119 (2011)

Artikel: Aspects de la confessionnalisation durant l'introduction de la Réforme
en Pays de Vaud

Autor: Blakeley, James

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-847058

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-847058
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


James Blakeley

ASPECTS
DE LA CONFESSIONNALISATION
DURANT L'INTRODUCTION
DE LA RÉFORME EN PAYS DE VAUD

Avec sa puissante armée, la République de Berne conquit facilement le Pays de Vaud en

1536. Les États de la région, faibles et fragmentés, ne constituaient pas un véritable

obstacle à la marche des troupes bernoises sur le territoire1. Pour faciliter l'exercice de leur

autorité sur la région nouvellement conquise à l'ouest, les autorités séculières et

religieuses de la cité-État germanophone étaient déterminées à faire entrer leurs nouveaux

sujets dans le troupeau réformé. Il fallut cependant surmonter le fait que la nouvelle foi

ne rencontrait qu'un tiède soutien autochtone dans la région et que cette dernière

partageait une longue frontière avec le territoire catholique, ce qui permettait facilement

aux Vaudois de continuer à se livrer à des pratiques et à des rituels religieux interdits.

Avant de commencer, notons cependant que cela ne signifiait pas pour autant que les

Vaudois résistaient à l'autorité de Berne ; les spécialistes commencent à montrer que la

population des campagnes ne se conformait pas à un modèle rejet/acceptation du

changement religieux, mais que leur conviction religieuse était pratique, fluide et parfois

ambiguë.

Cette étude passera en revue quelques-unes des stratégies mises en œuvre par
Berne pour introduire la Réforme, convertir la population à la nouvelle foi et façonner
les Vaudois en sujets dociles et obéissants. Plusieurs d'entre elles constituent les

fondements des États européens qui confessionnalisent leurs territoires2, et j'explorerai
notamment la promulgation de mandats destinés à édicter une croyance et un comportement

corrects, les mesures économiques adoptées pour soutenir les pasteurs dans le

Pays de Vaud rural et les efforts entrepris par la cité-État pour policer le comportement

1 Oskar Vasella, «Der Krieg Berns gegen Savoyen im Jahre 1536 und die Unterwerfung der savoyischen

Territorien durch Bern nach den amtlichen Aufzeichnungen der bernischen Kanzlei», Revue d'histoire

ecclésiastique suisse, N° 29, 1935, pp. 239-274, N° 30, 1935, pp. 1-24, 81-106, 201-224, 293-310; Charles

Gilliard, La conquête du Pays de Vaud parles Bernois, Lausanne : Éditions La Concorde, 1935 ; Hanz Franz

Nägeli, «Waadtländische Kriegsberichte des Hans Franz Nägeli», Archiv des historischen Vereins des

Kantons Bern, 1889, pp. 253-281.

Revue historique vaudoise, tome 119, 2011, pp. 127-138



128 | Aspects de la confessionnalisation durant l'introduction de la Réforme en Pays de Vaud

et les mœurs. En outre, en m'inspirant de recherches récentes sur la diversité religieuse

populaire en Europe, j'explorerai brièvement la manière dont la proximité du Pays de

Vaud avec le territoire catholique permit à certains de ses habitants de continuer à prendre

part à des rituels et à des pratiques catholiques plusieurs années après leur
interdiction3. Bien qu'il soit pratiquement impossible de déchiffrer les motivations des

habitants - les pensées intimes ne sont jamais enregistrées -, il apparaît clairement

que la population rurale du Pays de Vaud n'accepta pas nécessairement tout de suite

les interdictions de Berne. Alors même que la conversion imposée par Berne ne

2 (Note de la p. 127.) Heinz Schilling, «Confessionalization in the Empire: Religious and Social Change in
Germany between 1555 and 1620», in Religion, Political Culture and the Emergence ofEarly Modern

Society: Essays in German and Dutch Etistory, Leiden: Brill, 1992, pp. 208-210; idem, « Confessionalisation

and Frontiers», in Eszter Andor, Istavân GyörgyTöth (éds Frontiers ofFaith, Budapest: Central European

University, European Science Foundation, 2001, pp. 21-35; Ute Lotz-Heumann, «Confessionalization», in
David M. Whitford, (éd.), Reformation and Early Modern Europe: A Guide to Research, Kirksville : Truman

State University Press, 2008, pp. 136-157; Wolfgang Reinhard, «Zwang zur Konfessionalisierung?
Prolegomena zu einer Theorie des konfessionellen Zeitalters »Zeitschriftfürhistorische Forschung, N° 10,

1983, pp. 257-277.

3 Burkhard Dietz, Stefan Ehrenpreis, Drei Konfessionen in einer Region: Beiträge zur Geschichte der

Konfessionalisierung im Herzogtum Berg vom 16. bis zum 18. fahrhundert, Cologne: Rheinland-Verlag,

p. 199; C. Scott Dixon, Dagmar Freist, Mark Greengrass (éds), Living with Religious Diversity in Early-
Modern Europe, Burlington, VT: Ashgate, 2009; Etienne François, Die unsichtbare Grenze: Protestanten

und Katholiken in Augsburg 1648-1806, Sigmaringen: Jan Thorbecke Verlag, 1991; Gregory Hanion,

Confession and Community in Seventeenth-Century France: Catholic and Protestant Coexistence in

Aquitaine, Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 1993; Randolph Head, «Catholics and

Protestants in Graubünden: Confessional Discipline and Confessional Identities without an Early Modern

State?», German History, N° 17,1999, pp. 321-345; Benjamin J. Kaplan, Divided byFaith: Religious Conflict
and the Practice ofToleration in Early Modern Europe, Cambridge: Belknap Press of Harvard University
Press, 2007; Susan C. Karant-Nunn, Confessional Ambiguity along Borders : Popular Contributions to

Religious Tolerance in Sixteenth-Century Germany; 17th Annual Sivert O. and Marjorie Allen Skotheim

Lectureship, Walla Walla : Whitman College, 1998; Keith P. Luria, Sacred Boundaries : Religious Coexistence

and Conflict in Early-Modern France, Washington, D.C.: Catholic University Press ofAmerica Press, 2005;
Keith P. Luria, «The Power of Conscience? Conversion and Confessional Boundary Building in Early-
Modern France», in C. Scott Dixon, Dagmar Freist, Mark Greengrass (éds), Living with Religious

Diversity..., op. cit., pp. 109-125; Christopher W. Marsh, Popular Religion in Sixteenth-Century England:

Holding Their Peace, New York: St. Martin's Press, 1998; Judith Pollman, « A Different Road to God: The

Protestant Experience of Conversion in the Sixteenth Century», in Petervan der Veer (éd.), Conversion to

Modernities: The Globalization ofChristianity, New York: Routledge, 1996, pp. 47-64; ead., «Catholics and

Community in the Revolt of the Netherlands», in C. Scott Dixon, Dagmar Freist, Mark Greengrass (éds),

Living with Religious Diversity..., op. cit., pp. 183-202 ; ead., Religious Choice in the Dutch Republic: The

Reformation ofArnoldus Buchelius, 1565-1641, Manchester: Manchester University Press, 1999; Paul

Warmbrunn, Zwei Konfessionen in einer Stadt: Das Zusammenleben von Katholiken und Protestanten in

den Paritätischen Reichsstädten Augsburg; Biberach, Ravensburg und Dinkelsbühl von 1548 bis 1648,

Wiesbaden: F. Steiner, 1983.



James Blakeley | 129

rencontra que peu de résistance ouverte, le comportement adopté par les habitants

témoigne d'un lien avec l'ancienne foi qui avait organisé leurvie des générations durant

et d'une volonté d'interagir avec les autres dans une région où les frontières
confessionnelles étaient en passe d'être fixées4.

Puisque la réforme ne se produisait pas spontanément, la cité-État convoqua la

Dispute de Lausanne de manière à promouvoir et à démontrer la justesse de sa religion
au cours d'un débat public. La conversion, à cette occasion, d'un petit nombre de clercs

catholiques fut un puissant moyen de démontrer la nouvelle foi. Il en fallait néanmoins

davantage pour établir les critères normatifs permettant de diffuser les dogmes théologiques

de la nouvelle foi et de juger de son progrès. Immédiatement après la Dispute,

en octobre 1536, Berne proclama son premier Édit de Réformation qui bannissait la

messe et interdisait l'usage catholique5:

«[...] mandons et commandons à tous et ungchascung nous ballifz, advoyer, chas-

tellains, lieutenans et aultres officiers que, incontinent avoyrveues icestes, vous

transportez d'une église en l'autre et aussi ès cloystres et monastères [...]. Et [...] faciès

exprès commandement de soy incontinent déporter de toutes ceremonies, sacrifices,

offices, institutions et traditions papistiques, et de totallement cesser d'icelles, en tant

qu'ils desirent de éviter nostre maie grâce et griefve punytion. Aussi vous expressément

commandons sans dilacions abbattre toutes images et idoles, aussi les aultres estans

dedans lesdictes eglyses et monastères. »6

Le premier édit ordonnait la fin du catholicisme; le second, directive religieuse plus

complète, fut promulgué le 24 décembre 1536. Berne y imposait des changements radicaux

en matière de vie religieuse et morale dans son territoire. Elle mettait un terme à la messe,

interdisait les pratiques catholiques populaires tels que les pèlerinages, les cérémonies et

les jours de fête, et cherchait à réduire la danse, la gloutonnerie et la consommation excessive

d'alcool. En d'autres termes, elle établissait de nouveaux moyens pour juger et évaluer

le progrès de la Réforme en Pays de Vaud, pour mesurer le changement dans les paroisses

et pour établir un nouveau code moral que ses sujets se devaient d'observer.

4 Raymond Berguerand, L'introduction de la Réforme dans les bailliages vaudois et la survivance de la foi
catholique, essentiellement d'après les comptes baillivaux, mémoire de licence, Université de Fribourg,
1965. Le travail de Berguerand est fondamental pour documenter les différentes manières dont la population

désobéit aux ordres bernois et continua à s'adonner à certaines pratiques catholiques.
5 Charles Gilliard, «Les premières mesures du gouvernement bernois en matière de religion», in idem,

Pages d'histoire vaudoise, Lausanne: Imprimerie Centrale, 1959, pp. 152-163.

6 Regula Matzinger-Pfister (éd.), Les sources du droit Suisse SDS), 19e partie: Les sources du droit du can¬

ton de Vaud, C: Époque bernoise, 1 : Les mandats généraux bernois pour le Pays de Vaud 1536-1798, Bâle :

Schwabe, 2003, p. 14,N°2d.



130 | Aspects de la confessionnalisation durant l'introduction de la Réforme en Pays de Vaud

Pour diffuser le nouveau message religieux, cependant, Berne devait pourvoir les

paroisses vaudoises de pasteurs réformés7. La première et principale tâche des ministres

était de « purement annonc[er] la parolle de Dieu ». Ils ne devaient pas « mett[re] en

avant par leurs doctrine ny enseignement aultres choses sinon ce qu'il peuvent prouver

par la saincte escripture du vieulx et nouveaulx testament »8. Ils devaient non
seulement prêcher, mais également lire les édits proclamés par Berne, prendre soin des

âmes etveiller à l'obéissance de la population. Ils agissaient comme les yeux, les oreilles

et les porte-parole des autorités religieuses et séculières bernoises. À l'échelle de la

paroisse, ils étaient en effet les principaux agents de la confessionnalisation et portaient
la lourde responsabilité d'assurer la mise en oeuvre du programme de réforme prévu

par le gouvernement.

Dans la réalisation de cet objectif, l'obstacle majeur auquel Berne se heurtait était

qu'elle ne disposait que de peu de pasteurs francophones à envoyer dans la région pour

pourvoir près de 160 paroisses. La situation changera lentement et progressivement.

Contrairement à ce qui s'était produit dans d'autres territoires d'Europe, la plupart des

clercs catholiques ne se convertit pas en pasteur de congrégations protestantes, mais

quitta la région, voire les rangs du clergé9. Ce n'est que progressivement que les autorités

bernoises parvinrent à pourvoir les paroisses10. À l'exception d'une brève phase

de déclin, en 1558-1559, le nombre des pasteurs connut une croissance progressive sur

7 Sur le rôle du pasteur dans la confessionnalisation de la Suisse, cf. Amy Nelson Burnett, «Basel's Rural

Pastors as Mediators of Confessional and Social Discipline», Central European History, N° 33,2000, pp. 67-

85; ead., Teaching the Reformation: Ministers and Their Message in Basel, 1529-1629, New York: Oxford

University Press, 2006 ; Bruce Gordon, Clerical Discipline and the Rural Reformation: The Synod in Zurich,
1532-1580, New York: P. Lang, 1992; Josef Guntern, Die Protestantisierung derLandschaft Saanen, 1555/56,

Fribourg: Universitätsverlag Freiburg in der Schweiz, 1961 ; Ulrich Pfister, «Pastors and Priests in the

Early Modern Grisons: Organized Profession or Side Activity», Central European History, N° 33, 2000,

pp. 41-65; Heinrich Schmidt, Dorf und Religion: reformierte Sittenzucht in BernerLandgemeinden derfrühen

Neuzeit, New York: G. Fischer, 1995; Luise Schorn-Schütte, «Priest, Preacher, Pastor: Research on

Clerical Office in Early Modern Europe », Central European History, N° 33,2000, pp. 1-39 ; Randolph Head,

Early-Modern Democracy in the Grisons : Social Order and Political Language in a Swiss Mountain Canton,

1470-1620, New York: Cambridge University Press, 1995; idem, «Shared Lordship, Authority, and

Administration : The Exercise of Dominion in the Gemeine Herrschaften», Central European History, N° 30,

1997, pp. 489-512 ; idem, « Catholics and Protestants in Graubünden», German History, N° 17,1999, pp. 321-

345; idem, «Knowing Like a State: The Transformation of Political Knowledge in Swiss Archives, 1450-

1770», The Tournai ofModern History, N° 75, 2003, pp. 745-782.

8 Regula Matzinger-Pfister (éd.), SDS 19.C.1, p. 15, N° 2e.

9 Christine Lyon, Le sort du clergé vaudois au lendemain de la Réforme, mémoire de licence en histoire

moderne, Université de Lausanne, 1998. Cf. également l'article de l'auteure dans ce dossier.

10 Cf. Henri Vuilleumier, Ministres du Saint-Évangile qui ont été au service de l'Église évangélique réformée

du Pays de Vaud, Lausanne: s.n., vers 1922.



James Blakeley | 131

l'ensemble du siècle Alors qu'en 1536, immédiatement après la conquête, le Pays de

Vaud comptait à peu près 35 à 40 pasteurs réformés, en 1599 près de 100 pasteurs
prêchaient dans les paroisses12. Initialement, beaucoup d'entre eux étaient recrutés à

l'étranger, notamment en France et en Allemagne. Cependant, avec l'établissement

d'écoles destinées à former de jeunes hommes au pastorat, le nombre de pasteurs

francophones originaires de la Confédération augmenta. Berne compensa le manque de

ministres en ordonnant à certains de prêcher en alternance dans les paroisses les

dimanches, dimanches soir et mercredis soir13. Certains pasteurs parcouraient les

villages pour répondre aux besoins des habitants. Enfin, il pouvait arriver que la population

doive se déplacer jusqu'aux endroits où un pasteur réformé prêchait. Cependant,

grâce à un effort concerté de recrutement des pasteurs et de formation des jeunes
hommes au pastorat, à la fin du XVIe siècle, presque toutes les 160 paroisses d'avant la

Réforme étaient pourvues. Entre la fin des années 1520 et 1600, près de 456 personnes
officièrent en tant que pasteurs ou diacres, c'est-à-dire assistants des pasteurs14.

En tant qu'exemples pour les fidèles, les pasteurs se devaient de mener une vie

irréprochable. Le pasteur devait être un garant de moralité chrétienne au sein du village.
Sur la scène locale, son comportement importait, et les autorités bernoises exigeaient

qu'il soit fidèle, honnête, droit, pur et louable. En outre, les membres du clergé devaient

éviter la gloutonnerie et l'ivrognerie. Le pasteur devait résister à la tentation de la chair

et rester fidèle à son épouse. Chaque jour, il devait étudier les Écritures et prier15. Il
s'agissait là d'exigences toutes théoriques. Les pasteurs ne satisfaisaient pas toujours à

des objectifs aussi nobles et saints, et les autorités ecclésiastiques mirent en place des

organes destinés à recevoir les plaintes et les pasteurs qui enfreignaient cette discipline.
Berne se donna beaucoup de mal pour améliorer les conditions matérielles des

pasteurs dans les paroisses. Quatre ans après la conquête, en 1540, les autorités menèrent

une enquête sur les salaires et les conditions de vie des pasteurs de la région16. La ville

y évaluait les conditions de logement, les salaires, l'accès aux biens fonciers et les autres

11 James Blakeley, PopularResponses to the Reformation from Without in the Pays de Vaud, thèse de doctorat,

University of Arizona, 2006, p. 185.

12 Ibid.
13 James Blakeley, « Confronting the Reformation : Popular Reactions to Religious Change in the Pays de Vaud »,

in Thomas Kaufmann, Anselm Schubert, Kaspar von Greyerz (éds), Frühneuzeitliche Konfessionskulturen,

Gütersloh: GütersloherVerl.-Haus, 2008, p. 186.

14 Ibid., pp. 183-184.

15 Evangelisch-Reformierte Kirche des Kantons Bern, Le synode de Berne de 1532: quatrième centenaire de

la Réformation: 1536-1936, Lausanne: Imprimerie Centrale, 1936, pp. 40-41.

16 ACV, 14,14a et 14b.



132 | Aspects de la confessionnalisation durant l'introduction de la Réforme en Pays de Vaud

sources de revenus. Elle découvrit que beaucoup de pasteurs ne disposaient d'aucun

logement et que plusieurs vivaient dans des conditions précaires. Le pasteur de

Villeneuve, par exemple, n'avait pas de maison17. La cure de Lignerolle, quant à elle,

n'avait ni chauffage ni toit18. À la Vallée de Joux, la maison d'un pasteur avait besoin

d'être reconstruite19. Dans cette première enquête, de tels signalements de logements

délabrés ou inexistants étaient loin d'être inhabituels. Signe d'une amélioration

progressive sur le front du logement, une nouvelle évaluation menée en 1559 compte moins

de mentions de ce type. La dernière évaluation du siècle y fait à peine allusion20.

En outre, la ville cherchait des sources de revenus pour s'assurer que les pasteurs

disposent de réserves suffisantes pour subvenir à leurs besoins et à ceux de leur famille.

Les sources de revenus des pasteurs étaient diverses: richesses ecclésiastiques

restantes, revenus en espèces, biens en nature, terres arables, prés et jardins potagers.
À Dompierre, par exemple, Berne ordonna que les anciens biens ecclésiastiques soient

affectés à l'entretien du pasteur21. Ce mélange était courant dans d'autres parties de la

Confédération qui avaient également adopté la Réforme22. Souvent, les pasteurs
recevaient les produits qui abondaient dans la région, notamment du blé, de l'avoine et du

vin. Leur salaire était également complété par des sommes d'argent. D'après les

comptes, le trésorierversait à quelques pasteurs un salaire moyen de 189 florins. Bref,

dans ses efforts pour établir le christianisme réformé en Pays de Vaud, les autorités

bernoises se soucièrent assidûment des besoins matériels de leurs pasteurs.

FRANCHIR LES FRONTIÈRES CONFESSIONNELLES

Entre les paroisses du Pays de Vaud et celles du territoire catholique, les Bernois

tracèrent une frontière confessionnelle qui n'existait pas auparavant. Après la conquête,

les Vaudois avaient l'interdiction de prendre part à des rituels religieux, des cérémonies

et des fêtes catholiques. Ils traversèrent néanmoins la frontière confessionnelle et

ce durant plusieurs générations. Avec les Lribourgeois et les Valaisans catholiques, les

Vaudois partageaient une histoire et une langue communes. En franchissant les

frontières et en migrant provisoirement en terre catholique, ils continuèrent à interagir avec

eux à l'occasion d'événements religieux.

17 ACV, Bd 14, f. 4v.

18 Ibid., f. 6v.

19 Ibid., f. 9.

20 ACV, Bd 14a et b.

21 Archives de l'État de Berne AÉB), AU 268, f. 82.

22 Ulrich Pfister, « Pastors and Priests... », art. cit., p. 54.



James Blakeley | 133

En 1965, Raymond Berguerand, sur la base de livres de comptes listant les amendes

de la Réforme, soutint que ces migrations temporaires étaient des manifestations de la

survivance de la foi catholique23. Bien que cela soit probable, il est impossible de connaître

les raisons exactes qui poussèrent les habitants à traverser la frontière. On ne peut

certes écarter l'explication religieuse; mais les historiens et les anthropologues ont

démontré que les pratiques religieuses servent d'autres fins sociales importantes. Nous

ne disposons d'aucune source présentant les raisons qui conduisent les gens à adopter

le comportement qui est le leur. La compréhension est rendue encore plus complexe en

raison du caractère lacunaire des sources. Pour certaines années, on ne dispose d'aucune

information. En outre, les documents ne rapportent que le comportement de ces

hommes et femmes qui franchirent la frontière confessionnelle, participèrent à des

activités défendues et furent repérés. Or, le chemin qui mène du mauvais comportement à

l'arrestation, à l'amende, puis à la mention dans les livres de compte était tortueux.

Il est probable que beaucoup de noms disparurent en cours de route et n'apparurent

jamais dans le décompte final. Il faut également garder à l'esprit que la source est orientée

du fait même qu'elle est tenue par les fonctionnaires au pouvoir. En outre, le choix

des pratiques à punir faisait également l'objet d'une décision de la part des responsables.

Ces derniers peuvent avoir choisi d'ignorer certaines infractions pour en poursuivre

d'autres. En tenant compte de ces limites, il est possible de montrer que Berne

s'efforça de créer une uniformité religieuse et des sujets dociles et obéissants. Enfin,
les amendes démontrent l'empressement de plusieurs Vaudois à franchir la frontière

religieuse et à désobéir à l'autorité bernoise.

Avant tout, les Bernois punissaient ceux qui assistaient à la messe, chez eux ou à

l'extérieur. La messe était le rite le plus significatif et le plus important du catholicisme.

C'est pourquoi les autorités bernoises firent leurs premières armes contre elle en
interdisant à leurs sujets d'y participer. L'essentiel des clercs catholiques avait quitté le

territoire après la conquête, mais quelques-uns continuaient à célébrer les rituels religieux

en secret. Johan de la Cuaz, par exemple, continuait à chanter la messe en 1537, dans le

district de Lausanne24. Il fut condamné à l'amende pour son comportement. Louis

Brasier, de Trélex, célébrait le même rituel dans le district de Nyon25.

D'autres Vaudois déterminés passaient en territoire fribourgeois pour assister à la

messe. Les villages situés à proximité des frontières confessionnelles étaient

particulièrement populaires. Près de quarante ans après l'interdiction de la messe, 36 hommes

23 Raymond Berguerand, L'introduction de la réforme..., op. cit.

24 ACV, Bp 32/1, Lausanne, 1537.

25 ACV, Bp 35/1, Nyon, 1544-1545.



134 | Aspects de la confessionnalisation durant l'introduction de la Réforme en Pays de Vaud

et femmes se rendirent furtivement à Attalens, la veille de Noël, et y assistèrent à

l'office catholique. Chacun dut s'acquitter d'une amende de dix florins26. Certainement,

ces gens passèrent en territoire catholique et reçurent le sacrement pour des raisons

religieuses, mais il n'est pas exclu que des préoccupations sociales et le désir de

perpétuer les pratiques de leurs ancêtres les aient également motivés. En Europe, la population

rurale envisageait rarement le choix et l'adhésion religieux dans la perspective

dichotomique qui était celle de leurs supérieurs. Leur pratique et leur comportement

religieux étaient davantage fluides, pratiques et complexes. Toutefois, le fait même que
la population rurale du Pays de Vaud pouvait franchir la frontière confessionnelle montre

les défis auxquels Berne était confrontée dans ses efforts pour confessionnaliser la

région.

Les parents faisaient baptiser leurs enfants dans des paroisses catholiques. Après

la participation à l'Eucharistie, le baptême était l'offense la plus souvent inventoriée

dans les livres de compte. On peut supposer que la peur et l'inquiétude pour la sécurité

spirituelle de l'enfant pesaient lourdement sur les esprits des parents. Ceux-ci se

rendaient en territoire catholique avec leurs bébés, soit en couple, soit seuls27.

Les accusations les plus fréquentes dans les livres de compte - près de 80% -
portaient contre ceux qui assistaient aux fêtes des églises locales en territoire catholique,

en particulier à la Bénichon. Bien que les autorités eussent interdit ces fêtes dédiées au

saint patron de la paroisse, à la Bénichon, les Vaudois fêtaient, buvaient, dansaient et

assistaient à la messe dans les paroisses catholiques. Parfois, les festivités s'étendaient

sur plusieurs jours. Les paroisses dans lesquelles une Bénichon était en cours ne

manquaient donc pas. Plusieurs générations plus tard, des Vaudois étaient encore punis

pour avoir participé à la Bénichon. Il est intéressant de noter que la plupart des

contrevenants venaient de deux districts, Chillon-Vevey et Lausanne, qui partageaient tous

deux une longue frontière avec le canton catholique de Lribourg. Le plus souvent, des

groupes importants étaient inculpés. En 1555, par exemple, huit individus de la région
de Saint-Saphorin payèrent 80 florins pour avoir pris part à des foires paroissiales28.

Bien qu'il fût impossible de savoir s'ils s'étaient rendus ensemble à la même célébration,

ce fait révèle la popularité de ces rituels collectifs et festifs.

Les autorités interdisaient les visites aux lieux saints. Malgré cela, plusieurs Vaudois

s'aventurèrent jusqu'à Saint-Claude, dans le Haut-Iura, site particulièrement populaire

auprès des habitants de la région. Le monastère portait le nom d'un abbé et évêque

26 ACV, Bp 32/6, Lausanne, 1571-1572.

27 James Blakeley, « Confronting the Reformation... », art. cit., pp. 261-266.

28 ACV, Bp 32/4, Lausanne, 1555.



James Blakeley | 135

médiéval, Claude, dont les reliques reposaient là. Des miracles qui lui étaient attribués

circulaient dans toute la région. D'après le témoignage des livres de compte, Saint-

Claude resta une destination sacrée plusieurs décennies après la Réforme.

Enfin, les Vaudois continuaient à participer aux rituels qui marquaient l'année agricole

et religieuse. La population rurale scandait le temps suivant le rythme du calendrier

catholique romain et, bien que le calendrier réformé eût été dépouillé de telles

célébrations, elles se poursuivaient dans les paroisses fribourgeoises. Il apparaît
clairement que la mesure du temps selon le calendrier religieux traditionnel était
profondément ancrée dans la mentalité populaire, en particulier dans les régions rurales29.

La population rurale participait fréquemment à l'Epiphanie et aux processions de la

Lête-Dieu. La Lête-Dieu impliquait habituellement des processions à travers les champs

qui, à cette occasion, étaient bénis et sanctifiés. Il s'agissait de fournir ainsi une
protection rituelle à l'économie rurale30. Ici aussi, en se rendant dans le canton catholique
de Lribourg, les petites gens cherchaient la protection et le secours spirituels que ces

événements étaient susceptibles d'apporter.

LA RÉFORME DES MŒURS

Dans toute l'Europe, les autorités s'efforcèrent de réformer et de discipliner les

comportements moraux de leurs sujets31. Parmi les infractions les plus souvent mentionnées

dans les livres de compte, on trouve les jeux de cartes, la boisson, la danse et les

transgressions sexuelles. Le mandat de décembre 1536 exigeait de la part des citoyens

une vie droite et soumise. Les mauvais comportements, comme le soulignaient les autorités

religieuses bernoises, provoquaient la colère de Dieu et risquaient d'attirer sur la

communauté toutes sortes de maux, notamment les intempéries, les mauvaises récoltes

et la maladie.

La danse était un problème particulier pour les autorités. Les Vaudois dansaient

presque à chaque fête religieuse, y compris aux mariages, à Nouvel An, à l'Epiphanie,

aux Brandons et aux Bénichons. Ils dansaient sur les places publiques, dans les

tavernes, dans les rues, dans les bois et les champs, ainsi que dans d'autres lieux

29 Hans Bächtold-Stäubli, Handwörterbuch des Deutschen Aberglaubens, Berlin: Walter de Gruyter, 1929,

vol. 2, p. 449.

30 Miri Rubin, Corpus Christi: The Eucharist in Late Medieval Culture, Cambridge: Cambridge University
Press, 1991, p. 247.

31 Heinz Schilling, «History of Crime or History of Sin - Some Reflections on the Social History of Early
Modern Church Discipline», in Tom Scott, E. I. Kouri (éds), Politics and Society in Reformation Europe:

Essays for Geoffrey Elton on his Sixty-Fifth Birthday, New York: St. Martin's Press, 1987, p. 300; idem,
« Confessionalization in the Empire... », art. cit., p. 236.



136 | Aspects de la confessionnalisation durant l'introduction de la Réforme en Pays de Vaud

publics. Jacques Bürdet rappelle que la danse est un moyen omniprésent d'exprimer la

joie, le plaisir et le bonheur pour la population vaudoise de la période moderne32. Les

autorités estimaient que la danse ne pouvait conduire qu'à la licence sexuelle et

souhaitaient faire cesser les chansons obscènes et paillardes. Elles s'efforcèrent en

particulier de faire interdire les chanteurs, les musiciens et les danseurs. Dès 1536, les

Bernois interdirent de danser, tout en tolérant trois danses « honnêtes » à l'occasion des

mariages.

L'ivrognerie était un autre écart de conduite fréquent. Les Vaudois furent punis pour
leurs excès d'alcool qui ne faisait, selon les autorités réformatrices, que provoquer la

colère de Dieu et favoriser la paresse, la pauvreté et les troubles sociaux. Les autorités

craignaient aussi que l'alcool ne libère l'individu des inhibitions qui le préservaient
d'autres péchés, en particulier sexuels33. Les attestations d'amendes pour excès de boisson

et pour gloutonnerie ne manquent pas. Parfois, ces excès allaient de pair avec des

fêtes locales comme la Bénichon.

Berne imposa l'assistance au sermon afin d'exposer la population aux nouveaux

enseignements et de lui faire entendre ses édits lus par ses pasteurs34. Lorsque les

paroisses rurales ne disposaient pas de pasteurs, les autorités ordonnaient aux populations

rurales d'assister au sermon dans les paroisses voisines et d'offrir au pasteur les

moyens nécessaires à l'acquisition d'un cheval pour venir prêcher35. À Lausanne, les

marchands ne devaient pas faire d'affaires durant le sermon. Les tavernes demeuraient

closes pendant les services dominicaux et, afin de s'assurer que personne n'était trop
aviné pour y assister, elles étaient priées de fermer tôt la veille36. À Moudon, certains

étaient chargés de surveiller les rues durant le sermon pourvérifier que tous y prenaient

part. Ils distribuaient des amendes à ceux qu'ils trouvaient dans les rues ou dans les

tavernes37. La présence au sermon manifestait l'obéissance et l'unité de foi, objectif
primordial pour les États qui, comme Berne, façonnaient activement la religion de leurs

territoires et les croyances de leurs sujets.

32 Jacques Bürdet, La danse populaire dans le Pays de Vaud sous le régime bernois, Bâle: G. Krebs, 1958,

pp. 29-62.

33 Concernant des législations et des efforts similaires en matière de contrôle de la boisson dans d'autres

régions d'Europe, cf. B. Ann Tlusty, Bacchus and Civic Order: The Culture of Drink in Early-Modern

Germany, Charlottesville: University Press ofVirginia, 2001.

34 Regula Matzinger-Pfister (éd.), SDS 19.C.1, p. 15.

35 AÉB, All 292, f. 129; All 293, f. 160; All 381, f. 264; All 396, f. 101.

36 Ernest Chavannes, « Extraits des Manuaux du Conseil de Lausanne (1536 à 1564) », in Mémoires et docu¬

ments publiés parla Société d'histoire de la Suisse romande, 2e série, 1/2, Lausanne: G. Bridel, 1887, p. 45.

37 Pierre-Isaac Joly, Jacques Faucherre (éds), Extraits des Manuaux de Moudon: 1500-1713, [Moudon] : s.n.,

1954, p. 69.



James Blakeley | 137

À l'église, il fallait bien se comporter et écouter attentivement, mais certains perturbaient

le pasteur et les autres fidèles. À Saint-Saphorin, par exemple, Claude Orsat et

George Fournoy bavardaient durant le sermon dominical et furent punis pour cela38.

Pour avoir dérangé les autres, Jehan Mandrot reçut un avertissement du pasteur39.

Manquer le sermon, boire dans les tavernes ou jouer aux cartes sont des comportements

- qui restent marginaux dans les sources - mais ils montrent à tout le moins

un manque de considération ou d'intérêt pour le culte.

CONCLUSION

Les premières années de la Réforme en Pays de Vaud se caractérisèrent par deux

mouvements: les efforts de la République de Berne pour convertir, unifier et confessionna-

liser le territoire nouvellement conquis et la participation de la population rurale à

un environnement pluriconfessionnel qui compliquait les objectifs de conformité

religieuse fixés par Berne. En 1536, cette dernière entreprit son programme concerté destiné

à faire entrer le Pays de Vaud dans l'espace réformé. Au lendemain de la Dispute

de Lausanne, la publication, en octobre et décembre 1536, d'édits de Réformation

soulignaient clairement ce que l'on attendait de la population. Pour faire respecter ces

décisions, des pénalités et des amendes furent établies dans le but de punir les

comportements qui contrevenaient aux ordres.

Berne était confrontée à plusieurs défis. Tout d'abord, il lui fallait installer des

pasteurs dans toute la région. Ceux-ci étaient tenus de prêcher et de servir d'yeux et

d'oreilles aux autorités. Immédiatement après la conquête, la cité-État manquait de

pasteurs francophones. Progressivement, leurs rangs se renforcèrent par l'arrivée

d'hommes d'autres régions d'Europe qui émigrèrent en Pays de Vaud et par les jeunes

autochtones formés au pastorat. En même temps, Berne devait non seulement subvenir

aux besoins des anciens clercs catholiques, mais aussi assurer la subsistance et les

conditions de vie des hommes nouveaux. À cette fin, les autorités firent inventorier les

richesses des paroisses et mirent un grand soin à subvenir aux besoins des pasteurs et

de leur famille qui, bien entendu, les accompagnait. Il s'agissait d'une entreprise
compliquée, mais qui montrait le sérieux avec lequel les autorités bernoises entendaient

s'acquitter de leur mandat de confessionnalisation des paroisses rurales.

Il n'est pas surprenant que les pratiques catholiques perdurèrent dans la région.
Étant donnée la géographie unique du Pays de Vaud, les habitants pouvaient continuer

38 ACV, Bp 32/8, Lausanne, 1579-1580.

39 ACV, Bp 42/5, Yverdon, 1566-1567.



138 | Aspects de la confessionnalisation durant l'introduction de la Réforme en Pays de Vaud

à s'adonner, dans le canton catholique de Fribourg, à des pratiques ancestrales dont ils
étaient familiers. Plus important encore et dans une plus large perspective, la réaction

des Vaudois confirme ce que les historiens ont montré pour d'autres régions d'Europe,

à savoir que la population rurale se sert de sa proximité avec les frontières confessionnelles

pour satisfaire ses besoins spirituels et sociaux, tout en évitant l'affrontement

direct lors de la conversion forcée de leur paroisse. Tandis que Berne s'efforçait de créer

un État unifié sur le plan religieux, habité par des sujets dociles et obéissants, la population

rurale du Pays de Vaud se trouvaitvivre dans une région frontalière, ambiguë sur
le plan religieux, dont la proximité avec les paroisses catholiques permettait de perpétuer

les pratiques et les rituels catholiques.

En l'absence de nouvelle documentation, il est difficile d'établir ce qui motivait leur

comportement, mais leurs actions révèlent non seulement le désir de la population
rurale de préserver les traditions et les croyances qui avaient organisé leurvie des

générations durant, mais aussi leur volonté de continuer à interagir et à s'associer avec les

fidèles d'une foi considérée comme impie. Le manque de preuves d'une résistance

active pourrait démontrer que le modèle rejet/acceptation de la Réforme ne fournit pas

une image correcte de la réalité vécue dans cette région frontalière40. On peut supposer

qu'il existait entre les régions et les confessions des interactions plus importantes

que ce que laissent entrevoir les sources écrites.

Dans les régions frontalières, l'introduction de la Réforme créa, pour plusieurs
générations après la conquête, un espace hétérogène sur le plan religieux et culturel. Tandis

que les autorités s'efforçaient de façonner de nouveaux comportements, l'attrait de la

participation aux fêtes, processions et pèlerinages continua à s'exercer sur la population.

Au même moment, cependant, Berne suivait les étapes traditionnelles observées

parles États qui confessionnalisaient leur territoire : elle dessina les contours d'une

nouvelle foi sous la forme d'édits, créa et dota un nouveau corps de pasteurs capables de

diffuser son message et de punir les contrevenants. Reste qu'il fallut au moins trois

générations avant que ce programme ne commence à créer une population réformée

plus unifiée d'un point de vue confessionnel.

(Traduit de l'anglais par Yann Dahhaoui)

40 Willem Frijhoff, «How Plural were the Religious Worlds in Early-Modern Europe? Critical Reflections

from the Netherlands Experience», in C. Scott Dixon, Dagmar Freist, Mark Greengrass (éds Living with

Religious Diversity..., op. cit., p. 48.


	Aspects de la confessionnalisation durant l'introduction de la Réforme en Pays de Vaud

