
Zeitschrift: Revue historique vaudoise

Herausgeber: Société vaudoise d'histoire et d'archéologie

Band: 119 (2011)

Artikel: Annexion, conversion, légitimation : la dispute de Lausanne et
l'introduction de la Réforme en Pays de Vaud (1536)

Autor: Flückiger, Fabrice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-847055

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-847055
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Fabrice Flückiger

ANNEXION, CONVERSION,
LÉGITIMATION
LA DISPUTE DE LAUSANNE ET L'INTRODUCTION DE LA RÉFORME

EN PAYS DE VAUD (1536)

Le 8 octobre 1536, l'ancien avoyer de Berne Hans Jakob von Wattenwyl prononce la

clôture de la dispute de Lausanne, qui a opposé les promoteurs et les adversaires de la

nouvelle foi dans la cathédrale Notre-Dame une semaine durant1. Récemment conquis par
Berne, le Pays de Vaud passe à la Réforme. Les partisans de la nouvelle foi l'ont emporté

grâce à l'habileté rhétorique et théologique de Pierre Viret et Guillaume Farel, de l'ancien

professeur en Sorbonne Pierre Caroli et du jeune Jean Calvin, mais surtout en raison du

soutien massif du magistrat bernois, véritable instigateur de la rencontre. Importante
avancée de la Réforme dans la Confédération helvétique, la dispute de Lausanne est

surtout une victoire pour Berne, championne de la cause réformée depuis 1528, qui démontre

ici sa capacité à mener une ambitieuse politique territoriale et religieuse et à tenir tête

aux Orte catholiques, à la Savoie et même à l'empereur Charles Quint.

La dispute de Lausanne n'est pas un cas isolé. Dans le processus de division
confessionnelle de l'Europe entraîné parla Réforme, les disputes religieuses ont joué un rôle

capital à plusieurs reprises2 : dans de nombreuses villes et communes, c'est en leur sein

1 Arthur Piaget a publié une édition critique des actes de la dispute: Arthur Piaget (éd.), Les Actes de la

Dispute de Lausanne 1536, Neuchâtel: Université de Neuchâtel, 1928 [cité désormais ADL], ici p. 423

[f. 302v]. Sur la dispute, cf. Charles Subilia, La Dispute de Lausanne. Une page de l'histoire de la

Réformation dans le Pays de Vaud (1536), Lausanne: G. Bridel, 1885; Georges Bavaud, La Dispute de

Lausanne (1536). Une étape de l'évolution doctrinale des réformateurs romands, Fribourg: Éditions

Universitaires, 1956; Dino Bellucci, Thèses de la Dispute de Lausanne 1536. Problèmes de rédaction et de

variantes, Lausanne: [G. Conne], 1986; Éric Junod (dir.), La Dispute de Lausanne (1536). La théologie réformée

aprèsZwingli et avant Calvin, Lausanne: Bibliothèque historique vaudoise 90,1988.
2 Au sujet des disputes du premier XVIe siècle, cf. Olivier Christin, Confesser sa foi. Conflits confessionnels

et identités religieuses dans l'Europe moderne (XVP-XVIP siècle), Seyssel: Champ Vallon, 2009, pp. 19-64;

idem, «La formation étatique de l'espace savant. Les colloques religieux des XVIe-XVIIe siècles», Actes de

la recherche en sciences sociales, N° 133, 2000, pp. 53-61; Thomas Fuchs, Konfession und Gespräch.

Typologie und Funktion der Religionsgespräche in der Reformationszeit, Cologne: Böhlau, 1995; Bernd

Moeller, «Zwingiis Disputationen. Studien zu den Anfängen der Kirchenbildung und des Synodalwesens

im Protestantismus I + II », Zeitschrift der Savigny-Stiftung fürRechtsgeschichte. Kanonistische Abteilung,
N° 87,1970, pp. 275-324 (lre partie), N° 91,1974, pp. 213-364 (2e partie).

Revue historique vaudoise, tome 119, 2011, pp. 59-74



60 I Annexion, conversion, légitimation

que s'opère le choix religieux. En 1523, Zurich ouvre la voie en imposant la prédication
fondée exclusivement sur la Bible et l'abolition de la messe suite à la dispute menée par
Ulrich Zwingli devant le Conseil de ville et en présence du clergé, le 29 janvier3. Au

cours des années suivantes, le modèle zurichois fait des émules, rencontrant un certain

succès dans les entités politiques qui bénéficient d'une liberté suffisante pour mener

une politique religieuse indépendante, à l'instar des villes libres d'Empire ou des cantons

suisses4. Au sud de l'Allemagne, l'année 1525 voit ainsi Nuremberg, Memmingen

ou encore Kaufbeuren opter pour la nouvelle foi à l'issue d'une dispute de religion
organisée avec le soutien du magistrat. En 1528, c'est Berne, alors le plus puissant canton de

l'Ancienne Confédération, qui opte pour la Réforme suite à une dispute qui réunit les

meilleurs controversistes de l'époque et les voit s'affronter durant trois semaines.

Organisée en octobre 1536, treize ans après celle de Zurich, la dispute de Lausanne clôt

cette série de disputes publiques organisées par les autorités politiques en Suisse et

dans certaines parties de l'Empire5. Les années suivantes verront quelques tentatives

rapidement abandonnées, en raison de l'ouverture du concile de Trente, qui devait

apporter les réponses attendues6, mais aussi parce que là où la dispute semblait

proposer une solution à la crise religieuse, elle avait déjà été mise en œuvre avant 1536, ou

écartée au profit d'autres moyens de décision, notamment le vote, comme ce fut le cas à

Neuchâtel en 15307.

La dispute de Lausanne se distingue des précédentes par le fait que c'est une autorité

extérieure à la ville, et non le magistrat lausannois, qui en décide l'organisation,

et ceci alors que la ville de Lausanne était plutôt favorable au maintien de l'ancienne

foi8. Il s'agit d'une entreprise avant tout bernoise, et son organisation est entièrement

3 Rudolf Pfister, « Kirche und Glauben auf der Ersten Zürcher Disputation vom 29. Januar 1523 », Zwingliana,
N° XIII, 1973, pp. 553-569; Bernd Moeller, «Zwingiis Disputationen... I», art. cit., pp. 275-324; August
Baur, Die erste Züricher Disputation am 29. Januar 1523, Halle: [s.n.], 1883.

4 On trouvera une description des disputes de ces années, ainsi que des projets avortés de rencontres, chez

Bernd Moeller, «Zwingiis Disputationen... II», art. cit., pp. 213-364.

5 Ibid., p. 349.

6 Longtemps repoussé, le concile de Trente s'ouvrit en décembre 1545. Il ne permit cependant jamais de

rapprocher « catholiques » et «protestants » et fournit avant tout un immense travail de définition de la foi

catholique, sur lequel s'appuya l'Église dans sa lutte pour reconquérir les terres passées au protestantisme.

Au sujet du concile de Trente, cf. Hubert Jedin, Geschichte des Konzils von Trient, Fribourg-en-

Brisgau/Bâle : Herder, 1949-1975, 5 vol.

7 Cf. Louis-Édouard Roulet, «Le jour le plus long de la Réforme neuchâteloise (4 novembre 1530) », Musée

neuchâtelois, 1973, pp. 186-199.

8 Le 28 décembre 1528, Lausanne avait affirmé sa volonté de vivre selon l'ancienne foi: Jean-François

Poudret, La Maison de Savoie évincée de Lausanne par Messieurs de Berne, Lausanne : Cahiers de la

Renaissance vaudoise 42,1962, p. 173.



Fabrice Flückiger | 61

contrôlée par ces «Messieurs de Berne» que les sources évoquent avec un mélange de

respect et de crainte. Son organisation ne se comprend que dans le contexte des luttes

d'influence entre l'évêque de Lausanne Sébastien de Montfalcon, le duc de Savoie

Charles III, la cité de Lausanne et enfin les villes confédérées de Fribourg, Soleure et

surtout Berne. En 1536, Berne vient de remporter une victoire décisive dans ce conflit en

prenant le contrôle du Pays de Vaud, une conquête qui couronne une longue tradition

d'intervention des villes suisses dans les affaires vaudoises9. L'engagement dans la

conversion des anciennes possessions ducales et surtout épiscopales à la nouvelle foi

s'explique en partie par les intérêts stratégiques et politiques de Berne, pour qui la

conquête du Pays de Vaud ne fut jamais une «croisade» désintéressée10. Suite à une

campagne éclair, bien plus aisée que ne l'avaient escompté les officiers et le magistrat,

Berne avait tout intérêt à unifier religieusement les terres tombées sous son contrôle.

Constatant que malgré les efforts des prédicateurs qui sillonnent le pays, la Réforme ne

progresse que modestement, Berne décide de recourir à la dispute religieuse pour faire

de l'imposition unilatérale de la Réforme au Pays de Vaud une décision légitime de

l'assemblée chrétienne.

L'OURS EN PAYS DE VAUD

À la veille de la conquête bernoise, le Pays de Vaud est une mosaïque de territoires

imbriqués les uns dans les autres. Les possessions de la Maison de Savoie sont les plus

importantes, suivies par celles de l'évêque de Lausanne à qui, outre la ville, appartient
toute l'aire située entre la Veveyse et la Venoge; au sein des terres savoyardes, Berne et

Fribourg possèdent les bailliages communs d'Orbe-Échallens, Grandson et Morat; de

nombreuses enclaves telles que les domaines des comtes de Gruyère (Mont, Aubonne,

Oron) ainsi que les abbayes de Bonmont, Hautcrêt ou Romainmôtier morcellent encore

davantage le pays11. Au début du XVIe siècle, Charles III de Savoie tente de transformer

son duché en état territorial moderne, espérant notamment réduire l'indépendance des

9 À Fissue des guerres de Bourgogne, en juillet 1476, Berne avait déjà réclamé tout le Pays de Vaud, Genève

et les districts du Chablais, mais ni le roi de France Louis XI ni les autres cantons n'entendaient accéder

à de telles exigences, et Berne dut se contenter des quatre mandements d'Aigle, d'Orbe-Échallens, de

Grandson et de Montagny (Jean-François Poudret, La Maison de Savoie..., op. cit., p. 58).

10 Sur la conquête du Pays de Vaud, cf. Charles Gilliard, La conquête du Pays de Vaud par les Bernois,

Lausanne: La Concorde, 1935 (rééd. 1982). Sur l'histoire du Pays de Vaud, cf. Denis Tappy, Les États de

Vaud, Lausanne: Bibliothèque historique vaudoise 91,1988; Agostino Paravicini Bagliani, Jean-François

Poudret (dir.), La Maison de Savoie et le Pays de Vaud, Lausanne: Bibliothèque historique vaudoise 97,

1989 et, plus ancien, Jean-François Poudret, La Maison de Savoie..., op. cit.

11 Charles Gilliard, La conquête du Pays de Vaud..., op. cit., pp. 2 ss.



62 I Annexion, conversion, légitimation

évêchés de Genève et de Lausanne et soumettre ces deux villes à son autorité12. Berne,

Fribourg et Soleure n'apprécient guère les ambitions savoyardes et, bien que Charles III
soit leur allié en vertu du traité de 1509, elles apportent leur soutien à l'évêque de

Lausanne dans le conflit qui l'oppose à la maison de Savoie13. Berne et Fribourg jouent
aussi la carte de la cité lausannoise. En décembre 1525, répondant à une demande

maintes fois formulée par Lausanne, Berne et Fribourg concluent un accord de combour-

geoisie avec la ville, en dépit de l'opposition du duc de Savoie14. Berne préfère rompre
l'alliance avec la Savoie en 1526 et ne se montre guère plus encline à accéder aux

exigences de l'évêque, qui considérait la combourgeoisie comme une atteinte à ses

prérogatives sur la ville, pour laquelle l'évêché avait obtenu le vicariat impérial en

décembre 151015. louant des rivalités entre la Savoie et l'évêque, ainsi que sur les

aspirations lausannoises à l'indépendance, Berne et (dans une moindre mesure) Fribourg
réussissent à augmenter de façon significative leur influence dans le Pays de Vaud au

cours des années 1510-1530.

Mais ce qui décide Berne à intervenir militairement début 1536, ce sont les attaques

incessantes de la Savoie contre la ville de Genève, elle aussi liée à Berne et Fribourg par

une combourgeoisie depuis 152616. Tous les efforts visant à trouver une solution

politique au conflit s'étaient avérés vains et la guerre, qui avait paru imminente à plusieurs

reprises, n'avait été évitée qu'en raison de la prudence bernoise et des réticences

marquées des autres confédérés17. Comme Genève se rapprochait du camp réformé,
interdisant la messe en août 1535, et que Berne n'entendait pas laisser libre champ aux

ambitions savoyardes, le magistrat décida d'intervenir. Sa décision fut sans doute

précipitée par la perspective d'un passage de son alliée dans le giron du royaume de

France - dans ses demandes d'assistance face à Charles III, Genève avait à plusieurs

reprises fait comprendre à Berne son intérêt pour une alliance avec François Ier si

l'occasion s'en présentait18.

12 Jean-François Poudret, La Maison de Savoie..., op. cit., pp. 92 ss.

13 Ibid., p. 125.

14 Cf. Frédéric Jean Charles de Gingins-La Sarra et François Forel (éds), Recueil de chartes, statuts et docu¬

ments concernant l'ancien évêché de Lausanne, Lausanne: G. Bridel, 1846, document Cil, p. 722; Louis

Junod, «De la ville épiscopale au chef-lieu de bailliage», in Jean-Charles Biaudet (dir.), Histoire de

Lausanne, Toulouse; Lausanne: Privat; Payot, 1982, p. 156; Jean-François Poudret, La Maison de Savoie...,

op. cit., p. 114.

15 Ibid., pp. 95 et 160.

16 Ibid., p. 155.

17 Charles Gilliard, La conquête du Pays de Vaud..., op. cit., pp. 32-48.

18 Ibid., pp. 45 ss et 125 ss.



Fabrice Flückiger | 63

Les armées bernoises prirent facilement le contrôle du Pays de Vaud. L'évêque de

Lausanne, que Berne ne visait pas dans un premier temps, désireux de saisir l'occasion

de reprendre la main sur la cité de Lausanne, commit l'erreur de s'allier au duc de

Savoie, dont il espérait la victoire19. Cependant, hormis à Yverdon, les troupes bernoises

épaulées par des contingents lausannois ne rencontrèrent guère de résistance et

entraient dans Genève le 2 février 153620. La Savoie ne fut pas en mesure de repousser

l'attaque bernoise. En avril, après la conquête des terres épiscopales, Lausanne passait

sous contrôle de Berne, qui reprenait les droits de l'évêque sur la cité; quant à Sébastien

de Montfalcon, il était en fuite21. Berne était maître du Pays de Vaud et l'Ours flottait

sur le château épiscopal de Lausanne, ainsi que sur les principales villes de la région.

En juin 1536, le magistrat et les bourgeois de Berne décidaient de conserver les terres

conquises22.

UNE ENTREPRISE DE CONVERSION

Quelles sont les raisons qui poussèrent Berne à organiser une dispute religieuse

quelques mois après la conquête, alors même que le magistrat bernois avait assuré à

ses nouveaux sujets que leurs libertés en matière de religion ne seraient pas remises en

cause pour autant qu'aucun obstacle ne fût mis à la prédication réformée23? En réalité,

Berne planifiait d'emblée l'unification religieuse du Pays de Vaud sous la foi réformée.

La coexistence pérenne des deux confessions n'était pas du domaine du pensable, et

Berne avait déjà expérimenté les difficultés de la coexistence confessionnelle dans les

bailliages communs24.

Le salut passait nécessairement par le ralliement de tous à la seule vraie foi, que le

magistrat bernois identifiait depuis 1528 à la Réforme. Il était sans doute en partie
poussé par une réelle motivation religieuse, comme le montre le premier « édit » de

réformation du 19 octobre 1536, qui rappelle la certitude du magistrat d'avoir des comptes à

rendre à Dieu le jour du Jugement25. Avant la conquête, Berne était déjà intervenue à

19 Abraham Ruchat, Histoire de la Réformation, où l'on voit tout ce qui s'est passé de plus remarquable depuis

l'an 1516 jusqu'en l'an 1556, dans les Églises desXIII cantons, et des états confédérez qui composent avec eux

leL. corps helvétique, Genève: M.-M. Bousquet, livre XIII, 1728, pp. 437-440.

20 Charles Gilliard, La conquête du Pays de Vaud..., op. cit., p. 97.

21 Louis Junod, « De la ville épiscopale... », art. cit., p. 164.

22 Charles Gilliard, La conquête du Pays de Vaud..., op. cit., p. 255.

23 Ibid., pp. 261 ss.

24 Cf. le récit de Guillaume de Pierrefleur: Louis Junod (éd.), Mémoires de Pierrefleur, Lausanne: La

Concorde, 1933. Sur les bailliages communs, cf. Randolph C. Head, «Shared Lordship, Authority, and

Administration», Central European History, N° 30,1997, pp. 489-512.



64 I Annexion, conversion, légitimation

plusieurs reprises pour soutenir la cause réformée en Pays de Vaud. Abraham Ruchat

rapporte que, dès 1533, des ministres réformés se rendaient à Lausanne pour prêcher

l'Évangile sur ordre du magistrat de Berne, sans succès dans un premier temps; et

lorsque Farel fut molesté par les gens de l'évêque la première fois qu'il se rendit à

Lausanne, Berne menaça Sébastien de Montfalcon de représailles en cas de récidive26.

Toutefois, la volonté d'unification confessionnelle répondait sans doute aussi à des

considérations politiques. Les puissances rivales ne manqueraient pas d'exploiter une

division religieuse qui affaiblirait l'autorité du magistrat bernois ; le risque de voir

l'évêque ou le duc de Savoie prendre appui sur les catholiques du Pays de Vaud afin

d'inverser la situation en leur faveur était réel. En outre, si l'on en croit le récit
d'Abraham Ruchat, le clergé romain s'employait à dépeindre les prédicateurs comme

une armée de « magiciens » commandant aux « démons » et se vantait de « terrasser » les

réformés par leurs arguments si on leur en donnait l'occasion27.

C'est en constatant que l'effort de conversion promettait de durer bien plus
longtemps qu'escompté que Berne décida d'instaurer la Réforme unilatéralement dans

l'ensemble de ses nouvelles possessions. La dispute semblait être le moyen le plus

approprié de légitimer cette réforme religieuse imposée aux nouveaux sujets par voie

d'ordonnance souveraine28. En janvier 1528, le magistrat bernois avait expérimenté avec

succès ce modèle de résolution du conflit religieux pour son propre territoire29. Rien

d'étonnant donc à ce qu'il y recoure une nouvelle fois pour faire reconnaître la «vérité

évangélique» comme seule vraie et démasquer publiquement les partisans de Rome en

mettant en lumière leurs « erreurs » et leurs « turpitudes »30. Le 16 juillet 1536, le Conseil

de Berne prend ainsi la décision d'organiser la rencontre et le mandement est affiché

25 (Note de la p. 63.) « Étant que désirons rendre bon compte à Dieu de notre administration et régiment au

jour du jugement dernier». Pour le texte intégral, cf. Regula Matzinger-Pfister (éd.), Les sources du droit
suisse, 19e partie: les sources du droit du canton de Vaud, C : Époque bernoise, 1 : Les mandats généraux
bernois pour le Pays de Vaud 1536-1798, Bâle: Schwabe, 2003, pp. 13-14, ici p. 13. Il s'agit en fait d'une lettre

précisant les volontés de Berne après la dispute. Le véritable Édit de Réformation, bien plus détaillé, sera

promulgué le 24 décembre.

26 Abraham Ruchat, Histoire de la Réformation..., op. cit., XI, pp. 12 et 177.

27 Ibid., XVI, p. 328. Une anecdote qui ne manque pas de sel, vu que lors de la dispute, le clergé romain se

montra plus que réticent à prendre la parole, et qui souligne peut-être la volonté polémique de Ruchat,

dont la sympathie allait entièrement aux réformés.

28 Georges Bavaud, La dispute de Lausanne..., op. cit., p. 1. Le Pays de Vaud avait déjà connu quelques pro¬

jets de disputes locales, et ceci dès le printemps 1536, à Lausanne, Vevey et Thonon. Aucune ne vit cependant

le jour en raison des réticences du clergé, et sans doute en raison de l'absence de soutien direct du

magistrat bernois: Éric Junod, «De la conquête à la dispute», in idem (dir.), La Dispute de Lausanne...,

op. cit., pp. 7-18.



Fabrice Flückiger | 65

dans toutes les églises du Pays de Vaud avec les thèses soumises à débat31. La convocation

de l'ensemble du clergé est sans appel:
« Et donnons par ces présentes exprès commandement a tous noz officiers de faire

commandement a tous prebstres, moynes et aultres, comme dessus est diet, appeliez

d'eglise, trouver au jour et lieu dessus diet, et attendre jusques en la conclusion, en paix
et tranquilité, sans faire faulte, sur la peine de nostre indignation. »32

Le 1er octobre 1536, la dispute s'ouvre en présence du clergé du Pays de Vaud et des

représentants de Berne rassemblés en la cathédrale Notre-Dame de Lausanne, aménagée

à cet effet33. Ce choixn'était évidemment pas dû au hasard: alors que le chapitre de

Lausanne et le Conseil de ville avaient demandé que la dispute ait lieu dans l'église

Saint-François, Berne impose la cathédrale, un choix sans doute dû au fait qu'il s'agissait

là d'un haut lieu de la piété mariale, à forte charge symbolique34. Les échanges, en

langue française, portent sur dix «conclusions» élaborées parViret et Farel en accord

avec les autorités bernoises. Ils dureront jusqu'au 8 octobre35. Les réformateurs font

rapidement preuve de leur supériorité rhétorique et de leur compétence à démontrer

leurs thèses sur la base de l'Écriture sainte. Les clercs fidèles à l'Église romaine, très

29 (Note de la p. 64.) Sur la dispute de Berne, cf. Handlung oder Acta gehaltner Disputation zu Bern in

Uechtland, Zurich: C. Froschauer, 1528; Fabrice Flückiger, «Le choix de religion. Le rôle de l'autorité
politique dans les disputes religieuses des années 1520 », Revue suisse d'histoire, N° 60/3,2010, pp. 277-301 ;

Irena Backus, The Disputations ofBaden (1526) and Berne (1528). Neutralizing the Early Church, Princeton:

Princeton Theological Seminary, 1993; Gottfried W. Locher, «Die Berner Disputation 1528 Archiv des

historischen Vereins des Kantons Bern, N° 64/65, 1980/1981, pp. 138-155; Dan L. Hendricks, The Bern

Reformation of 1528. The Preacher's Vision, the People's Work, an Occasion of State, thèse de doctorat,
Durham NC : Duke University, 1977; Bernd Moeller, «Zwingiis Disputationen... II», art. cit., pp. 290-302 ;

Karl Lindt, Der theologische Gehalt derBernerDisputation, Berne: Evangelischreformierter Synodalrat des

Kantons Bern, 1928, pp. 303-344.

30 (Note de la p. 64.) La dispute de Lausanne présente de nombreuses similitudes avec celle de Berne, tant
dans la forme que dans le fond. Des thèses similaires, les mêmes règles de prise de parole, les mêmes

modalités de débat et, pour certains, les mêmes participants se retrouvent dans les deux cas: Bernd

Moeller, «Zwinglis Disputationen... II», art. cit., p. 347.

31 Éric Junod, « De la conquête à la dispute », art. cit., p. 19.

32 ADL, p. 4 [f. 2r].
33 ADL, p. 7 [f. 3v].

34 Éric Junod, « De la conquête à la dispute », art. cit., p. 19.

35 ADL, pp. 5-7 [f. 2r-3r]. Les propositions sont 1) la justification parla seule foi, 2) l'exclusivité de la média¬

tion du Christ, 3) le rachat exclusif par le sang du Christ, 4) les sacrements du baptême et de la cène, 5) le

refus de tout clergé hormis les prédicateurs, 6) la seule validité de la confession à Dieu, qui seul peut
accorder le pardon, 7) le rejet des images et autres cérémonies de dévotion, 8) la seule reconnaissance du

magistrat séculier, institué par Dieu, 9) la possibilité pour tous et toutes de se marier, 10) le rejet de toute

distinction entre les nourritures et donc du jeûne.



66 I Annexion, conversion, légitimation

réticents à participer au débat - les chanoines du chapitre de Lausanne expriment
d'emblée leur opposition au principe même d'une dispute qu'ils jugent néfaste, inutile,
contraire au droit et facteur de troubles36 -, ne trouvent guère les arguments qui leur

auraient permis d'ébranler les solides constructions théologiques de leurs adversaires.

Sans surprise, la dispute se termine par la victoire des réformateurs, victoire suivie, le

24 décembre 1536, par l'Édit de Réformation qui impose la nouvelle foi au Pays de Vaud

tout entier et définit les modalités de son application37. Afin de permettre de juger « sur

pièces» de la validité de la décision bernoise, Pierre Viret est chargé de la rédaction des

actes de la rencontre, terminés en 1548 après un long travail de contrôle et de recoupage

avec les quatre procès-verbaux par les anciens présidents38. Le manuscrit,
conservé à la Bibliothèque universitaire de Berne (Ms. Hist. Helv. III 139), ne fut
finalement jamais publié, pour des raisons qu'Arthur Piaget explique dans l'avant-propos
de son édition critique39.

JUS REFORMANDI - LE MAGISTRAT JUGE DE LA FOI

Lu par le notaire Nicod Rüsti à l'ouverture de la rencontre, le mandement de Berne

débute par cette formule : « Nous l'Advoyer, Petit et Grand Conseil, nommé les Deux Cens

des bourgeoys de Berne, faisons sçavoir et notifions à tous qu'il appartiendra, et cestes

par nostre commandement seront communiquées et publiées... »40. Le passage révèle

ce que trahit l'ensemble des modalités d'organisation de la rencontre: c'est sous l'égide

du magistrat et des bourgeois de Berne que se dérouleront les débats, et le jugement
final sera du ressort de leurs représentants à la dispute. La présidence, chargée de veiller

au bon déroulement de la rencontre, est entièrement contrôlée par Berne; son premier

président n'est autre que le secrétaire de la ville de Berne, le Stadtschreiber Peter

Cyro41 - que les actes mentionnent sous le nom de Pierre Giron -, secondé par
Niklaus von Wattenwyl. Les deux autres présidents sont des notables de la ville de

Lausanne, Pierre Fabri, chanoine de Notre-Dame, et Girard Grand, docteur en droit et

36 ADL, pp. 24-26 [f. 17r-18v].

37 Texte intégral dans Regula Matzinger-Pfister (éd.), Tes sources du droit suisse..., op. cit., pp. 14-20.

38 Cf. l'avant-propos à l'édition critique, où Arthur Piaget revient sur l'histoire des actes, ADL, pp. V-XXIX.

39 Cf. Arthur Piaget, « Avant-propos », in ADL, pp. VII-XII.

40 ADL, p. 15 [f. 9v]. Édit de convocation du 16 juillet 1536, repris dans le Ms. Hist. Helv. III 139 de Berne et

in ADL, p. 3 [f. lr].
41 ADL, p. 13 [f. 8v]. Peter Cyro (1495[?]-1564). Après des études de droit à Pavie et à Paris, il est envoyé par

Fribourg et Berne en mission diplomatique auprès du Saint-Siège, puis devient greffier du tribunal de la

ville de Fribourg en 1522. Dès 1525, il est nommé secrétaire de la ville de Berne, poste qu'il occupera

jusqu'en 1561. Adepte de la nouvelle foi, il fit aboutir l'Édit de Réformation du Pays de Vaud (DHS 3,2004,

pp. 706 ss.).



Fabrice Flückiger | 67

conseiller42. Berne envoie en ambassade des représentants influents: Jost von Diesbach,

Hans Schleift, Georg Hubelmann, Sebastian Nägeli et l'ancien avoyer Hans Jakob von

Wattenwyl, qui semble être le véritable président de la rencontre: c'est lui qui en

prononce l'ouverture et la clôture43. C'est aussi « en sa main » et « au nom des seigneurs de

Berne » que les présidents de séance font serment d'entendre équitablement les deux

parties, d'apaiser d'éventuelles querelles et de veiller au respect du sola scriptum dans

la démonstration des thèses; les quatre notaires Michel Guyod, Nicod Riisti, Jacques

Bergier et Pierre Fouillard jurent, quant à eux, de transcrire fidèlement tout ce qui aura été

dit d'un côté comme de l'autre, sans rien retrancher ni ajouter aux paroles des orateurs44.

Berne manifeste ainsi sa détermination à juger de la foi. L'affirmation de la compétence

du magistrat à dire le droit en matière de religion trouve sa justification dans la

philosophie politique des réformés, et notamment dans les idées d'Ulrich Zwingli, qui
fait du magistrat l'instance habilitée à garantir la conformité des règles de la société

avec la parole de Dieu. À Lausanne, la proposition VIII de la dispute stipule:
« Aussy, elle recongnoist le magistrat civil seulement ordonné de Dieu, nécessaire

pour conserver la paix et tranquilité de la republique, auquel elle veult et ordonne que

tous obéissent, en tant qu'il ne commande rien contre Dieu.»45

Le propos de ces lignes n'est autre que la reconnaissance du seul pouvoir séculier

dans le gouvernement de l'État et le maintien de la paix. L'obéissance au magistrat
devient une obligation envers Dieu, puisque c'est Lui qui confère au pouvoir civil son

autorité46.

La dispute est avant tout une opération de transformation du choix religieux en décision

justifiée de l'autorité légitime, un acte fort par lequel le magistrat institutionnalise
le passage à la Réforme et s'arroge la compétence de dire et produire le droit en matière

de religion. Les opposants à la nouvelle foi, et au premier plan les représentants de

l'institution ecclésiastique, ont conscience du danger que représente la dispute. Ils ne

reconnaissent pas les réformateurs comme interlocuteurs - ceux-ci restent à leurs yeux des

hérétiques - et refusent au magistrat séculier toute compétence en matière de décision

sur la foi, arguant de la nécessité de s'en remettre au concile47. Pour eux, la dispute n'est

42 ADL,p.13 [f. 8v].
43 ADL,pp.13 [f. 8v], 15 [f. lOr] et 424 [f. 302v],

44 ADL, p. 15 [f. 10r],

45 ADL, pp. 298 ss. [f. 214vss.]
46 ADL, p. 298 [f. 215r] : « Et est ceste puissance tellement ordonnée de Dieu que quicunque resistent a icelle,

resistent a l'ordonnance de Dieu et recepveront damnation sur eux mesmes. »

47 Cf. notamment la protestation des chanoines : ADL, p. 25 [f. 17v-18r]. L'exhortation à attendre les déci¬

sions du concile se retrouve dans pratiquement toutes les disputes.



68 I Annexion, conversion, légitimation

pas un lieu légitime de la controverse religieuse, et ils se refusent non seulement à

participer à son organisation, mais bien souvent aussi à entrer en matière sur les thèses

soumises à discussion48. Cette situation transparaît dans les actes de la dispute de

Lausanne lorsque les notaires indiquent que l'on a «par trois fois appelé» à répondre

aux thèses exposées, mais que personne n'a pris la parole pour les réfuter49.

Comme d'autres autorités temporelles avant lui, le magistrat bernois entend exercer

au travers de la dispute un jus reformandi en matière de religion50. La dispute est le lieu

où le magistrat se met en scène comme unique autorité légitimée à trancher à cet égard

et, partant, seule en mesure de rétablir la paix et l'unité dans une Chrétienté déchirée.

La dispute transforme ainsi l'adoption de la Réforme en opération juridique : le choix

de religion prend force de loi lorsque les magistrats édictent, dans la continuité de la

dispute, les mandats qui règlent les modalités du passage à la Réforme51. Or, si

l'essentiel du travail législatif se fait lors de la préparation de ces ordonnances, c'est bien

au sein de la dispute elle-même, où se combinent controverse religieuse et procès, que
le magistrat prononce le jugement sur la vérité religieuse et officialise le choix fondateur

qui initiera tout le processus législatif ultérieur. Officiellement, le magistrat fonde

sa décision sur la qualité de l'argumentation des réformateurs et l'absence de

contradicteurs convaincants dans le camp adverse. En réalité, la partie est jouée d'avance:

aucune dispute ne peut être organisée lorsque le magistrat n'est pas lui-même favorable

à la Réforme52. On est donc loin d'un dialogue entre pairs, dont les règles auraient été

définies d'un commun accord. À Lausanne, où la dispute fut imposée par une autorité

étrangère, le caractère coercitif que pouvait prendre ce genre de rencontre n'en est que

plus flagrant. Le matin du 5 octobre voit la révélation des objectifs réels de la rencontre

lorsque les ambassadeurs bernois font savoir que les clercs qui souscrivent aux thèses

48 Une attitude que leur reproche Viret, s'étonnant que ceux qui prétendent détenir la vérité et être les « bons

pasteurs» ne daignent pas défendre leurs positions : ADL, p. 324 [f. 234r].
49 Ainsi, la deuxième proposition, portant sur l'exclusivité de la médiation du Christ, ne fit l'objet d'aucun

débat et fut immédiatement adoptée : ADL, pp. 145-146 [f. 106r].

50 Bernd Moeller, « Zwingiis Disputationen... II », art. cit., p. 364.

51 Sur le rôle et les motivations du magistrat dans les disputes, cf. Fabrice Flückiger, « Le choix de reli¬

gion. », art. cit. et aussi Peter Blickle, «Urteilen über den Glauben. Die Religionsgespräche in Kaufbeuren

und Memmingen 1525 », in Norbert Fischer, Marion Kobelt-Groch (dir.), Aussenseiterzwischen Mittelalter
und Neuzeit, Leiden: E. J. Brill, 1997, pp. 65-80. Cf. aussi Thomas Fuchs, Konfession und Gespräch, op. cit.,

pp. 278-292.

52 II existe une exception: en mai 1526, les Orte catholiques organisent, à l'instigation du théologien
Johannes Eck et avec le soutien du vicaire de Constance Johann Fabri, une dispute à Baden afin de battre
les réformateurs sur leur propre terrain. Cf. Irena Backus, The Disputations ofBaden (1526) and Berne

(1528)..., op. cit., et Leonhard von Muralt, Die BadenerDisputation 1526, Leipzig : M. Hensius, 1926.



Fabrice Flückiger | 69

soumises à la discussion sont libres de rentrer chez eux, alors que les opposants
restent tenus d'assister à la dispute jusqu'à sa conclusion53. La dispute vise en fait à

légitimer un choix déjà arrêté en le mettant en scène comme le résultat d'un dévoilement

public de la vérité au sein de l'assemblée chrétienne, sous le regard de Dieu.

UNE NOUVELLE PENTECÔTE

La définition de la vérité en matière de religion est le principal enjeu de la dispute. Or,

au XVIe siècle, définir la vérité religieuse avait un sens particulier et ne signifiait pas,

comme on pourrait le penser, débattre en vue de dégager un consensus satisfaisant pour
toutes les parties. Certes, on insiste sur la volonté de retrouver l'unité chrétienne mise

à mal par les dissensions entre les partisans et les adversaires de la nouvelle foi mais,

de part et d'autre, ce retour à l'unité signifie l'imposition d'une seule et même foi pour
tous. Loin de favoriser la réconciliation, les disputes contribuent à délimiter, préciser et

fixer les positions théologiques et politiques des deux courants, posant les premiers

jalons de ce qui, au cours de la deuxième moitié du XVIe siècle, allait devenir la confes-

sionnalisation54. Pensée et préparée comme une arme de conversion du Pays de Vaud,

la dispute de Lausanne fait moins que toute autre exception à la règle. Et si deux des

présidents, les Lausannois Girard Grand et Pierre Fabri, étaient catholiques, ils n'avaient

de facto aucune influence sur l'issue de la rencontre.

Dans les disputes de la première modernité, définir la vérité revenait en fait à dévoiler

une vérité existante de tout temps, à la révéler aux yeux de tous au sein de l'assemblée

chrétienne. Plutôt que de produire une vérité, qui n'aurait été qu'une construction

humaine, il s'agissait de reconnaître la Vérité en recevant l'inspiration divine. Et pour
les réformateurs, la force du nombre devait permettre d'éviter l'erreur, l'assemblée

chrétienne étant mieux à même de saisir cette vérité immuable qu'un homme seul - par
exemple l'évêque, ou même le pape, humains et faillibles. La dispute devient ainsi le

lieu où Yecclesia invisible des réformateurs prend corps et où les chrétiens rassemblés

sauront interpréter la volonté de Dieu55. Le réfèrent des réformateurs n'est autre que la

Pentecôte: dans la dispute, l'Esprit saint descendant sur les participants leur inspirera
la décision juste. À ce propos, écoutons le discours d'ouverture de Guillaume Farel à

Lausanne, le matin du 1er octobre 1536:

53 ADL, pp. 189-191 [f. 138v-140r].

54 Cf. Heinrich R. Schmidt, Konfessionalisierung im 16Jahrhundert, Munich: Oldenbourg, 1992; Stefan

Ehrenpreis et Ute Lotz-Heumann, Reformation und konfessionelles Zeitalter, Darmstadt: Wissenschaftliche

Buchgesehschaft, 2002.

55 ADL, p. 4 [f. 2r].



70 I Annexion, conversion, légitimation

«Prions tous de cueur qu'il envoyé son sainct esprit, l'esprit de droicture, l'esprit de

vérité qui nous meine tous à la congnoissance de toute vérité, faisant que tous, grandz

et petiz, congnoissent le bon vouloir de nostre bon pere et que tous le suyvent et qu'il n'y

aye plus de divisions entre nous. [...] et que tous ceux qui se lèvent contre vérité, de

quelque part qu'ils soient, soient confonduz non point par vertu ne raison humaine,

mais par la seulle vertu de Dieu, affin que l'honneur demeure a luy seul, et rien a

l'homme fors la congnoissance du père.»56

Il s'agit donc moins de définir ce qui est vrai que de dégager des ténèbres une vérité

éternelle avec l'aide de Dieu, que l'on prie avant chaque session d'inspirer les

disputants57. Un épisode spectaculaire et pour ainsi dire unique dans l'histoire des disputes

va venir confirmer cette théorie de l'inspiration à Lausanne. Le 5 octobre, en pleine
discussion de la proposition III, le franciscain lean Tandy tombe la bure et embrasse la

nouvelle foi58. N'était-ce pas là une démonstration éclatante de l'Esprit saint, ouvrant les

yeux de l'homme de foi, qui tourne le dos à l'erreur et se convertit? Pour Francis

Higman, c'est le moment décisif de la dispute, 1'« illumination qui permet aux assistants

de voir, de saisir cette nouvelle vision de l'homme et de Dieu»59. Bien entendu, rien ne

prouve que le geste de frère Tandy fut spontané, et il est probable qu'il ait depuis
plusieurs semaines, voire plusieurs mois, remis sa foi en question, comme tant d'autres

moines, curés ou théologiens avant lui qui décidèrent de suivre les traces de Luther, de

Zwingli et bientôt de Calvin. Il n'en reste pas moins que l'épisode semblait confirmer

l'inspiration divine des réformés, et ceci en pleine dispute, où allait justement s'opérer

le choix décisif entre les deux interprétations de la foi chrétienne.

LA PROFESSIONNALISATION DE LA CONTROVERSE

Faire de la dispute un lieu de décision efficace n'aurait sans doute pas été possible si

les réformateurs n'avaient pu, en accord avec le magistrat, contrôler étroitement la

préparation de la rencontre. Leur monopole se lit en particulier dans l'élaboration des

points de discussion, puisque ce sont eux qui rédigent les thèses soumises à l'expertise

des participants. Ils orientent les termes du débat selon la logique théologique réfor-

56 ADL, p. 14 [f. 9r].
57 ADL, p. 114 [f. 82v]. L'appel à la descente de l'Esprit saint lors de prises de décisions est déjà courante au

Moyen Âge (élections épiscopales, conciles, etc.); cf. Alfred von Wretschko, «Die Electio communis bei den

kirchlichen Wahlen im Mittelalter», Deutsche ZeitschriftfürKirchenrecht, N° 11,1901, pp. 356-358.

58 ADZ, pp. 231-232 [f. 168r-v].

59 Francis Higman, «La Dispute de Lausanne, carrefour de la Réformation française», in Éric Junod (dir.),
La Dispute de Lausanne..., op. cit., p. 34.



Fabrice Flückiger | 71

mée, fondée sur un vocabulaire et des concepts développés par les propagateurs de la

nouvelle foi. Dans le cas de Lausanne, ce sont dix « conclusions » que les réformateurs

soumettent à la discussion, et ces thèses sont affichées, en latin et en français, dans

toutes les églises du Pays de Vaud, avec la convocation émise par le magistrat bernois ;

leurs adversaires catholiques n'ont pas eu leur mot à dire sur ce qui devait faire l'objet
de la discussion60.

Sans surprise, la première proposition de la dispute de Lausanne porte sur le cœur

de la doctrine réformée, la justification par la seule foi. La probation en est donnée par
Guillaume Farel dans un discours où se déploie toute la puissance rhétorique du

réformateur, bientôt épaulé par Pierre Viret et l'ancien professeur en Sorbonne Pierre Caroli,

«professionnels» de l'exégèse et de la controverse face auxquels les rares clercs

catholiques qui acceptent de prendre la parole, mais qui maîtrisent visiblement mal les

techniques de citation et de commentaire des Écritures, font pâle figure. Jean Calvin, dont

c'est la première intervention publique, fera lui aussi grande impression par la précision

de son argumentation au cours des débats. Face aux attaques des réformateurs,

qui s'appuient sur un programme cohérent articulé autour de quelques points forts, les

catholiques ne parviennent jamais à prendre l'initiative et se retranchent souvent
derrière la nécessité de respecter la primauté de l'Église, avançant des arguments que les

réformateurs démontent aussitôt à coups de citations bibliques.
À l'image des cas antérieurs, la dispute de Lausanne suit des règles de discussion

calquées sur les principes édictés par les théoriciens de la nouvelle foi et auxquelles

leurs adversaires sont contraints de se plier. Ainsi, les civilités de la preuve découlent

du sola scriptum édicté par Martin Luther, la seule instance d'autorité reconnue étant la

Bible, à l'exclusion quasi complète de la Tradition et des écrits des Pères de l'Église.

Lausanne ne déroge pas à la règle, le mandement émis par le magistrat bernois l'établit

clairement:

«Et que, au diet lieu, devant tous, apertement, en toute bénignité et charité chrestienne,

ung chacun avance les raisons et auctoritez de la sainte escripture, tant pour prouver ce

qu'il croit, faict et tient, que pour impugner ce qu'il pourra monstrer de la partie adverse

estre repugnant a la saincte escripture, et pour respondre aussy par la saincte escripture

aux raisons et objections de la partie adverse, et ce libéralement et franchement. »61

60 Selon Abraham Ruchat, l'auteur des thèses serait Guillaume Farel, mais cette attribution reste sujette à

caution, aucune preuve ne venant l'étayer de façon incontestable. Cf. Dino Bellucci, Thèses de la Dispute
de Lausanne 1536..., op. cit., pp. 5-6 et Gottfried W. Locher, «Die Lausanner Disputationsthesen als

Dokument ZwinglischerTheologie», in Éric Junod (dir.), La Dispute de Lausanne..., op. cit., pp. 91-103.

61 ADL, p. 4 [f. lv].



72 I Annexion, conversion, légitimation

On ne saurait guère être plus explicite. Le mandat insiste sur cette règle contraignante

en concluant ce passage par l'expression « [...] en parlant par la saincte escrip-

ture, par laquelle voulons toute la disputation estre faicte et conclue»62. En outre,

révélant indirectement que ce sont bien les réformateurs qui ont décidé de la manière

licite d'argumenter au cours des débats, Guillaume Farel ouvre sa probation de la

première proposition par une définition de ce qu'il faut entendre par «saintes écritures»,

expliquant pour quelles raisons seule la Bible peut prétendre au statut d'autorité63. Ce

point ne manque pas de provoquer un débat sur la façon de lire la Bible, comme en

témoigne l'échange entre Pierre Viret et le jacobin Dominique de Montbouson. De

quelle manière juger la validité d'une interprétation de la Bible Montbouson défend la

nécessité d'une instance de contrôle - en l'occurrence l'Église64. En effet, les partisans

de l'ancienne foi rejettent la primauté absolue de l'Écriture et rappellent, à l'instar
de Ferrand Loys, abbé des Nobles Enfants65, que «l'eglise est avant la saincte escripture,

et plus digne », ce qui implique que son autorité prime sur celle de la Bible, l'Église étant

seule à connaître l'interprétation juste des Écritures, socle de la foi66. Mais les

réformateurs, au nom desquels Viret prend la parole, considèrent que Dieu est seul juge et

que les Écritures se suffisent à elles-mêmes67.

La dispute de Lausanne, comme son modèle bernois, diffère nettement des modèles

de controverse jusque-là reconnus tels que la disputatio académique ou le synode, et

les querelles autour de la primauté de l'Écriture et du rôle de l'Église, gardienne de la

Tradition, sont symptomatiques des divergences qui remettent en cause le principe
même d'un débat autour des idées réformées. Si, dans une disputatio, les docteurs de

l'université s'accordaient sur la possibilité et l'intérêt de discuter de points théologiques

sur lesquels ils ne partageaient pas les mêmes opinions, la dispute moderne est un lieu

où s'affrontent deux interprétations de la foi, mais aussi deux systèmes de démonstration

de la vérité déjà inconciliables. Par ailleurs, que le débat soit mené en langue ver-

naculaire plutôt qu'en latin ne facilite pas la tâche des membres du clergé peu rompus
à cet exercice. Il en résulte à plusieurs reprises l'impression que les intervenants ne

parlent pas la même « langue » et ne se comprennent pas, faute de concepts sur lesquels

se retrouver.

62 ibid.
63 ADL, p. 16 [f. 10v-llr].
64 ADL, pp. 43 [f. 31r] et 53 [f. 38r-v].
65 Louis Junod, «De la ville épiscopale... », art. cit., p. 158.

66 ADL, p. 96 [f. 69r].
67 ADL, p. 53 [f. 38r-v].



Fabrice Flückiger | 73

L'irruption de ces nouveaux principes dans la controverse entraîne donc un
bouleversement des modalités de la discussion théologique grâce auquel les réformateurs,

pour la plupart orateurs rompus aux techniques de la controverse et à l'art de la rhétorique

grâce à leur formation universitaire, parviennent à imposer leur système de pensée,

privant leurs adversaires des outils conceptuels et linguistiques dont ils auraient pu
tirer avantage68. On comprend bien que seuls de véritables «professionnels» de la

controverse pouvaient prétendre débattre efficacement sur des points de théologie
souvent complexes. Le déséquilibre est renforcé par le refus de l'institution ecclésiastique

de reconnaître la légitimité même de la dispute, avec pour conséquence l'absence de

véritables spécialistes dans la plupart des cas69, où des orateurs tels que Viret, Farel et

Caroli réussissent facilement à réduire à néant les arguments que leur opposent, le plus

souvent sans parvenir à les étayer par des références scripturaires, les clercs sommés

parles autorités de se présenter à la dispute. Cas à vrai dire un peu particulier, la dispute

de Lausanne est également marquée par l'intervention du médecin Claude Blancherose,

défenseur de l'ancienne foi dont l'argumentation mélangeant théologie et médecine ne

fait que desservir la cause catholique, Farel et Viret ayant beau jeu de pointer les

contradictions qui émaillent son discours70. L'étrange personnage de Blancherose pose

de façon concrète la question des compétences nécessaires à la prise de parole en

situation de dispute et souligne, en creux, à quel point la dispute restait une affaire de

professionnels.

Le 8 octobre, la dispute prend fin avec la victoire des réformateurs sur leurs

adversaires. Contrairement à ce qui s'était passé à Berne en 1528, l'approbation des thèses ne

fut pas soumise au vote71. Berne n'entendait pas laisser s'exprimer la majorité des clercs

hostiles à la Réforme. On l'a vu, le but n'était pas de dégager un consensus, mais de faire

des édits de réformation que préparait le magistrat bernois «la conclusion logique et

pratique d'une démonstration publique, solide et convaincante»72. La dispute est un coup
de force, destiné à sceller la conquête bernoise du Pays de Vaud par son unification

religieuse sous le signe de l'Évangile. Le choix de Lausanne pour organiser cet événement

68 Sur la formation des controversies, cf. Jérémie Foa, Le métier de la dispute. Les disputes religieuses entre

catholiques et reformés en France (1561-1572), maîtrise universitaire, Lyon: Université Lyon II-Louis

Lumière, 2000.

69 Aucun théologien de renom ne se déplaça à Lausanne pour soutenir le camp de l'ancienne foi. Cf. Éric

Junod, «De la conquête à la dispute», art. cit., p. 20.

70 Cf. Irena Backus, «Médecine et théologie. L'argumentation de Claude Blancherose à la Dispute de

Lausanne», in Éric Junod (dir.), La Dispute de Lausanne..., op. cit., pp. 178-188.

71 Éric Junod, « De la conquête à la dispute », art. cit., p. 21.

72 Ibid., p. 22.



74 I Annexion, conversion, légitimation

était loin d'etre innocent, puisqu'il permettait de faire la démonstration de la puissance

bernoise dans la cité que revendiquait le duc de Savoie, mais aussi de mettre en scène

la chute de l'institution ecclésiastique dans la ville qui avait connu des décennies de

lutte avec son évêque au sujet de ses libertés et franchises. Et on peut supposer que

Berne, qui avait déjà opposé une fin de non-recevoir polie mais ferme aux exhortations

de Charles Quint à renoncer à toute dispute religieuse en 152873, n'était pas fâchée de

parachever la réformation du Pays de Vaud dans une ville dont le seigneur avait été

vicaire d'Empire.

73 Gottfried W. Locher, « Die Berner Disputation 1528... », art. cit., p. 144.


	Annexion, conversion, légitimation : la dispute de Lausanne et l'introduction de la Réforme en Pays de Vaud (1536)

