Zeitschrift: Revue historique vaudoise
Herausgeber: Société vaudoise d'histoire et d'archéologie

Band: 117 (2009)

Artikel: Contréle social, religion et éducation a I'époque des lumiéres
Autor: Staremberg, Nicole

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-514275

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-514275
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nicole Staremberg

CONTROLE SOCIAL,
RELIGION ET EDUCATION
A EPOQUE DES LUMIERES

Débats sur la discipline ecclésiastique et projets de réforme des consistoires vaudois

La crise de la conscience européenne, en particulier la remise en cause d’une concep-
tion religieuse de I'existence, accompagnée d’une laicisation de la société, a des inci-
dences profondes, des la fin du XVII¢ siecle et plus encore a partir des années 1740, sur
le controle de la morale, dévolu principalement aux consistoires, dans le pays de Vaud
sous administration de la Ville et République de Berne. Ces tribunaux de meeurs, compo-
sés en majorité de magistrats ou de notables ainsi que d'un ou des pasteurs de la
paroisse, sont I'instrument privilégié pour la réalisation d’'un programme social, établi
au lendemain de la Réforme et en vigueur jusqu’a la fin de 'Ancien Régime, qui vise a
la domination de la chair et de ses plaisirs au nom du salut collectif. Au sein d'un espace
culturel vaudois, a la fois marqué par le zwinglianisme et ouvert aux Lumieres suisses
et étrangeres, ils sont au cceur de réflexions sur le role du gouvernement, le poids de la
religion et I'importance de I'éducation a une époque ou la nature perfectible de 'homme
est érigée en un véritable credo. De telles idées sont d’abord émises dans le huis clos
des délibérations pastorales puis portées a la connaissance d’'une opinion publique
issue, au cours du XVIII® siecle, de réseaux intellectuels réunissant laiques et ecclé-
siastiques telles que des sociétés de pensées et une presse d’opinion naissantes. Bien
que tous s’accordent a dénoncer une action disciplinaire plus répressive qu’éducative,
ils divergent sur les solutions proposées, sans pour autant jamais remettre en cause
l'utilité du contrdle des mceurs, gage de stabilité sociale'.

1 Cette contribution est issue d’une thése de doctorat en cours a la Faculté des lettres de I'Université de
Lausanne et d’'une recherche financée par le Fonds national de la recherche suisse, intitulée Contréle
social et pratique consistoriale lausannoise. La gestion d'un espace urbain réformé a I'époque des Lumiéres.
Sur le controle social et les consistoires, cf. en particulier Herman Roodenburg, Pieter Spierenburg (éds),
Social Control in Europe 1500-1800, Columbus: Ohio State Univ. Press, 2004, 2 vol.; Heinrich Richard
Schmidt, Dorf und Religion. Reformierte Sittenzucht in Berner Landgemeinde der Friihen Neuczeit,
Stuttgart/Jena/New York: Gustav Fischer, 1995; Daniéle Tosato-Rigo, Nicole Staremberg Goy (éds), Sous
Ueeil du consistoire: sources consistoriales et histoire du contréle social sous I’Ancien Régime, Lausanne:

Revue historique vaudoise, tome 117, 2009, pp. 52-62



54 | Controle social, religion et éducation a I'époque des Lumiéres

Les revendications des ministres en faveur d’'une pédagogie du repentir

En 1712, alors qu’ils prennent pour exemple des changements introduits dans les
Eg]ises romandes voisines, les pasteurs vaudois, sous la conduite de Gabriel Bergier, un
représentant du protestantisme éclairé a 'instar de ses homologues genevois et neu-
chételois Frangois-Alphonse Turrettini et Jean-Frédéric Ostervald, se réunissent de leur
propre chef en synode. A son terme, ils soumettent au souverain un vaste projet de réor-
ganisation de I'Eglise, qui s’apparente a une seconde Réforme par ses ambitions et ses
sujets, et demandent que des améliorations soient faites dans les domaines du minis-
tere, de la liturgie, du chant sacré, de I'instruction religieuse, des meeurs et de la disci-
pline ecclésiastique. Attentif a lutter contre des vices persistants que I'adhésion a la foi
réformée n’a pas encore éradiqués, le corps pastoral du début du siecle met en cause
de maniére explicite I’exercice de la justice consistoriale: 1égislation obsoléte, sur-
veillants insuffisants, impunité des catégories sociales supérieures et pénalités ina-
daptées?. La critique de ces dernieres leur permet de demander que des mesures soient
prises en faveur des consistoires pour qu’ils fassent un usage prépondérant des peines
ecclésiastiques et non de sanctions pécuniaires ou de chatiments corporels, les tribu-
naux de meeurs vaudois disposant d’un vaste éventail de punitions a I'aulne duquel sont
mesures les péchés?.

Les pasteurs estiment en effet que le choix des peines décernées par les consistoires
doivent refléter «un peu plus de la Discipline ecclésiastique qui étoit en usage parmi
les prémiers Chrétiens, et qui 'est encore aujourd’hui en divers endroits avec beaucoup
de fruit & d’utilité»*. Ses fondements ne doivent pas reposer uniquement sur la législa-
tion et la jurisprudence, mais sur la Bible et la doctrine qui en ont guidé ’élaboration.
Les ministres vaudois citent en particulier I'évangile de Mathieu XVIII, 15-17, qui enjoint
de procéder par degrés, en privilégiant I’exhortation charitable: d’abord en privé, puis a
I'aide d’un ou deux témoins et, enfin, devant I'iglise représentée par le consistoire>.

Etudes de Lettres 3, 2004, pp. 137-155. Au sujet de la crise de la conscience européenne et de Berne a
I'époque des Lumieres, cf. Paul Hazard, La pensée européenne au XVIIF siecle. De Montesquieu a Lessing,
Paris: Fayard, 1963; André Holenstein et al. (éds), Berns Goldene Zeit. Das 18. Jahrhundert neu entdeckt,
Berne: Stampfli, 2008.

2 Archives cantonales vaudoises (dorénavant ACV), Bdb 73, Divers articles représentés a LL.EE. de la part
des cing Classes, Lausanne, 1712, pp. 159-176; Henri Vuilleumier, Histoire de I’Eglise réformée du pays de
Vaud, Lausanne: La Concorde, 1930, t. 3, pp. 585-607.

3 Cf. notamment ACV, Bd 39, Loix et ordonnances du Consistoire de la ville et république de Berne, Berne:
Estienne Fabry Imprimeur de LL.EE., 1640, en vigueur lors des critiques pastorales.

ACV, Bdb 73, p. 169.

5 [Ibid.



Nicole Staremberg | 55

Lorsqu’un repentir est impossible a obtenir, le pécheur est la source d'un mauvais exem-
ple. Il constitue, aux yeux des ministres, une menace qui requiert la peine ecclésias-
tique la plus rigoureuse, I'exclusion de la Céne temporaire ou permanente, un droit a
disposition des consistoires calviniens dont sont exempts les tribunaux de meeurs zwin-
gliens et en particulier berno-vaudois. Destinée a punir les pécheurs invétérés, ceux
dont le repentir a été impossible a obtenir et qui bafouent 'autorité divine, souveraine
et consistoriale, pour lesquels les pasteurs s’interrogent «s’il leur reste quelque
conscience»’, cette peine met celui ou celle qui en est frappé hors de la communauté
des croyants et s’accompagne d’un ostracisme social, autant de raisons qui ont conduit
le souverain a la refuser au lendemain de la Réforme, une position maintenue en 1719
dans la réponse qu’il adresse aux pasteurs?®.

Bien que ce refus renvoie a une volonté de maintenir le zwinglianisme dont la forme
la plus aboutie est incarnée par la République de Berne, il est surtout une maniére pour
le gouvernement de réaffirmer sa pleine autorité dans le domaine religieux et d’éviter
que la discipline soit aux mains d'une instance consistoriale dominée par de nouveaux
«guerriers de Dieu»; un droit d’exclusion de la Céne les doterait d’'une arme pour un
renouveau spirituel qu’ils appellent de leurs veeux pour lutter contre les progres de la
laicisation. A I'opposé, selon les ministres, seules 'admonestation, la censure, I'amende
honorable et, si nécessaire, I'exclusion de la Céne sont aptes a susciter un repentir déja
préparé par I'instruction religieuse, en plus de distinguer I’exercice de la discipline de
l'action punitive des cours séculiéres. Une contrition volontaire est non seulement un
gage d’amendement futur, mais elle permet d’éviter toute récidive, ramene le fautif dans
I'Eglise et préserve, au final, la société chrétienne des scandales qui en perturbe
I'ordre”. Dans les catégories sociales supérieures, la pratique de I'écriture souvent quo-
tidienne, progressivement individualisée, sous la forme d’un journal, reléve de cette
méme volonté. Instance de proximité a I’échelle de la paroisse, le consistoire devrait

6 Sur les deux modeles de consistoires, cf. Walther Kéhler, Ziircher Ehegericht und Genfer Konsistorium,
Leipzig: M. Heinsius, 1932, 1942, 2 vol.; Robert M. Kingdon, «La discipline ecclésiastique vue de Zurich
et Genéve au temps de la Réformation: 'usage de Matthieu 18, 15-17 par les Réformateurs », Revue de théo-
logie et de philosophie, N° 133, 2001, pp. 343-355.

7 ACV,Bdb 71, pp. 185-186.

8 [bid.,pp. 193-201. Pour plus de précisions, cf. Nicole Staremberg Goy, « Lexclusion de la Céne: une néces-
sité pour le controle des mceurs? Débats et pratique consistoriale dans le pays de Vaud au XVIII® siécley,
in Philippe Chareyre, Raymond A. Mentzer, Frangoise Moreil (éds), Dire linterdit: le vocabulaire de la cen-
sure et de l'exclusion dans U'Europe réformée XVI-XVIII® siécles (4 paraitre chez Brill).

9 Cf. Nicole Staremberg Goy, « Pour savoir s’il y a scandale). Controle des mceurs et lutte contre I'incroyance
a Lausanne a I’époque des Lumieres», Mémoire vive, pages d’histoire lausannoise. Tous les états du corps,
N° 17,2008, pp. 34-38.



56 | Controle social, religion et éducation a ’époque des Lumiéres

permettre, par son action disciplinaire, cette conscience plus grande du péché comme
agent régulateur de la vie quotidienne et le maintien de la pureté rituelle parmi tous les
croyants 19,

Linstruction religieuse de la jeunesse contre I'ignorance et 'immoralité

Face a cet échec des ministres a obtenir une justice consistoriale revivifiée, ainsi qu’a un
dialogue avec le souverain encore plus difficile aprés la rébellion du major Davel en 1722
proche du milieu pastoral hétérodoxe, des ecclésiastiques auxquels se joignent des
laiques aspirant a participer d’'une maniére plus active a la gestion du pays de Vaud se
rassemblent pour débattre de sujets tels que les formes de gouvernement, les modalités
du commerce, I'usage de l'assistance et 'utilité de la religion''. De leurs échanges
d’idées naissent de nouveaux projets de réformes, qui sont autant d’initiatives indivi-
duelles inspirées de I'étranger et des Etats voisins. Elles obtiendront ultérieurement le
soutien des pouvoirs publics en raison d’un intérét commun pour une instruction
publique encore essentiellement religieuse, qui consiste surtout en la priere, la lecture
et I'apprentissage par cceur de la Bible et de catéchismes ainsi qu’a une pratique rudi-
mentaire de 'écriture.

Alors que I'école est devenue obligatoire depuis 1676, par ordre souverain '2, afin de
lutter contre une superstition jugée encore trop largement répandue, la scolarisation du
plus grand nombre et la catéchisation de la jeunesse se heurtent a un manque de
moyens financiers des différentes communes et paroisses vaudoises. En particulier,
pour des parents appartenant aux catégories sociales les plus modestes, il est difficile,
voire impossible, de s’acquitter des frais d’écolage. Ainsi, bien que Lausanne, la plus
importante ville du pays de Vaud, compte sept établissements publics dont I’ensei-
gnement differe selon I'age et le sexe '3, des écoles de charité sont créées en 1726 a 'at-
tention des enfants les plus démunis auxquels il faut inculquer une discipline
chrétienne et un gott du travail pour en faire des sujets obéissants et productifs, seul
moyen d’enrayer la pauvreté et le libertinage aux yeux de leurs fondateurs. Elles sont
10 Cf. en particulier Ulrich Pfister, « Croyance et espace dans le contexte alpin: les Grisons, XVII® et

XVIII® siecles », Revue d’histoire moderne et contemporaine, N° 52(2), 2005, pp. 50-51.

11 Henri Vuilleumier, op. cit.; Jean-Daniel Candaux, « Les (sociétés de pensée) du Pays de Vaud (1760-1790):

un bref état de la question», Annales Benjamin Constant, N° 14, 1993 pp. 67-69.

12 Regula Matzinger-Pfister, Les sources du droit du canton de Vaud. C, Epoque bernoise. I, Les mandats géné-

raux bernois pour le Pays de Vaud, 1536-1798, Bale: Schwabe & Co, Les sources du droit suisse, 19¢ partie
C, 2003, pp. 464-468.



Nicole Staremberg | 57

dues a I'initiative conjointe de Georges Polier de Bottens, pasteur puis professeur de
grec et de morale ainsi que d’hébreu et de catéchese a 'Académie de Lausanne, et de
Théodore Crinsoz de Bionnens, lui aussi ministre et orientaliste. Ces deux théologiens
libéraux ont su gagner a leur cause une dizaine de personnes, en majorité des ecclé-
siastiques parmi lesquels on retrouve Gabriel Bergier, fer de lance du synode de 1712,
et de pieux magistrats progressistes a I'instar du jeune Gabriel Seigneux de Correvon.
S’inspirant d’'un modele anglais, celui de la Society for Promoting Christian Knowledge
(SPCK), les fondateurs lausannois reprennent a leur compte 1'objectif originel «de pro-
mouvoir la foi chrétienne en I'utilisant comme antidote contre le vice et 'immoralité qui
étaient alors attribués a I'ignorance grossiere des principes a la base de la religion chré-
tienne» . Aussi, la formation dispensée, grace a des dons en provenance de particu-
liers, privilégie-t-elle I'acquisition de connaissances religieuses essentielles et
I'apprentissage d’'un métier en rapport avec la condition sociale des éleves, celle recue
par les filles les préparant en outre a leur futur role d’épouse et de mere. L'idée de la
nécessité d'un controle des catégories sociales pauvres, décrites comme les plus a méme
de susciter un désordre social par leur oisiveté et le relaichement des meeurs qui en
découle, releve d’une position conservatrice et de stéréotypes qui remontent, comme le
discours pastoral de 1712, a la Réforme 1>. Toutefois, en raison de son caractére novateur,
cette initiative lausannoise participe des idées des Lumiéres, marquées a la fois par la
défense de I'utilité de la religion pour la collectivité - dont la philanthropie est I'une des
plus importantes manifestations jusqu’a la fin de la premiéere moitié¢ du XVIII® siecle -
et par 'importance de l'instruction élémentaire pour les €lites cultivées dont découle
des exigences pédagogiques particuliéres .

Quelques années plus tard, en 1745, c’est une meilleure éducation religieuse de
’ensemble de la jeunesse lausannoise pour lutter contre les vices qui est visée par I'ins-
tauration d’un poste de catéchiste. Limpulsion décisive provient cette fois-ci d’un laic,
le baron de Caussade, connu pour sa grande piété, membre de la société de réflexion

13 (Note de la p. 56.) Sur I'instruction publique a Lausanne au XVIII® siecle et dans le pays de Vaud sous
administration bernoise, cf. Valérie Modoux, Les écoles de Charité de Lausanne: une filiére de formation
féminine?, Université de Lausanne: mémoire de licence de la Faculté des lettres, 2004, pp. 18-20; eadem,
«Les Ecoles de Charité de Lausanne», in André Holenstein et al. (éds), op. cit., p. 269; André Gindroz,
Histoire de Uinstruction publique dans le Pays de Vaud, Lausanne: Georges Bridel, 1853.

14 David Owen, English Philanthropy, 1660-1960, Londres: Oxford University Press, 1965, p. 23. Cité et traduit
par Valérie Modoux, ibid., p. 22.

15 Cf. notamment Bernard de Cérenville, « Un document sur I’assistance publique a Lausanne en 1550»,
Revue historique vaudoise, N° 24, 1916, pp. 1-24.

16 Pour plus de précisions sur les écoles de charité lausannoises, cf. Valérie Modoux, op. cit.



58 | Controle social, religion et éducation a I’époque des Lumieres

formée autour d’un jeune prince allemand, le comte Simon-Auguste de Lippe, venu par-
faire son éducation dans la capitale vaudoise de 1742 a 1744, ou il c6toie notamment
Georges Polier de Bottens 7. Sa proposition de créer un nouveau poste, entierement
dédié a 'enseignement du catéchisme qu’il financerait lui-méme, a trouvé un écho des
plus favorables auprés du cofondateur des Ecoles de charité qui se charge d’en rédiger
le projet. Dans une Eglise d’Etat, ce dernier doit étre approuvé par les pasteurs lausan-
nois, le bailli en tant que représentant local du souverain et les autorités municipales
chargées de la gestion de la paroisse. Aprés un examen attentif des uns et des autres, et
quelques modifications secondaires, il est décidé que chaque sous-diacre ferait durant
une année, a tour de role, un cours de religion adapté a ses auditeurs, deux fois par
semaine, a I'Eglise Saint-Frangois, I'un des trois temples de la ville. Bien que le contenu
ne soit pas détaillé, cette attention plus grande portée aux compétences pédagogiques
et a la transmission des connaissances, qui se manifeste encore dans la volonté des auto-
rités municipales de ne nommer définitivement a ce poste que celui d’entre les sous-
diacres qui en aura fait la preuve au terme de cette période probatoire!'s, est
caractéristique de cette premiere moitié du XVIII® siécle et occupera une place encore
plus importante dans les réflexions ultérieures menées sur 'action disciplinaire.

La création d’'une assemblée pastorale pour «faire régner un bon ordre»

Soucieux de renforcer I'action du Consistoire et profitant de I’excellente disposition du
bailli en poste, Friedrich Rhyner, envers le contrdle des meeurs - il s’inquiete de la dif-
ficulté a le maintenir dans une ville dont la population ne cesse de croitre -, les sept
ministres lausannois se saisissent de 1'occasion pour former «un conseil pastoral, qui
devra s’assembler au moins quatre fois I'année avant chaque communion, sous la pré-
sidence de sa M[agnifique] S[eigneurie] B[aillivale] si elle veut I'honorer de sa présence.
On s’y entretiendra de I'état de I'Eglise et des moiens d'y faire régner un bon ordre» 9.
Alors que I'activité la plus importante est d’abord I'examen des catéchuménes qui sou-
haitent se présenter a la Cene, le spectre des taches de I'assemblée s’élargit progressi-
vement: assistance réguliére aux malades, visites des €écoles deux fois par année,
organisation des interrogations avant No€l, choix des textes pour les fétes religieuses et

17 Cf. Ernest Lugrin, « La médaille de Simon-Auguste comte de Lippe et la Société littéraire fondée par ce
prince a Lausanne en 1742 », Revue suisse de numismatique, N° 17, 1911, pp. 255-268.

18 Archives de la ville de Lausanne, D 87, 13.07.1745, f. 251r. Cf. aussi ibid., f. 151r-152v.

19 ACV, Bdb 94, Livre des actes de I’assemblée pastorale de ’Eglise de Lausanne, 5.07.1745, p- 1.



Nicole Staremberg | 59

stigmatisation des vices les plus répandus «contre lesquels mess[ieu]rs les pasteurs
doivent déclamer un peu fortement le jour du Jeline»2°.

Dés 1754, les pasteurs obtiennent du bailli «qu’il se tiendroit une assemblée pasto-
rale régulierement tous les lundi du moi» chez le premier pasteur ou doyen et que ses
compétences soient étendues?!, une démarche qui résulte de leur prise de conscience
d’'un danger nouveau, celui de la laicisation de la société rendue manifeste par I'aug-
mentation du jeu, du luxe et de 'amour des plaisirs dans les catégories aisées, ainsi que
de I'ivrognerie, I'infidélité et I'indévotion dans les couches populaires?2. Face a une ins-
truction religieuse insuffisante et a des tribunaux de mceurs inaptes a endiguer un tel
phénoméne - d’autant plus que I'obligation de scolarité n’est pas toujours respectée,
que les temples ne sont plus autant remplis que par le passé et que les laics profanant
le Sabbat sont ceux-la méme chargés d’exercer la discipline -, 'assemblée pastorale
cherche a prendre en charge toute I'organisation de la paroisse et a renforcer I’action
consistoriale, voire a s’y substituer?3. Elle fonctionne désormais comme une instance
disciplinaire de premier niveau, ceile de prévention des transgressions par la surveil-
lance des ouailles qui sont exhortées a mieux se conduire et traduits devant le
Consistoire lors de refus d’obéissance. En outre, I’assemblée pastorale devient un
espace de contrdle du personnel ecclésiastique ou para-ecclésiastique, puisqu’elle exa-
mine la maniere dont les ministres s’acquittent de leurs taches et évalue I'assiduité des
membres du Consistoire. Quatre ans plus tard, les ministres décident encore d’inter-
venir dans de nouveaux domaines: controle des personnes étrangeres, des libraires et
des comptes de la Bourse des pauvres habitants frangais?*. Cette instance urbaine appe-
lée a durer semble étre sans précédent dans le pays de Vaud et s’ajoute aux structures
ecclésiastiques traditionnelles (paroisses, colloques et classes); elle s’inspire d'un
exemple voisin, celui la Compagnie des pasteurs a Genéve, responsable surtout de la
censure, du culte et de I’enseignement ainsi que du maintien de la discipline ecclé-
siastique et de I'orthodoxie du corps pastoral #.

20 Jbid., 28.08.1747, p. 8. Cf. également /bid., 28.08.1747, p. 8; 16.12.1745, p. 3; 30.11.1751, p. 23; 27.03.1752,
p. 25; 21.05.1759, p. 68.

21 ACV, Bdb 94, 1.07.1754, p. 35.

22 [bid., 28.08.1747, p. 8,4.09.1752, p. 27, 3.09.1753, p. 30, 29.03.1770, s.p.

23 [bid., 1.7.1754, p. 35; Bibliothéque cantonale universitaire, manuscrits, A 912/1, Frangois-Louis Allamand,
Mémoire sur la profanation du dimanche, s.1., 1755, pp. 80-87.

24 ]bid.,3.09.1753, p. 30, 1.07.1754, p. 35, 7.09.1754, p. 37,, 21.05.1759, p. 69, 06.12.1761, pp. 99-100.

25 Ausujet de la Compagnie genevoise des pasteurs, cf. Francis Higman, « Les origines de la Compagnie des
pasteurs de Genevey, Bulletin de la Compagnie de 1602, N° 283, 1991, pp. 277-287 et pour plus de préci-
sions sur I’'assemblée pastorale lausannoise, cf. Nicole Staremberg Goy, « L'exclusion de la Ceney, op. cit.



60 | Contrdle social, religion et éducation a I’époque des Lumiéres

7 N

Un Conseil des moeurs destiné a la promotion de la vertu

Deux décennies plus tard, le bourgmestre Antoine Polier de Saint-Germain propose une
version laique de I'assemblée pastorale lausannoise et de son homologue genevoise
dans Du gouvernement des meceurs, un livre qu’il a publié en 1784 sans nom d’auteur en
raison de son caractere subversif, ne s’attendant pas au succes qu'’il remporte, et pour
lequel il sera récompensé par Berne. Bourgeois de Lausanne, membre d’'une puissante
famille noble, il est au bénéfice d'une formation de théologien, avant de s’orienter vers
la magistrature et d’occuper a partir 1766 et durant trente ans la plus haute charge muni-
cipale, celle de bourgmestre de la principale ville vaudoise. Désireux de concilier
I'esprit du siecle avec une religion plus intériorisée et expurgée de son intolérance dog-
matique, il participe de maniére active aux réflexions sur les idées des Lumiéres qui
émanent des élites dirigeantes locales, en étant membre de sociétés de pensée, notam-
ment celle du comte de Lippe, et en collaborant a des journaux tels que L'Aristide ou le
citoyen publié de 1766 a 1767.

Dans son essai, le haut magistrat lausannois réaffirme que «les Mceurs peuvent &
doivent contribuer au bonheur des individus & des familles, comme a celui des socié-
tés & des Nations»?, Elles sont le rempart a un égoisme individuel grandissant qui sape
le bien général et qu’il impute a une laicisation manifeste dans la libéralisation des
conduites, I'émancipation des pensées et I'instabilité politique. Pourtant, le bourgmestre
ne partage pas I'opinion de ceux qui associent les Lumiéres a la corruption généralisée,
affirmant «qu’on y rend encor une espece d’hommage aux Mceurs» et que le «nombre
de ceux qui les bravent ouvertement est petit, en comparaison de ceux qui paroissent
les respecter»?’. Ce sont surtout les consistoires qui sont inaptes a les préserver, car
'autorité des magistrats qui y siegent n’est guére reconnue, et, pire encore, ces derniers
sont parfois peu exemplaires, ne répriment au mieux que les atteintes a la moralité les
plus manifestes et renoncent a poursuivre ceux qui appartiennent aux catégories
sociales élevées, autant d’échos a un discours pastoral amplifié¢ depuis le début du siecle.
Tributaire également de Montesquieu, en particulier de son ouvrage De lesprit des lois,
et des auteurs antiques comme bon nombre de ses contemporains, il prend principale-
ment pour modeéle la censure exercée a Rome au temps de la République et propose de
remplacer I'institution consistoriale dans chaque ville ou département par «un Corps
de Magistrature» qu’il nomme Conseil des mceurs, «proportionné au nombre

26 Antoine Polier de Saint-Germain, Du gouvernement des meeurs, Lausanne: chez Jules Henri Pott et Comp.,
1784, p. 2.
27 Ibid.,p. 1.



Nicole Staremberg | 61

d’habitants qu’il renferme [...] de maniére que le militaire, le négociant, le simple
citoyen puissent y prendre place, tout comme le magistrat ou 'homme d’Eglise, 'ils y
sont appelés par leur mérite & désignés par la voix publique»?. En vertu de ces impé-
ratifs de représentativité sociale et de qualités morales, une prépondérance n’est plus
accordée aux acteurs traditionnels de la discipline, magistrats et pasteurs, ce qui consti-
tue une remise en cause de I’ordre social a une période prérévolutionnaire.

Une autre rupture importante est décelable dans les moyens avancés pour la pré-
servation des meeurs qui se distinguent de ceux préconisés durant la premiére moitié
du siecle. Sans pour autant sous-estimer I'ancrage traditionnel, biblique et doctrinal, de
ses observations pédagogiques, celles-ci relevent davantage, a un siecle de la découverte
de l'altérité, de la psychologie comportementale. Ainsi souligne-t-il que I'homme
cherche surtout a imiter des modes de vie qui sont ceux des catégories sociales supé-
rieures enclines a privilégier des divertissements a la mode (jeu, danse, théatre) que le
respect des obligations religieuses et morales: « Dela cette foule de singes qui les copient
jusques dans leurs travers, leurs caprices & leurs inepties, & qui semblent se consoler
par-la de I'impuissance ou ils se voyent, de les égaler & de les atteindre.»?? Par I'appro-
priation de pratiques culturelles des €élites, les couches populaires recherchent une éga-
lité dont est exempte la vie politique dans une société ou I’accés aux charges les plus
hautes est tributaire de la naissance. Aussi le bourgmestre en appelle-t-il a I'exemplarité
des dirigeants et fait-il de I'émulation, fort discutée a cette époque, le principe pédago-
gique fondamental au maintien de la morale, car «dans le bien comme dans le mal,
I’'homme est également enclin a faire comme ses semblables» 3. A une époque ot I'opi-
nion publique ne cesse de gagner en importance, il propose que chaque conseil de
meeurs ceuvre a la promotion de la vertu, en récompensant les actions louables pour
qu’elles soient connues de tous?'. Comme ses prédécesseurs, il est convaincu qu’une
telle action disciplinaire doit étre renforcée par une instruction religieuse généralisée,
a I'aide de catéchismes présentant des «idées nettes & faciles a saisir, a ce qu’ils
portent la lumiére dans les esprits, a ce qu’ils fassent impression sur les cceurs » 32, mais
il s’en distingue par la revendication préromantique d’une intériorisation des normes
sociales fondée sur I'union de la raison et des sentiments et non plus de la foi et du
salut.

28 /bid., p. 308.

29 [bid., p. 67.

30 /bid., p. 70.

31 [bid., pp. 259-272.
32 [bid., p. 128.



62 | Contrdle social, religion et éducation a I’époque des Lumiéres

Ala fin de ’Ancien Régime, le contrdle des meeurs, renforcé par une instruction
encore essentiellement religieuse, que pronent ses défenseurs, a I'instar du bourgmes-
tre Antoine Polier de Saint-Germain, reléve paradoxalement d’une sécularisation pro-
gressive de la société tant par les solutions institutionnelles que les moyens
pédagogiques avancés; elle est déja perceptible dans les décennies précédentes et
annonciatrice d’un ordre neuf au sein duquel des individus proches du pouvoir a défaut
d’en étre au centre doivent jouer un role prépondérant. Alors que le souverain a été
attentif a leurs inquiétudes et a apporté des changements aux lois consistoriales a la fin
du siecle, soulignant le role préventif et éducatif des tribunaux de meceurs dans un climat
politique propice aux troubles sociaux, il propose peu de changements véritables a ces
relais qui en ont pensé ou expérimenté bien d’autres. Ils ont di certainement étre dégus
par des mesures qui ne parviendront pas a éviter une remise en cause du lien entre Etat
et religion dont les consistoires, abolis au lendemain de la Révolution vaudoise, sont les
premieres victimes, tant I'association entre régime bernois et action disciplinaire est
étroite aux yeux des nouveaux citoyens qui vont, a leur tour, réver un monde meilleur
dont une éducation laique devrait étre désormais la clé de volite.



	Contrôle social, religion et éducation à l'époque des lumières

