Zeitschrift: Revue historique vaudoise
Herausgeber: Société vaudoise d'histoire et d'archéologie

Band: 116 (2008)

Artikel: Les loups-garous sont entrés dans Lausanne
Autor: Auberson, Laurent

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-514268

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-514268
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Laurent Auberson

LES LOUPS-GAROUS
SONT ENTRES DANS LAUSANNE

A propos d’un procés pour lycanthropie en 1602

Parmi les nombreux actes de proces de sorcellerie conservés aux Archives cantonales
vaudoises se trouve la déposition de trois femmes convaincues de lycanthropie et d’an-
thropophagie. Rapporté a I'’ensemble des faits de sorcellerie, le phénomene de la méta-
morphose en animal n’est pas tres fréquent et parait mériter, pour le cas du loup-garou,
une étude spécifique .

Le document en question n’est pas tout a fait inconnu, puisqu’une transcription par-
tielle en a été donnée en annexe a I’édition moderne d’un court traité de Jean de Nynauld
de 1615 surla lycanthropie?. Il semble qu’il n’y a eu dans le Pays de Vaud que deux pro-
cés de lycanthropes dont les actes soient conservés, et celui-ci est le plus anciens. 1l a

1 Nous ne mentionnerons ici que quelques titres parmi une bibliographie abondante: Claude Lecouteux,
Feées, sorcieres et loups-garous au Moyen A”ge, Paris, 1992; Mihaela Bacou, « De quelques loups-garous»,
in Métamorphose et bestiaire fantastique au Moyen /Tge, études rassemblées par Laurence Harf-Lancner, -
Paris, 1985 (Coll. de I'Ecole normale supérieure de jeunes filles 28), pp. 29-50; Gaél Milin, Les chiens de
Dieu. La représentation du loup-garou en Occident (XI¢-XIXe siécles), Brest, 1993; une publication électro-
nique recense tous les procés connus pour lycanthropie et tente une synthese (avec quelques impréci-
sions): Elmar M. Lorey, « Wie der Werwolf unter die Hexen kam», (http://www.elmar-lorey.de/werwolf/
genesetext.htm). Le contexte et le déroulement des proces de sorcellerie dans le Pays de Vaud au deébut du
XVIIe siecle est soigneusement expliqué par Fabienne Taric Zumsteg, Les sorciers a Uassaut du village:
Gollion (1615-1631), Lausanne, 2000 (Etudes d’histoire moderne 2). Nous remercions M. Pierre-Yves Favez,
archiviste, de son aide précieuse pour la compréhension du document et de son cadre institutionnel.

2 Jean de Nynauld, De la lycanthropie, transformation et extase des sorciers (1615), édition critique aug-
mentée d’études sur les Iycanthropes et les loups-garous, Paris, 1990, pp. 133-136 (Annexe [: Maxime
Préaud, «Les lycanthropes de Crissier»).

3 Lesecond estjugé en février 1624 (E. William Monter, Witchcraft in France and Switzerland. The Borderlands
during the Reformation, Ithaca; Londres, 1976, p. 149). Notre proces est signalé également par Peter Kamber,
«Croyances et peurs: la sorcellerie dans le pays de Vaud (XVI®- XVII® siécles)», in Francois Flouck et al.
(dir.), De I’'Ours a la Cocarde. Régime bernois et révolution en pays de Vaud (1536-1798), Lausanne, 1998,
pp. 247-259, en particulier 247-248. Nous ne pouvons pas souscrire a I'avis de Monter, selon lequel des
lycanthropes auraient été condamnés en 1448 déja a Lausanne: il s’agit en effet d'un crime d’anthropo-
phagie sans mention stire d'une métamorphose. Le texte dit: « ... more lupino comedit et devoravit carnem
humanam...» (ACV, Ac 29, p. 19). La formule more lupino est un stéréotype fréquent au XVe siécle.

Revue historique vaudoise, tome 116, 2008, pp. 204-215



206 | Les loups-garous sont entrés dans Lausanne

connu de plus un certain retentissement au-dela des frontiéres de la République de Berne,
puisqu’il a attiré I'attention d’'un médecin francais intéressé par la sorcellerie; nos loups-
garous vaudois prennent ainsi place aux cotés de leurs homologues franc-comtois régu-
lierement cités dans les ouvrages du XVI® siecle surla sorcellerie, ceux de Wier et de Bodin
en particulier*. Quelques précisions peuvent cependant étre apportées a 'édition de 1990,
et toutes ces raisons nous paraissent justifier une réouverture du dossier.

Les deux versions des actes du proces

Pour une raison difficile a établir, le texte existe en deux versions presque identiques
sur les passages qu’elles ont en commun. La premiére est soigneusement écrite, avec
quelques ajouts en marge®. La seconde, nous le verrons, contient, en plus de la déposi-
tion de 'accusée principale, celle de ses complices. Elle est d'une graphie moins lisible.

Laccusée se nomme « Michée fille de Mermet Bauloz, originel de la Le Lac»%. Son
accusateur est « noble Ysbrand de Crousaz seig" de Preliez [...] a 'instance d’égrege et
provide George Ansel comme seign' proc’ fiscal de Leurs Excellences».

L'accusée confesse avoir eu quatorze ans plus tot un différend avec un certain Estienne
Hugonet, débiteur récalcitrant. Au lieu-dit «praz megiz» lui apparait alors «un homme
vestu de noyry, qui lui révele «quil estoit le Diable et se nommoit Pierraset»’. Selon le
schéma traditionnel, Michée Bauloz «renya Dieu son créateur, et prist ledit Diable pour
son maitre, luy faysant hommage par un baiser aux fesses». Laccusée est convaincue de
trois infanticides et d’empoisonnement de bétail au moyen d’une graisse magique.

Nous apprenons ensuite qu’aux environs de « Noél passé», son maitre diabolique la
persuada «de manger de la chair d'un enfant pour ne pouvoir estre amenée a confession
de ses maléfices par torment aulcungy. Avec une complice nommée Jehanne de La
Pierre, elle se laissa enduire d’une «certaine gresse verde» au moyen de laquelle les
deux femmes se changerent en loups.

«[Elles] ravirent en ladite forme un enfant a Johan Barraulx estant tout seul devant la
porte de labbayie de Sct Germain, et par contours I'emportérent jusque au Bouchet ot

4 Jean Wier, Histoires, disputes et discours, des illusions et impostures des diables, des magiciens infames,
sorcieres et empoisonneurs.. ., trad. du latin parJacques Grevin, Geneve, 1570; Jean Bodin, De la démono-
manie et des sorciers, Paris, 1580.

5 Archives cantonales vaudoises [ACV], Bh 10/3, pp. 923-930.

C’est-a-dire «de par-dela le lac».
7 Pierrasset est un nom sous lequel se présente trés souvent le diable.



Laurent Auberson | 207

estoit leur maitre qui ayant succé le sang dudit enfant par les bras et jambes et frotté
dautre gresse ladite détenue et sa complise par moyen d’icelle reprindrent leur premiere
forme, et apres avoir ladite Michée détenue avec ses complises mit en un chaudron
cuyre la chair dudit enfant, elle avec ladite Jeanne de la Pierre et Suzanne Prévost ses
complises le mangerent. Nayantz rien laissé dudit enfant a manger fors la main droite,
Dieu ne layant permys, et elles par ce moyen pensantz fayre croyre que ledit enfant fust
esté dévoré par des bestes sauvages. Et aprés avoir mys au feu les os et habits dudit
enfant et enterré les entrailles s’en retirérent, leur dit maitre les assura que par ce
moyen elles ne pourroyent estre amenées a confession par tourment aulcung».

Dans sa prison, I'accusée repentante demande a Satan d’«abrevire sa mort». Le diable
alors, «en la forme de chat ’environ de midy seroit entré par une petite fenestre en sa
prison, et avec grand courroux et reproches de 'avoir renyé et confessé ses forfaits, luy
auroit faict ayde pour la tuer, comme appart par ses esgratignures en la face. Mais par
la grace de Dieu n’auroit peu® effectuer sa mauvaise et désespérée volonté.»

Michée Bauloz, ayant ainsi avoué «avoir en premier renyé Dieu et prins le Diable pour
son maitre» et «exéquté par grande continuation et sans aucun amendement et mesmes
commis actes inaudits et exorbitants contre nature en mangeant de la chair humaynen,
est condamnée a la peine capitale et «remyse entre les mains de I'exéquteur de la haulte
justicen le 22 avril 1602.

Cette déposition de la principale accusée figure seule dans la version ci-dessus. Elle
se trouve quasiment identique dans la seconde version, laquelle difféere principalement
de la premiere par I'enregistrement de la déposition des complices, Jehanne de La Pierre
et Suzanne Prévost®. C’est de cette version que des extraits ont été publiés en 1990, et
non de I'autre, comme indiqué fautivement. Le texte est de lecture difficile, avec en outre
des parties cachées par’empietement de la reliure. U'écriture est moins soignée et peut
laisser penser a une premiére rédaction, d’autant plus que I'acte ne comprend pas le
compte rendu d’exécution de la sentence.

Les dépositions des complices, d’ailleurs nommées dans le premier texte, nous four-
nissent quelques éléments complémentaires. Dans celle de Jehanne de La Pierre !,
il est précisé que les sorciéeres «changées en forme de loupves» ont emporté leur vic-
time «pardessus la Venoge» jusqu’au lieu-dit Le Bouchet. La description de 'acte
anthropophagique contient ici aussi une allusion a la prétendue intervention divine: les
sorcieres, est-il dit, «ne laisserent rien a manger du corps dud. enfant fors que sa main

8 N’aurait pu.
9 ACV,Bh 10/2,f0 224 1. -232 1.
10 [bid., f° 227 v. 228 v.



208 | Les loups-garous sont entrés dans Lausanne

droicte pour fayre croyre qu’il feust mangé des bestes sauvages [biffé: loups] lequel
crime ne estant aussy permis de Dieu.» La déposition de Suzanne Prévost!' donne pour
seul élément nouveau le nom ensuite biffé d’'une complice, Mya Babelley.

Le témoignage de Jean de Nynauld

Jean de Nynauld affirme avoir assisté au proces et a I'exécution de cinq sorcieres
convaincues de lycanthropie et d’anthropophagie que divers détails permettent d’iden-
tifier a Michée Bauloz et ses complices. Voici son témoignage:

«[...] comme j’en monstreray un exemple du rapt d’'un enfant qui fut faict I'an 1604
a unvillage nommé Cressi, distant d’une lieue de la cité de Lausanne, duquel I’histoire
est telle que s’ensuit.

» Un villageois battant du bled en sa grange estoit fort importuné par un sien petit
enfant qui luy demandoit a boire, de quoy le pére ne tenant conte [...], le petit enfant fut
occasionné d’inster de plus fort & demander a boire avec pleurs et cris. Ce que voyant
le pere fut irrité et menaca 'enfant [...]; en fin le pere, tout bouffi de courroux, luy dit
en ces propres mots: (Lo diablo te beve!) ¢’est-a-dire: (Le diable te boive!) Ce prononcé,
il se passa encore du [sic] depuis quelques jours avant que I'exécution s’ensuist,
laquelle toutesfois ne retarda que jusques au vendredy suivant, car le jeudy au soir, la
synagogue des sorciers estant tenue selon leur coustume, le diable, par une juste puni-
tion et permission de Dieu [...] disposa cinq sorcieres [...], lesquelles, soubs sa
conduite et soubs la forme de loup, ravirent en plein jour '’enfant, lequel pour lors estoit
sur le sueil, puis 'emportérent au lieu ou leurs complices les attendoient; ou arrivées,
elles reprindrent la forme de femmes et [...] descouperent le corps en pieces pour le
faire bouillir dans un chauderon, duquel elles en mangerent une partie, et de l'autre
en composerent leurs onguens avec autres choses, comme du depuis toutes cing 'ont
confessé estans appréhendées par la justice et menées a Lausanne, ou je les ay veu
brusler et faire leur procez.» 2

Comparé aux actes du proces, le témoignage de Nynauld fait apparaitre des diver-
gences, mais il apporte aussi des éléments complémentaires. Quelques points tout
d’abord qui autorisent I'identification: le lieu est Cressi (Crissier), commune voisine de
Bussigny (dite autrefois territoire de Bussigny et Saint-Germain), ot les faits consignés

11 [bid., 231w
12 Jean de Nynauld, op. cit., p. 96.



Laurent Auberson | 209

dans le proces ont pu étre localisés. La précision selon laquelle 'enfant a €té enlevé
devant le seuil se trouve dans les deux témoignages. Les loups-garous sont dans chaque
texte uniquement des femmes; Nynauld donne le nombre de cing, mais le procés ne
parait avoir visé que trois sorcieres. Il est possible de supposer que les deux autres ont
été ensuite acquittées des charges pesant sur elles, telle cette Mya Babelley dont le nom
a été biffé. 11y a des divergences de détail dans la description de la maniére dont I’en-
fant a été dévoré, mais il devrait étre permis de les imputer au trouble compréhensible
qui accompagne ce genre d’aveux, aux sources de Nynauld ou a ’'ancienneté des faits.
Nvynauld est par ailleurs le seul a mentionner que la chair de I'enfant en partie dévoré a
aussi servi a la préparation d’onguents magiques.

Le probleme de la date ne trouve en revanche pas d’explication satisfaisante: selon le
démonologue, les faits se seraient déroulés en 1604, alors que les actes du proces annon-
cent la livraison a la haute justice en avril 1602. Si Nynauld n’a pas fait erreur, faut-il
admettre que I'exécution a été différée? Et alors pourquoi? Risquons une explication qui,
faute de preuves, ne sera rien de plus qu'une hypothese: face a I'invraisemblance des faits
et a un moment ou les autorités commencaient a demander que 1’on ne torture plus incon-
sidérément, on se serait ravisé momentanément %, Ce délai serait en fait celui de la rati-
fication de la peine par les autorités de Berne. Mais une énigme subsiste: Nynauld prétend
avoir assisté a la fois au proces et a 'exécution sur le biicher... Quoi qu’il en soit, si I'an-
née ne coincide pas, la saison, elle, est identique: le proces situe I’enlevement du fils de
Johan Barraulx «'environ de Noél passé» (donc 1601) et, chez Nynauld, le pére est dit
occupé a battre le blé, ce qui est bien une activité de fin d’automne.

Lintérét majeur du texte de Nynauld nous parait toutefois résider dans le récit intro-
ductif, avant 'apparition de la «synagogue des sorciers». Tout ce passage lui est propre
et il n’y a rien qui lui corresponde dans les actes du proces. Il ne pourrait d’ailleurs
guere en étre autrement, car on imagine mal que I’accusée ait pu connaitre ces cir-
constances qui ont précédé son accointance avec le diable. Ce récit peut encore moins
se concevoir comme une déposition de témoin a charge puisque, plus encore que les
actes du proces, il met en exergue le role du diable a la suite de la malheureuse impré-
cation du pere. Méme dans la suite du texte de Nynauld, Michée Bauloz est présentée
surtout comme une victime. La question qui vient immédiatement a 'esprit est celle de
la source d’information de I'auteur. Est-il allé recueillir le t¢émoignage du pere de 'enfant
(lequel en réalité est peut-€tre mort d’'un accident, d’'une morsure de chien enragé, voire
de loup)? A-t-il noté des rumeurs répandues dans le village, dont il sait transcrire le

13 Peter Kamber, op. cit., p. 249.



210 | Les loups-garous sont entrés dans Lausanne

patois? Nous I'ignorons. Son texte, dans la suite, parait bien se fonder en partie sur des
témoignages oraux 4.

Jean de Nynauld et la polémique sur les transformations démoniaques

Jean de Nynauld, dont on ne sait pratiquement rien sinon ce qu’il dit dans le seul livre
qui soit conservé de lui, pourrait étre né vers 1588, comme 'a établi Maxime Préaud .
Si cette date est exacte, I'intérét de Nynauld pour la sorcellerie est précoce, puisqu’il n’a
que 16 ans - voire 14 - lorsqu’il vient assister au proces de Lausanne. « Docteur en
médeciney, il se propose de réfuter les théses de Jean Bodin, qui dans De la démono-
manie des sorciers, publié en 1580, affirmait a I'’encontre de tous les érudits contempo-
rains la réalité des transformations d’hommes en bétes

Le fondement de I'argumentation de Bodin, qu’il faut brievement évoquer, est le sui-
vant: les démons comme les anges font partie de la Création, mais les hommes ont le
«franc arbitre pour estre bons, ou mauvais» . Bodin s’appuie sur 'autorité de la Bible,
de saint Augustin et de saint Thomas d’Aquin notamment, et sa pensée, sous des appa-
rences rétrogrades, est en réalité tres rationnelle. Il est en effet soucieux de dissocier
le domaine du naturel (physique) de celui du surnaturel (métaphysique) dont les lois
échappent a 'homme. Juriste chrétien rigoureux, il est ainsi amené a refuser toute clé-
mence envers ceux qui se sont livrés au commerce avec Satan, et a ranger ses adver-
saires - Jean Wier tout le premier - parmi les impies.

Le jeune Jean de Nynauld survient alors dans une polémique qui n’est pas encore
éteinte et porte en particulier sur la reconnaissance de la nature pathologique de la
sorcellerie. Le fond de sa réflexion est moins original que sa méthode. Il fait de trés
nombreux emprunts a Jean Wier, sans pourtant le nommer. Nynauld tente de démon-
trer lui aussi 'incapacité du diable a transformer véritablement des étres vivants.
L'argumentation est a la fois théologique (le diable n’est qu’un instrument dont Dieu
peut se servir pour chatier les blasphémateurs) ! et médicale (il existe des plantes hal-
lucinogenes dont I'ingestion favorise les illusions de transformation en animaux) '®.

14 Jean de Nynauld a en effet appris par la rumeur publique les pratiques d’'un illusionniste a I'ceuvre a
Grandson; et, a propos d’une prétendue femme-loup identifiée grace a la blessure infligée a 'animal mais
toujours visible apres son retour a I'état humain, il connait suffisamment le pays qu’il visite pour quali-
fier cette croyance de « maxime (ui est tenue entre les Vaudois» (op. cit., pp. 97, 99-100).

15 Maxime Préaud, « Notice biographique surJean de Nynauldy, in Jean de Nynauld, op. cit., pp. 57-60.

16 Jean Bodin, op. cit., f° 8 r.



Laurent Auberson | 211

Les idées de Bodin ne trouveront plus guere d’adeptes apres lui. Mais le débat sur la
sorcellerie se poursuit au moins jusqu’au milieu du siecle pour mener peu a peu a une
disculpation des sorcieres et des sorciers, reconnus comme malades ou victimes des
illusions suggérées par le diable.

Quant aux raisons qui ont amené Nynauld a s’intéresser d’aussi pres au Pays de Vaud
en particulier, nous les ignorons. Le proces de Lausanne est pour lui davantage un
exemple d’actualité qu’'un fondement de son argumentation. Il aurait pu tout aussi bien
se rendre en Franche-Comté, et spécialement dans la Terre de Saint-Claude, dont la jus-
tice est alors dirigée par I'implacable Henry Boguet, aux yeux duquel 'intention d’ac-
cointances diaboliques est déja un crime passible de torture . Peut-étre a-t-il voulu
simplement se démarquer des autres spécialistes.

Les cadres judiciaire, institutionnel et géographique

Isbrand de Crousaz, I'accusateur, est devenu en 1595 seigneur de Crissier en rachetant
la succession du bourgmestre Isbrand Daux, célebre pour sa conjuration qui avait tenté
de livreren 1588 Lausanne a la Savoie. La seigneurie de Prilly (Preliez) ne détenant pas
le droit de haute justice, 'affaire est déférée par le procureur fiscal (officier de justice
du bailliage) a I'instance compétente, le tribunal des « nobles et bourgeois» de la rue de
Bourg?". Tout verdict de justice criminelle doit étre ratifié par Leurs Excellences de
Berne, ce qui explique peut-étre ici le délai d’exécution, comme nous I’avons suggeéré.
Nynauld situe les faits a «Cressi», a une lieue (un peu plus de 5 km) de Lausanne.
Aune heure de marche de Lausanne, on est donc déja assez loin de la ville pour que les
mécanismes de la chasse aux sorcieres - caractéristiques de sociétés rurales - puis-

17 (Dela p. 210) «[...] il n’est a la puissance du diable ny des sorciers de transformer un corps en un autre,
ny aussi de séparer 'ame du corps [...], et (que) celuy [...] est plus meschant qu’'un payen et infidele,
lequel pense que par un autre que le Créateur de toutes choses une créature soit créée, ou transmuée en
mieux ou pis, ou transformée en une autre espece ou similitude.» (p. 125, en conclusion).

18 (De la p. 210) L'explication nosographique de la lycanthropie était déja reconnue par des médecins grecs
de I'époque imperiale. Dans I'Occident médiéval, elle est restée confinée dans la marginalité de quelques
érudits comme Vincent de Beauvais. C’est Jean Wier qui lui donne ensuite sa pleine valeur.

19 Henry Boguet, Discours exécrable des sorciers, reimpr. de 'éd. de Rouen, 1606, avec une préface de
Maxime Préaud, Marseille, 1979, pp. 258-296, en particulier cette derniére page. Boguet n’a pas un avis
bien tranché sur la question de la métamorphose. Sur le contexte franc-comtois, ¢f. Brigitte Rochelandet,
Sorciéres, diables et biichers en Franche-Comté, Besangon, 1997.

20 Cf. Regula Matzinger-Pfister, « Les institutions publiques lausannoises aux XVII® et XVIII® siecles», in Jean-
Charles Biaudet (éd.), Histoire de Lausanne, Toulouse et Lausanne, 1982, pp. 221-230, en particulier 222-224.



212 | Les loups-garous sont entrés dans Lausanne

sent opérer. Mais plutot qu'a Crissier, c’est précisément sur le territoire de Bussigny que
les faits se sont déroulés. Il est en effet possible de situer tous les lieux-dits mention-
nés dans les actes du proces.

I s’agit d’abord du « praz megiz», lieu de la premiére rencontre avec ’homme en noir:
c’est un pré commun aux confins des territoires de Bussigny et de Crissier, en direction
de la Chamberonne (fig. 1). Ensuite, on mentionne «labbayie de Sct Germainy. Cette
«abbaye» n’a jamais existé et ne désigne qu'un lieu-dit a 'ouest du village, pres de la
Venoge?'. La «porte de labbayie» doit étre tres prosaiquement une porte de grange (ou le
pere, Johan Barraulx, bat le blé, dans le texte de Nynauld). Le plus ancien plan cadastral
conservé, datant de 1675, nous montre non seulement un lieu-dit «A Saint-Germain»,
mais nous apprend également qu’a cette époque, la famille Barraux est encore un des
principaux propriétaires fonciers des environs (fig. 2). Enfin, le lieu-dit «au Bouchet», ot
I'enfant estemmené, désigne un « petit bois» au sud de Saint-Germain, pres de la Venoge.

Quelques traits particuliers des actes de sorcellerie de Michée Bauloz

Le scénario correspond parfaitement aux stéréotypes du genre, et cela des le début et I'en-
trée en scene de «’homme en noiry. La victime se livre d’autant plus facilement qu’elle est
pauvre et n’a pas pu recouvrer sa créance a I’égard d’une personne maintenant décédée.
Son apostasie est ensuite diiment ritualisée. Dans ses ceuvres de sorciere, Michée Bauloz
a deux spécialités, si I'on peut dire: 'empoisonnement de bétail et I'infanticide.

En consignant I'acte anthropophagique, le greffier a pris soin de noter que, grace a
I'aide de Dieu, la main droite a été épargnée. Il semble s’étre produit ici une légere
confusion révélatrice du poids des lieux communs. En réalité, il ne faut pas regarder la
préservation de la main droite de I’enfant comme le résultat d’'une intervention divine
- assez vaine -, mais comme le souvenir de la croyance catholique selon laquelle les
sorciers redoutent le coté ou la main droite de leurs victimes, parce que c’est de la droite
que 'on fait le signe de la croix 2.

Le proces est rapidement expédié. Il n'y a aucune dénégation de I'accusée et de ses
complices quant aux faits, qui pour certains remontent a un passé trés lointain. Les chefs
d’accusation, résumés a la fin, sont au nombre de trois: premierement avoir renié Dieu et

21 Saint-Germain est le noyau primitif de Bussigny. Lorigine de I'appellation abusive d’abbaye est certai-
nement a chercher dans le souvenir de la présence du chapitre de Lausanne, possessionné dans la région
au Moyen Age.

22 Henry Boguet, op. cit., p. 292.



Laurent Auberson | 213

'16 Ll"‘” TR J ]klx\hn 2 £33 “7‘ u:b e W ‘d'v .

\ (uf‘( 3 5—; Al &J‘ryxl.\rr
.6 Qo I Claon
Bldee ey ."5

PR T

i d i

A S un Gorgdns T ftg—udx: 2.6.J¢

ochs (t\

(0 bad
‘ fw.;,.,k g

i \4.( b |
| z=zox’ f
| Kﬁ'z gt ;
- B B iy ¥
o m—— . T T - !ll“-' pﬂllll" i
((oc dralfecan .ﬂ‘.- \3““""{‘*"' CP*WA"" Mcfac e & Gibeus |
b flic iy y RE pidvae: 1

{
Suectron I | © Cunbe - \__‘_,j"'“‘,“ :
; y ¢

\ ,.7Q Kol ﬂ,’ Or(.r—“‘.mu.‘.s‘ N

|- - Gcznfhu e |. :L

2 Le lieu-dit «A Saint-
Germainy, ot I'enfant
a été enlevé. Soixante
ans plus tard, la famille
Barraux figure encore
parmi les propriétaires

!ocr;m:.i:, "51.:;:“.?; °'Tq:‘,‘)‘“f:‘ ,‘,‘,’;mﬁt“' e B ’8‘ “”“‘“‘"‘ei fonciers des environs.
‘. 20 L w/l-vp“u Rock 3 £00 dele Cuoe B 3¢ L Extrait du plan
ol s Sl e : = B e cadastral de Bussigny
C i 5 « (S - rhen i wButbih Gu:.:p&-.;. ) .
f { = %:.:“t ctt‘*{/;u/?"hm :’i.l‘:‘-.r\‘w:érﬁ : ’; et Saint-Germain, 1675.
Lk 0 { ACV, Gb 157 /a.
g JELte - gt | oo 3o by (Jhan ko I Sirbas i Photo de I'auteur.

pris le diable pour maitre, deuxiémement avoir tué des gens et des bétes, et troisiemement
s'étre rendue coupable d’anthropophagie, «acte inaudit et exorbitant contre nature». A ce
stade, la métamorphose s’est effacée derriere un crime plus tangible. On observe que I'in-
tention d’attribuer I’agression a de vrais loups est explicite, alors que ce n’est pas toujours
le cas dans les dépositions de lycanthropes. Michée Bauloz, nous I'avons vu, avoue avoir
eu 'intention de faire croire que la victime avait été dévorée «par des bétes sauvages», les-
quelles bétes ont d’abord été qualifiées de «loups» dans la déposition de Jehanne de la
Pierre, avant que le terme soit biffé pour étre remplacé par «bétes sauvages».

Un fait nous parait devoir encore étre mentionné: Michée Bauloz vient de « par-dela
le lacy, elle est donc une Savoyarde®, probablement huguenote. Risquons ’hypothese
que son origine étrangere - et de surcroit en une période de tensions avec la Savoie -

a joué en sa défaveur.

La jonction entre lycanthropie et sorcellerie

Les limites de cet article ne nous permettront que quelques remarques succinctes sur
ce probleme particulier de I'irruption de la lycanthropie dans le champ phénoménolo-

gique de la sorcellerie.

23 Le patronyme existe encore en Haute-Savoie et dans la région genevoise, comme nous le révélent les
annuaires téléphoniques.



214 | Les loups-garous sont entrés dans Lausanne

La croyance archaique en la transformation des hommes en animaux témoigne d'une
vision unitaire de la nature et de la conviction qu'une parenté intime relie les étres
vivants, comme de nombreux mythes et récits folkloriques en ont conservé le souvenir.

Le Moyen Age et la Renaissance ont d’une part repris de l'Antiquité la condamnation
du crime absolu (I'anthropophagie) tel que le décrit le mythe de Lycaon, abondamment
cité dans la littérature des XVI¢ et XVII® siecles, mais ont condamné d’autre part tout ce
qui assimilait la religion paienne a une célébration des forces de la nature et tout ce qui,
en rappelant la proximité de I’'homme et de I'animal, pouvait s’apparenter a des pra-
tiques magiques.

Dans la conception de I'Occident médiéval, 'animal est essentiellement réduit a la
fonction symbolique de représenter des vertus ou des vices humains, et le loup devient
'incarnation de la cruauté et de la voracité, voire de la perfidie. Ce bannissement men-
tal se double d’un bannissement juridique qui fait du loup un hors-la-loi au sens le plus
exact du terme?*,

Le loup-garou, sorte d’émanation du loup-criminel animal, a toujours été présent
dans I'imaginaire du Moyen Age et de la Renaissance. Jusqu’au XIV¢ siécle, dans le pro-
longement tardif des modeles qu’offraient Ovide et Pétrone et malgré 'autorité de la
doctrine de saint Augustin surl'illusion de la métamorphose en animal?, la littérature
lui accorde une place encore relativement honorable de victime innocente d’un enchan-
tement malveillant2°, Il se manifeste aussi dans les descriptions de peuples en marge
de la chrétienté occidentale (germaniques ou scandinaves notamment), chez lesquels
la croyance, plus profondément ancrée, est souvent associée a des mythes cosmiques:
les récits de Gervais de Tilbury (début du XIII¢ siecle)?”, d’Olaus Magnus (1555), etc.,
circulent et sont connus.

Cette relative clémence prend fin avec l'intensification de la chasse aux sorciéres au
XVe siecle. Alors que le loup est déja I'exclu par excellence, son double hybride s’offre
comme une victime toute désignée: si des transformations en d’autres animaux sont
aussi attestées (mais toujours des animaux porteurs a divers degrés d’une signification

24 Dans le droit de la chasse, le loup fait partie du gibier qui n’est I'objet d’aucun privilege seigneurial. Il est
totalement absent des proces intentés contre des animaux.

25 Cf. saint Augustin, La Cité de Dieu, XVIII.17-18.

26 Lexemple le plus célébre est le lai du Bisclavret, de Marie de France. Cf Laurence Harf-Lancner, « La méta-
morphose illusoire: des théories chrétiennes de la métamorphose aux images médiévales du loup-garou,
Annales ESC, janvier-février 1985, N° 1, pp. 208-226.

27 Gervais est le premier a donner I'étymologie du mot: garou vient du germanique were-wolf, « homme-
loup». Cette étymologie a été généralement ignorée jusqu’au XVIII® siecle.



Laurent Auberson | 215

symbolique négative?®), aucune ne sera I'objet d’autant de discussions que la lycan-
thropie. Grand carnassier dont on se plait a amplifier la menace qu’il représente pour
I'lhomme, le loup est un point de cristallisation des angoisses collectives.

Un fait cependant ne laisse pas d’étonner: la jonction entre la lycanthropie et la sorcel-
lerie est tardive. Seul au XV¢ siecle, Hans Friind associe les deux phénomenes, tandis que
les proces faisant état d’'une métamorphose explicite restent exceptionnels avant le XVI¢ sie-
cle?’. Dans les plus anciens proces de sorcellerie, le loup est souvent présent, mais il ne
sert (que de monture aux sorciers ou de modele a leur anthropophagie: comme si I'on hési-
tait a franchir le pas de la métamorphose. Au XVII¢ siécle enfin, lorsque se manifestent ies
premiers doutes, le loup-garou commence a s’estomper derriére le loup?3°. Aussi stéréoty-
pée que soit sa formulation et ordinaire son déroulement, le procés de Lausanne, en men-
tionnant explicitement la menace naturelle de la béte sauvage, témoigne peut-étre déja
- involontairement, cela va de soi - d’une premiere breche qu’ouvre cette ambiguité libé-
ratrice dans la forteresse de la menace imaginaire construite par I'appareil répressifs!.

La question de ce retard mériterait sans doute d’étre approfondie. Il y aurait lieu par
exemple de se demander si I'attachement a la doctrine de la transsubstantiation, en
réservant la transformation aux especes de I'Eucharistie, a contribué a freiner 'inté-
gration de la lycanthropie dans les pratiques régulieres de la sorcellerie, respectivement
a en faire ensuite une des manifestations les plus exécrables. Suivant cette méme
approche, I'étude des différences entre pays catholiques et pays réformés pourrait aussi

offrir un champ de recherche fécond.

28 Cf. par exemple les métamorphoses recensées dans la Surselva: chats, pies, chévres ou boucs, chiens,
renards; Hubert Giger, Hexenwahn und Hexenprozesse in der Surselva, Coire, 2001 (Quellen und
Forschungen zur Bliindner Geschichte 10), pp. 117-126.

29 Cf. L'imaginaire du sabbat. Edition critique des textes les plus anciens (1430 c.- 1440 c.), réunis par Martine
Ostorero, Agostino Paravicini Bagliani, Kathrin Utz Tremp, en collaboration avec Catherine Chéne, Lausanne,
1999 (Cahiers lausannois d’histoire médiévale 26), p. 37. Cf. aussi p. 87 (n. 92-93), ot les documents emploient
seulement la formule «ad modum luporum». Familiarité ne signifie pas encore assimilation physicque.

30 Cette évolution est particulierement manifeste dans la documentation franc-comtoise: Brigitte
Rochelandet, op. cit., pp. 145-151.

31 Un ouvrage doit étre cité ici, qui, parmi les divers modeles d’explication du phénomene de la sorcellerie,
privilégie la construction idéologique par des Etats totalitaires et répressifs: H. Sidky, Witchcraft,
Lycanthropy, Drugs and Disease. An Anthropological Study of the European Witch-Hunts, New
York/Washington D.C., 1997, (American University’s Studies),en particulier pp. 215-253 sur la lycanthropie.



1 Au Petit Trianon, Marie-Antoinette met ce buste de son frere Joseph Il a coté de celui de son
mari Louis XVI. Comme son pendant, il est sculpté en 1777 par Simon-Louis Boizot.
(© Photographie RMN-Gérard Blot).



	Les loups-garous sont entrés dans Lausanne

