Zeitschrift: Revue historique vaudoise
Herausgeber: Société vaudoise d'histoire et d'archéologie
Band: 112 (2004)

Artikel: Collaborateurs ou perturbateurs? : les pasteurs huguenots réfugiés
dans les paroisses des Classes de Lausanne et Morges au temps du
Refuge (1670-1715)

Autor: Fiaux, Isabelle
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-515230

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-515230
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

COLLABORATEURS OU PERTURBATEURS ?

Les pasteurs huguenots réfugiés dans les paroisses des Classes de
Lausanne et Morges au temps du Refuge (1670-1715)

ISABELLE Flaux

INTRODUCTION

Le 17 octobre 1685, Louis XIV révoque I'Edit de Nantes, sous le prétexte qu’il n'y a pratiquement
plus de protestants dans son royaume. Officiellement, la religion réformée n’existe donc plus.
Les derniers huguenots sont priés d'abjurer leur foi en faveur du catholicisme, la confession du
roi. Sur le million de protestants qui vit en France, entre deux cents et deux cent cinquante mille
vont préférer s’exiler en Suisse, en Angleterre, dans les principautés réformées allemandes ou
dans les Provinces-Unies (Hollande) plutét que de se plier a cette volonté.

Dans les faits, I'exil des huguenots francais a commencé bien avant la date fatidique
d'octobre 1685. Dés le début du réegne personnel de Louis XIV en 1661, celui-ci s’attache a
réunir son royaume sous une seule religion et il promulgue toute une série de lois discrimina-
toires envers les protestants. Puis, pour les pousser a se convertir a la «vraie» religion, le
souverain va jusqu‘a envoyer ses soldats dans les familles récalcitrantes. Ce sont les fameuses
dragonnades qui furent sinistrement efficaces. En outre, le culte protestant se voit peu a peu
interdit partout sous divers prétextes et les temples sont démolis.

Devant la lente agonie de I'Eglise réformée francaise, de nombreux huguenots décident de
s'expatrier, alors que I'Edit de Nantes n’est pas encore révoqué. Parmi ceux-ci, un certain nombre
de pasteurs. En effet, beaucoup d’entre eux voient peu a peu leur ministére interdit et leur église
tomber sous les coups des démolisseurs. En été 1683, les troupes royales répriment par la force
le « projet de Toulouse », un mouvement de protestation pacifique instigué par les prédicants
des paroisses du Midi. Le roi les exclut de I'amnistie qu'il décrete envers les participants a ces
rassemblements et les condamne a la roue, la pendaison ou aux galeres. Puis, lors de la révoca-
tion effective de I’Edit de Nantes, le roi ordonne a tous les pasteurs francais de quitter le royaume
dans les quinze jours sous peine d’emprisonnement ou de galéres. Les ministres sont donc les
premiéres victimes de la politique du Roi-Soleil puisque la révocation leur retire non seulement

leur foi, mais par la méme leur vocation.

Revue historique vaudoise, tome 112, 2004, p. 29-53



30 COLLABORATEURS QU PERTURBATEURS ? LES PASTEURS HUGUENOTS REFUGIES A LAUSANNE ET A MORGES

De nombreux pasteurs arrivent donc en Suisse deés les années 1680. Concernant I'exode de
ceux-ci, une quantité de questions se posent : étaient-ils nombreux parmi la foule des réfugiés ?
Bénéficierent-ils d'avantages de la part des gouvernements suisses en raison de leur statut de
victimes de la politique de Louis XIV ? Dans le cadre géographigue qui nous intéresse, combien de
pasteurs obtinrent I'autorisation de Berne pour s'établir en Pays de Vaud ? Etaient-ils a
des organes d'assistance ou avaient-ils des moyens de subsistance propres ?

a charge

En interdisant I'exercice de la religion protestante, Louis XIV avait anéanti des années de
travail et la vocation méme de ces pasteurs. Une fois ceux-ci exilés dans une contrée réformée,
chercherent-ils systématiqguement a reprendre leur activité professionnelle ? Si non, que devinrent-
ils? Y en eut-il qui recurent I'autorisation de Berne pour précher dans le Pays de Vaud ? Comment
s’y prirent-ils et comment se passa leur intégration ?

A I'époque, I'Eglise vaudoise comptait cent dix-neuf paroisses, tenues par un ou plusieurs
pasteurs et diacres. Ces desservants étaient tous membres d‘une confrérie, une « classe », qui
correspondait a une circonscription géographique. Le réle de la classe était principalement de
surveiller le bon fonctionnement de I'institution et d'assurer le renouvellement des pasteurs.
C'était I'Académie de Lausanne qui fournissait aux classes les jeunes prédicants fraichement
diplomeés. A la fin du xvie siécle, le systéme en place était bien rodé et il assurait la repourvue des
officiants a chaque échelle d'une organisation fortement hiérarchisée.

Trés concrétement, y avait-il donc de la place pour les ministres réfugiés dans I'Eglise
vaudoise ? De quel ceil les Vaudois virent-ils I'arrivée de ces collegues persécutés ? Y eut-il une

crainte de concurrence ou, au contraire, les prédicants locaux ouvrirent-ils naturellement les
portes de leur paroisse ?

LES PASTEURS VAUDOIS A LA FIN DU XVII® SIECLE

L'Eglise vaudoise se compose de cing classes a la fin du xvir siécle : Lausanne, Morges, Yverdon,
Payerne et Orbe-Grandson. Le terme de « classe » renvoie a deux sens: il définit d'une part une
circonscription ecclésiastique et, d'autre part, il s’applique a I'assemblée de tous les pasteurs de
cette circonscription, le « corps pastoral ». Chague classe est divisée en plusieurs entités, les
colloques, qui rassemblent un certain nombre de paroisses. Ainsi la Classe de Lausanne est
composée de trois colloques: Lausanne (seize paroisses), Vevey (quinze) et Aigle (huit). De son
coté, la Classe de Morges comprend le méme nombre de colloques : Morges (treize paroisses),
Aubonne (neuf) et Nyon (dix).

La Classe de Lausanne est la plus grande. Sa circonscription correspond a peu pres au terri-
toire des bailliages de Lausanne, Vevey et Oron, ainsi qu‘a celui du gouvernement d'Aigle. Elle
s'étend donc de Lausanne jusque dans les paroisses du Pays-d'Enhaut. Les paroisses de la Classe
de Morges appartiennent quant a elles toutes aux bailliages de Morges et de Nyon, au gouverne-
ment de Bonmont et, a partir de 1701, au nouveau bailliage d’Aubonne.

rhv04ep2cart08.doc 24/11/2004 11:30 edz 30



ISABELLE FIAUX 31

En tant que corps ecclésiastique, une classe se compose uniquement de pasteurs et de diacres.
Elle est dirigée par un exécutif appelé « officiers de classe », qui est en général élu pour un man-
dat de trois ans: on trouve un doyen, secondé par quatre jurés, dont la tache principale est de
faire la visite d'inspection de chaque paroisse, un boursier et un actuaire. Ce dernier fait office de
secrétaire de la classe, dont il rédige les « actes », c’est-a-dire les proces-verbaux des assemblées.

Il'y a deux types d’assemblée: la classe de censure et la classe de repourvue. La premiére a
lieu une fois par année. Elle porte ce nom car c'est lors de cette réunion que les jurés font leur
rapport sur chaque paroisse dont ils ont fait la visite. Lors de ces inspections, le délégué de la
classe interroge séparément le pasteur et ses fidéles. Si un ministre ne se comporte pas selon les
regles établies, il est sermonné devant ses collegues et admonesté a mieux se conduire. Apreés le
rapport des visites, on passe aux nominations, s'il y a lieu d’en faire, comme suite au décés d'un
membre qu‘il faut rapidement remplacer. La classe a en effet le pouvoir de nommer les candidats
aux postes vacants. Plus précisément, elle désigne au gouvernement bernois celui de ses mem-
bres qui lui parait le plus apte a occuper telle place a repourvoir. Ce droit de I'assemblée des
pasteurs est donc considérablement limité par le fait que toute nomination doit étre confirmée
par Berne. C'est de fait une proposition plutét qu’une nomination.

Le second type d'assemblée, celle de repourvue, est considérée comme extraordinaire. Elle a
lieu dans I'intervalle de deux réunions de censure, a chaque fois qu'un pasteur décede. La pro-
cédure pour la nomination a un poste vacant dépend d’'un protocole rigoureusement établi,
basé sur la notion d’'ancienneté. Dans la classe, chaque pasteur a un ordre bien particulier qui
dépend de la date de son agrégation. Ainsi, lors d'une vacance, I'on demande d’abord au plus
ancien s'il est intéressé a reprendre cette place. Il faut savoir que, sous I’Ancien Régime, chaque
paroisse n'a de loin pas les mémes revenus, ni la méme charge de travail. Dans les actes des
classes, les pasteurs et diacres se plaignent souvent de certaines places particulierement pénibles
et mal payées. Il s'agit par exemple des postes de montagnes, ou les déplacements sont difficiles,
ou de paroisses qui ont beaucoup de dépendances, ce qui nécessite de fréquents voyages pour
aller donner le préche.

Le plus ancien des pasteurs a donc le choix de se présenter pour cet autre poste si celui-ci est
plus intéressant en termes de fonction et de revenu. On s’adresse ensuite a chaque ministre
selon son ordre d'ancienneté. La classe décide finalement selon cette hiérarchie qui elle va
présenter au souverain, en classant les candidats selon leur rang. Chague nomination provogue
bien sdr une nouvelle vacance et on procéde a une nouvelle élection. Il n'est pas rare que cing ou
six paroisses changent de desservant aprés une séance. En dernier lieu, il reste une place, sou-
vent dans la plus mauvaise paroisse. C'est alors que le doyen sollicite I’Académie de Lausanne,
qui forme les étudiants en théologie, pour qu’elle lui envoie deux diplémés. C’est ainsi que les
jeunes ministres se retrouvent toujours dans les paroisses les plus pauvres, les plus éloignées et
les plus fatigantes! De par ce systéme d’ordre par ancienneté, les postes les mieux lotis sont
occupés par des pasteurs ages et au sommet de leur carriere.

rhv04ep2cart08.doc 24/11/200411:30 edz 31



32 COLLABORATEURS QU PERTURBATEURS? LES PASTEURS HUGUENOTS REFUGIES A LAUSANNE ET A MORGES

Au niveau de la composition sociale du corps des pasteurs, on remarque une écrasante ma-
jorité de natifs du Pays de Vaud'. Les cas de ministres étrangers ou originaires d’un autre canton
helvétique sont rares. Apparemment, chaque canton réserve ses cures a ses sujets. Toutefois, il
est possible aux pasteurs extérieurs a une classe de postuler s'ils sont munis d'une autorisation
spéciale de Leurs Excellences: un brevet ou lettre souveraine. Il s'agit d’une lettre de recomman-
dation accordée par le souverain, le plus souvent aux pasteurs qui sont allés officier a I'étranger.

Une fois un pasteur nommé dans une paroisse, on met gratuitement a sa disposition une
cure ou il s'installe avec sa famille. Il jouit aussi souvent des « biens de cure », a savoir un jardin
potager ou, a la campagne, un domaine rural qui peut comprendre des prés, des champs et
méme des vignes. Tout cela lui est garanti par le souverain bernois, ainsi que son salaire. Le traite-
ment des pasteurs varie énormément d’un poste a I'autre. La pension annuelle se paie en partie
en argent et en partie en nature (céréales et vin). Les prédicants ont un grand intérét a recevoir
des denrées en nature, car a I'époque les prix souffrent de fortes fluctuations d’une année a
I'autre en fonction des récoltes. lls sont donc a I’abri d'une disette, méme si ce qu’on leur fournit
est rarement suffisant.

Mises a part quelques grandes paroisses, les ministres ne jouissent en effet pas d'une situa-
tion économique trés avantageuse. Les disparités de traitements sont considérables d'un endroit
al'autre. Outre le revenu en argent, il y a un immense écart entre les possessions de chaque cure.
Certains pasteurs bénéficient de nombreux champs et de vignes qu’ils exploitent et dont ils
tirent des revenus. D'autres, dans les petites paroisses et les diaconats, n‘ont rien a part une
maison qui tombe souvent en ruine et ne recoivent ni assez d'argent ni de blé pour subsister. |l
arrive réellement que des prédicants soient dans un état proche de la pauvreté.

LES PASTEURS FRANCAIS

Depuis 1598, les protestants francais vivent sous le régime de I'Edit de Nantes, texte de loi promulgué
par le roi Henri IV pour mettre un terme a huit guerres de religion entre catholiques et réformés.
L'édit assure a ces derniers une relative liberté de culte et des garanties juridiques, politiques et
judiciaires. lls ont le droit de vivre partout en France et d'y exercer n'importe quelle charge et
office, ce qui constitue une véritable reconnaissance de leur minorité. Ceux-ci constituent en
effet une frange modeste de la population francaise: a la veille de la révocation, on dénombre
entre huit cent mille et un million de protestants sur une population totale de vingt millions de
Francais, soit environ 5%. Géographiquement, on trouve des huguenots’ principalement sur un

1 Gilbert Marion note que les pasteurs de la Classe de 2 L'origine du terme huguenot est discutée: il viendrait

Payerne, entre 1675 et 1798, sont vaudois a 92%. de l'allemand «Eidgenossen» («confédérés»), nom
Parmi eux, 40% sont des fils de pasteurs. Gilbert qu'on donna aux Genevois partisans de la
MARION, Paroisses et pasteurs de la Broye au xviir siecle. Confédération contre le duc de Savoie. Les catholiques
La Classe de Payerne, 1675-1798, Lausanne, 1990 francais donnérent ce surnom, péjoratif a I'origine, a
(BHV 101), p. 53 et 64. leurs compatriotes calvinistes du xwvit au xvii siecle

(définition du Nouveau Petit Robert).

rhv04ep2cart08.doc 24/11/200411:30 edz 32



ISABELLE FIAUX 33

croissant qui s'étend du Poitou jusqu’au Dauphiné, avec une présence particuliérement impor-
tante dans les provinces d'Aunis et Saintonge, le sud du Poitou, la Guyenne, la Gascogne, le Bas-
Languedoc, les Cévennes, le Vivarais et le Dauphiné. Il existe des communautés dans le nord du
pays, surtout en Normandie, mais elles sont dispersées et isolées, tout comme les quelques
églises réformées puissantes telles que Paris, Lyon, Rouen, Tours, Orléans, Bourges et Troyes. Le
cceur du protestantisme francais est donc méridional.

La principale caractéristique de I'organisation des églises réformées francaises, c’est qu'a
I'opposé de celle trés hiérarchisée des catholiques, ot tout vient d'en haut, le pouvoir appartient
a chaque église locale dont les représentants sont ensuite présents dans les instances supérieures.
L'échelon de base de toute cette structure est le consistoire, I'organe de gouvernement de
chaque église locale’. Il est présidé par le pasteur du lieu et composé de laics appelés anciens,
aideés de diacres pour les taches de charité et d'assistance. Les laics ont donc un réle central dans
la vie de I'église, ce qui n’est pas le cas dans la paroisse vaudoise ou bernoise d’Ancien Régime.
L'activité des membres du consistoire comporte autant la surveillance et I'éducation des fidéles
que la gestion des affaires temporelles. lls s'occupent par exemple d’entretenir le temple et de
trouver les fonds nécessaires aux pensions des ministres. Mais surtout, le consistoire est investi
d’une autorité morale et il fonctionne comme un tribunal de meeurs.

Au xvir siecle, le royaume de France est divisé en dix-sept provinces synodales qui englobent
chacune de un a huit colloques®. Le synode provincial, équivalent aux assemblées de classe dans
le Pays de Vaud, se réunit une fois par année. Le corps pastoral comprend environ huit cents pas-
teurs desservant un nombre quasi équivalent d’églises®. Les conditions de vie et de travail des
ministres frangais sont assez similaires a celles de leurs homologues vaudois, a une différence
prés: c'est la paroisse qui met a disposition du pasteur un logement gratuit et c’est elle qui doit
assurer son traitement. Le berger dépend donc financiérement de ses brebis, ce qui pose souvent
probléme dans la vie de la communauté. Car tout comme en pays vaudois, il y a des églises riches
et beaucoup d'églises pauvres; les gages sont souvent insuffisants et les conditions de vie des
prédicants modestes, parfois précaires.

LA REVOCATION DE L'EDIT DE NANTES EN 1685

La révocation de I'Edit de Nantes ne se produit pas comme un coup de tonnerre dans un ciel serein.
S'il est appliqué pendant pres d’un siecle, le texte d'Henri IV n'est en fait jamais véritablement
efficace. Dans une France composée d'une population a trés large majorité catholique avec a sa
téte un clergé trés puissant, les réformés n‘ont pas cessé d'étre considérés comme des héré-
tiques aprés 1598.

3 L’équivalent chez nous, de nos jours, du Conseil de s Voir Samuel MouRrs, «Les pasteurs a la Révocation de
paroisse. I'Edit de Nantes», dans Bulletin de la société de

4 Comme dans le Pays de Vaud, le collogue regroupe les I’histoire du protestantisme francais 114, 1968, p.71.

églises d’'une méme région.



34 COLLABORATEURS OU PERTURBATEURS? LES PASTEURS HUGUENOTS REFUGIES A LAUSANNE ET A MORGES

Or le contexte politique du xvir siecle aggrave encore davantage cette perception du protes-
tant, puisque presque toutes les monarchies européennes adoptent la théorie de I'absolutisme
de droit divin. En clair, si le roi est le représentant de Dieu sur terre, le peuple se doit de pratiquer
et croire a la confession de son souverain. L'unité religieuse est considérée comme un ciment
essentiel de cohésion politique. Selon cette doctrine, quiconque refuse de souscrire a cet aligne-
ment confessionnel devient suspect et on le considére comme un ennemi du pouvoir en place.
En France, la formule « une foi, une loi, un roi » rencontre toujours plus de succes.

Dés son arrivée au pouvoir en 1661 (soit vingt-quatre ans avant la révocation), Louis XIV
décide de lutter ouvertement contre les huguenots en les discriminant de la vie publique et en
vidant I'Edit de Nantes de sa substance. Il n'y a pas moins de trois cents arréts, édits, ordon-
nances ou déclarations qui se succédent entre 1657 et 1685. Le Roi-Soleil décide d'appliquer
I'édit de son aieul dans le sens le plus restrictif, a savoir que tout ce qui n’est pas dit explicitement
est interdit. Dés son accession au trone de France, il envoie dans les provinces des commissaires
chargés de vérifier I'application de I'édit dans toutes les paroisses. On demande a chacune de
prouver que le culte réformé était bien célébré dans les années 1596-1597. Devant I'impossi-
bilité fréquente pour les églises de présenter des preuves écrites, les commissaires ordonnent la
destruction du temple: «entre 1661 et octobre 1685, plus de sept cents temples sur les sept
cent soixante debout en 1610 s’effondrent, au désespoir des huguenots »°.

D’autres mesures suivent: le gouvernement démantéle le systeme éducatif protestant en
fermant écoles, colleges et académies. Plus grave, la politique de Louis XIV tend a faire des hugue-
nots des citoyens de seconde classe en les excluant de la vie sociale et politique. La liste des métiers
et des charges officielles dont I'acces leur est désormais interdit est longue : officier de justice et
finance, huissier, notaire, avocat, procureur, mais aussi médecin, chirurgien, sage-femme, apothi-
caire, etc. Tous les protestants sont évincés de I'administration municipale, provinciale et royale.

Pourtant, toutes ces contraintes légales ne parviennent pas a étouffer le protestantisme
francais dans la mesure souhaitée par Louis XIV et le clergé catholique. Le souverain se décide
alors pour des moyens plus expéditifs : les dragonnades, que les contemporains ont caricaturees
comme des « missions bottées ». Le logement de dragons dans des familles n’est pas une méthode
nouvelle. De tout temps, on en a envoyé dans les domiciles de personnes récalcitrantes a payer
leurs impdts. Les soldats usent alors de tous les moyens pour parvenir aux fins de I'Etat. En 1681,
I'intendant du Poitou a pour la premiére fois I'idée d'appliquer ce systéme pour forcer les
réformés a abjurer leur foi. Le succeés est immédiat, les conversions se multiplient en méme
temps que de nombreux protestants s'enfuient a I'étranger. Le « Refuge » pour cause de reli-
gion, qui avait commencé sporadiquement dés le début du régne de Louis XIV, s‘accélére avec

6 Janine GARRISSON, «Le coup de grace», dossier sur la Gex, réuni au royaume de France en 1601, donc
révocation de I'Edit de Nantes, dans L’Histoire, avril postérieurement a I'Edit de Nantes, on rase vingt-trois
1985, p. 57. Le Languedoc perd cent trente-cing desvingt-cing temples.

églises et le Dauphiné la moitié des siennes. En Pays de



ISABELLE FIAUX 35

les dragonnades. De juillet a octobre 1685, le Roi-Soleil envoie ses militaires dans toutes les
provinces a forte proportion huguenote: I’Aunis, la Saintonge, la Guyenne, le Languedoc, le
Dauphing, les Cévennes et, plus tard, le Poitou et la Normandie. Les récits de témoins rapportent
les innombrables vexations, vols, violences et tortures endurés lors de ces dragonnades. Les cal-
vinistes, terrorisés par les « missionnaires bottés », abjurent en masse, a la grande satisfaction du
pouvoir royal. A la fin de I'été, entre trois et quatre cent mille apostasies seraient arrivées a
Versailles’. Le 17 octobre 1685, Louis XIV révoque I'Edit de Nantes, texte de loi désormais
«inutile » puisgu’il n'y a « plus de protestants dans le royaume ».

L'Edit de Fontainebleau, qui révoque celui de Nantes, ordonne la démolition des rares
temples encore debout et donc la fin de tout culte réformé. Les derniéres écoles protestantes
sont prohibées. Les enfants qui naitront de familles huguenotes seront baptisés par le curé. Ceux
qui avaient quitté le pays avant 1685 ont un délai de quatre mois pour rentrer, suite a quoi toutes
leurs possessions seront confisquées. En revanche, il est formellement interdit des cette date a
guiconque, outre les pasteurs, de sortir du royaume avec sa famille « sous peine pour les hommes
de galéres, et de confiscation de corps et de bien pour les femmes »®.

Les pasteurs sont les premiéres victimes de la révocation: ils sont contraints soit a abjurer
(contre une pension), soit a quitter le royaume dans les quinze jours. En outre, ils n‘ont pas le
droit d’'emmener avec eux des enfants de plus de 7 ans. Devant ce choix qui n'en est guere un,
certains optent pour I'abjuration. Les historiens estiment le nombre de ceux-ci a un cinquiéme du
total des prédicants. Mais la trés grande majorité des ministres se décide pour I'exil, soit environ
sept cents personnes’.

L'EXILDES HUGUENOTS

L'exil pour cause de foi des protestants francais débute donc bien avant la révocation de I'Edit de
Nantes. On estime a entre deux cents et deux cent cinquante mille le nombre de huguenots qui
quittent leur patrie a la fin du xvie siecle, sur une population réformée d'un million de personnes.
La France comptant alors vingt millions d’habitants, elle perd ainsi 1% de ses concitoyens a
cause de la politique religieuse de son roi.

Les huguenots fuient vers les pays protestants voisins: la Grande-Bretagne, les Provinces-
Unies hollandaises, les principautés allemandes et bien sdr les cantons suisses réformés. Les his-
toriens estiment gu’entre quarante et soixante mille réfugiés francais transitent par la Suisse™.

7 Voir Elisabeth LaBrousse, La révocation de I'Edit de 10 Marie-Jeanne Ducommun et Dominique Quadroni

Nantes : une foi, uneloi, un roi ?, Paris, 1990, p. 178. estiment que quarante-cing mille réfugiés traversent
les terres de Berne entre 1680 et 1700. Marie-Jeanne
Ducommun et Dominique QUADRONI, Le Refuge pro-
testant dans le Pays de Vaud': aspects d’une migration,
Genéve, 1991 (BHV 102), p. 269.

8 Samuel Mours, Le protestantisme en France au Xvif
siécle, Paris, 1967, p. 197. On enfermera les femmes
dans des couvents et des prisons.

9 Samuel Mours a tiré de ses recherches que six cent
huitante et un pasteurs ont choisi I'exil. MouRs, «Les
pasteurs», p.316.



36 COLLABORATEURS OUPERTURBATEURS? LES PASTEURS HUGUENOTS REFUGIES A LAUSANNE ET A MORGES

Celle-ci demeure principalement une terre de passage, une étape dans le voyage qui les méne
vers certains Etats allemands protestants et en Hollande. Plusieurs princes calvinistes allemands
appellent en effet publiquement leurs coreligionnaires francais a venir s'installer sur leurs terres
qui ont perdu jusqu’a un tiers de leur population au moment de la guerre de Trente ans. Les
cantons suisses n'offrent, quant a eux, que trés peu de possibilités d'établissement. A I'époque,
la Confédération, fortement peuplée, compte peu de terres a défricher et souffre de difficultés
de ravitaillement et de disettes a répétition. Selon les historiens, entre vingt et trente mille hugue-
nots francais ont quand méme réussi a se fixer en Suisse'".

Le Pays de Vaud se révele un axe stratégique dans la fuite de ces persécutés: la plupart des
réfugiés huguenots provenant du midi de la France (Dauphiné, Vivarais, Cévennes, Guyenne,
Languedoc) atteignent la Suisse par la République de Genéve. Puis ils longent la cote du lac
Léman jusque dans les villes de Coppet, Nyon, Rolle, Morges et Lausanne. Deux routes s'offrent
alors: de Nyon, Rolle ou Morges, une partie du flux se dirige vers Yverdon par Cossonay ou Orbe.
De la, les réfugiés continuent jusqu'a Bienne le long des lacs de Neuchatel et Bienne. De
Lausanne, on privilégie la route de la vallée de la Broye via Moudon jusqu’a Morat. Il existe
également un itinéraire par la Savoie avec le passage du col du Grand-Saint-Bernard. Les réfu-
giés se dirigent ensuite sur Aigle, puis Vevey. De la, ils continuent soit en direction de Lausanne,
soit vers Moudon en passant par Oron. Finalement, ils rallient Berne depuis Bienne ou Morat,
puis Zurich, Bale ou Schaffhouse avant de traverser la frontiére allemande.

Beaucoup d’entre eux tentent, souvent en vain, de rester dans le Pays de Vaud, pour des
raisons linguistiques évidentes et en raison de sa proximité avec leur patrie. En effet, pendant
trés longtemps, les réfugiés francais conservent I'espoir que Louis XIV revienne sur sa décision et
les appelle a rentrer au pays.

On I'a vu, les quatre cinquieémes des pasteurs francais optent pour la fuite avant ou apres la
révocation. Selon Samuel Mours, sur un total de six cent huitante et un prédicants fugitifs, cent
huitante-huit se rendent en Suisse'?. Pour le Pays de Vaud, on sait que trente-cing ministres y
résident en 1693, ainsi que neuf veuves de pasteurs™. On peut donc dire qu’il y a eu en tout cas
quarante-quatre pasteurs réfugiés installés dans notre région durant les années qui ont suivi la
révocation. La question a la base de ma recherche a été de savoir s'ils ont eu la possibilité d'étre
intégrés au clergé vaudois.

Ibid., p. 25-26 et Myriam YaRDENI, Le Refuge hugue-
not: assimilation et culture, Paris, 2002 (coll. « Vie des
Huguenots » 22), p. 32.

MOouRs, « Les pasteurs », p. 316.

On connait ces chiffres grace aux dénombrements
généraux de réfugiés huguenaots au Pays de Vaud et a
Berne & la fin du xwr siécle qu'Emile Piguet a publiés
dans les années 1930. Il a repris les listes qui avaient été

dressées sur ordre de Berne par les Bourses francaises
des différentes villes vaudoises en 1693, 1696 et 1698.
On répertoria donc uniguement les réfugiés qui étaient
établis, et non ceux seulement de passage. Voir Emile
PIGUET, Les dénombrements généraux de réfugiés
huguenots au Pays de Vaud et a Berne a la fin du xvir
siecle, Lausanne, 1934-1942, 2 vol.



ISABELLE FIAUX 37

RECHERCHE ET SOURCES

Pour tenter d'y répondre, j‘ai dépouillé les actes des Classes de Morges et Lausanne. J'ai porté
mon choix sur ces deux circonscriptions car elles correspondent aux bailliages qui ont recu le plus
de réfugiés, en raison des routes empruntées par ceux-ci. On sait que les villes [émaniques ont
toutes d( consentir a de lourds efforts dans I'accueil et I'assistance aux huguenots et qu’un
certain nombre s’y est installé. J'ai pris en compte ces procés-verbaux a partir des années 1670.
En effet, I'exil des Francais pour cause de religion a commencé, nous |'avons vu, bien avant la
révocation de I'Edit de Nantes en 1685. J'ai poussé mon étude jusqu’a I'année 1715 car elle
correspond approximativement a la fin de la premiére génération des ministres réfugiés dans le
Pays de Vaud.

Les actes des classes constituent la base de mon corpus. Ces rapports d'assemblées sont
relativement riches en renseignements sur I'Eglise de I'époque car, d’une part, ils renseignent sur
les nominations, et, d'autre part, ils refletent les probléemes majeures que rencontrent les
pasteurs dans leur quotidien. La difficulté avec ce type de sources réside dans la périodicité qui
les caractérise. Les assemblées de classe avaient lieu entre une et trois fois par année, il y a donc
trés peu de suivi au niveau des différents problémes soulevés lors de chacune. Trés souvent, on
interpelle Berne sur telle question mais on ne trouve pas toujours la réponse de celle-ci dans la

réunion suivante.

Pour étoffer mes recherches, je me suis tournée vers la correspondance entre les classes,
I’Académie et Berne, qui s’est avérée un intéressant complément a la lecture des actes. Ony
trouve de nombreuses lettres adressées a LL.EE. a I'issue des assemblées, parmi lesquelles de
nombreuses supplications contre la nomination de ministres étrangers.

LES PASTEURS HUGUENOTS REFUGIES DANS LE PAYS DE VAUD

Selon le recensement des réfugiés de 1693, il y a donc au moins quarante-quatre pasteurs qui
résident dans le Pays de Vaud suite a la révocation de I'Edit de Nantes. De mes recherches, j'ai tiré
qu’au minimum quatorze d’entre eux ont été nommés dans une paroisse des cing classes
vaudoises des 1670, dont neuf dans les circonscriptions de Lausanne et Morges. En voici une
bréve présentation™.

Jean Blanchon quitte Vinsobre, dans le Dauphiné, entre 1666 et 1671. C'est en effet a cette
derniére date qu’on le trouve réfugié dans le Pays de Vaud et qu’il obtient un brevet de LL.EE.
pour étre nommé a un poste vacant dans la Classe de Morges. Il devient ainsi diacre a Morges
entre 1671 et 1677. Puis il est transféré a Crassier, prés de la frontiere avec le Pays de Gex, ou il
exerce le ministére jusqu'a la fin de sa vie en 1719, soit pendant quarante-deux ans.

14 Mon mémoire de licence présente en détail le parcours fa révocation de I'Edit de Nantes (1670-1715), Lausanne
de ces neuf huguenots. Isabelle Fiaux, Pasteurs vaudois (mémoire de licence sous la direction de Daniéle
et pasteurs réfugiés huguenots: collaboration et conflits Tosato-Rigo), 2003.

dans fes Classes de Lausanne et Morges a I'époque de



38 COLLABORATEURS OUPERTURBATEURS? LES PASTEURS HUGUENOTS REFUGIES A LAUSANNE ET A MORGES

Elie Merlat est le plus connu de ces pasteurs réfugiés en Pays de Vaud dans |historiographie.
Pasteur dans la ville de Saintes (Charente) de 1657 a 1680, il s'enfuit ensuite et trouve refuge a
Lausanne. Comme il est un personnage célébre en France, les Bernois sont honorés de I'accueillir
et ne tardent pas a lui offrir I'un des postes de pasteur de Lausanne. De 1682 a 1686, il alterne de
semaine en semaine sa fonction de pasteur de Lausanne et professeur a I'’Académie. En 1685-
1686, il est recteur de la Haute Ecole. Puis en 1700, il obtient la chaire de théologie et devient
chargé de cours et de prédications. Il meurt en 1705.

Etienne de Pralins est originaire du Dauphiné mais nous ne savons pas ou il officiait en
France, niou il s’est réfugié en Suisse. Toujours est-il qu’en avril 1682, LL.EE. le nomment pour le
ministére de Rougemont, dans les montagnes bernoises. Deux ans plus tard, il obtient celui de
premier pasteur de Nyon. Il y reste jusqu’en 1689, date ou il est déposé par Berne, suite a un
grave conflit avec le Conseil de la ville™. 1l quitte alors la Suisse pour Amsterdam.

Isaac Sagnol de la Croix est aussi un personnage bien connu de I'historiographie. Né dans le
Dauphing, il y préche successivement dans plusieurs paroisses. En 1683, il est de ceux qui parti-
cipent au projet de Toulouse dans le Dauphiné, ce qui lui vaut d’étre condamné par contumace a
étre roué. Il se réfugie a Geneve avec dix-sept collegues en 1683. Il commence ensuite des
démarches auprés des gouvernements des cantons réformés suisses pour organiser |'aide aux
réfugiés. En récompense de son travail, le gouvernement bernois lui offre la suffragance™ du
diacre de Morges en 1685, année de la révocation, puis la « survivance »" du ministére principal,
auquel il accede I'année suivante. Il demeure dans cet office durant le reste de sa vie, jusqu’en
1707. Par son testament, il institue un troisieme poste de pasteur a Morges.

A la méme péricde, Jean Gonnon devient pasteur de Prangins. Nous ne connaissons pas ses
origines en France. Il est élu a la demande des seigneurs de Prangins et Duillier, qui sont les pa-
trons de cette église. Gonnon y officie de 1685 a 1699, puis devient diacre a Nyon (1700-1705),
pasteur a Lussy (1705-1709) et diacre a Morges (1709-17 14, date de son déces).

Toujours en juin 1685, Pierre du Marché est nommé sous-diacre de I'église de Vevey. Ce
poste est nouveau. Il est fondé par un riche Francais réfugié dans la ville, Barthélémy Nyoli, sieur
de Montlune. Dans son testament, celui-ci legue une partie de sa fortune a |'entretien d'un
troisiéme pasteur a Vevey, qui sera désigné parmi les prédicants francais exilés par le Conseil de
la ville. C’est le ministre Fleury Robert qui lui succede en 1712.

15 En 1688, le banneret de Nyon accuse de Pralins «d'or- 16 La suffragance d'un pasteur consiste a travailler pour
gueil, de mauvaise foi et de dissolution ». Le rapport de luientant qu'assistant.
la visite de la paroisse indigue que le Frangais ne rend
pas assez souvent visite aux malades, donne trop rare-
ment le catéchisme et a tendance a trop se décharger
sur des collegues frangais. ACV, Bdb 3, actes de la
Classe de Morges, 7 juin 1688.

17 Lasurvivance est I'assurance donnée par LL.EE. de suc-
céder a un pasteur vieux ou malade, dont la personne
est souventle suffragant.



ISABELLE FIAUX 39

En plus de Fleury Robert, deux nominations seulement sont faites aprés la révocation de
I'Edit de Nantes dans les Classes de Morges et Lausanne. Isaac Teissier, qui s'est aussi expatrié
suite au projet de Toulouse en 1683, trouve refuge dans le village d'Arzier auprés du pasteur
Cailler, un Vaudois. Originaire des Cévennes, il est le fils de |I'un des premiers martyrs protestants
francais : début 1686, son pére est arrété et exécuté pour avoir assisté a une assemblée au désert .
Isaac obtient la naturalisation bernoise et la bourgeoisie d’Arzier. En 1692, il est nommé
suffragant et on lui promet la survivance de M. Cailler, auquel il succéde en 1699. Puis il part
pour Begninsen 1710, ou il termine ses jours en 1749,

Enfin, Charles Bourdin quitte son comté natal de Foix au lendemain de la révocation. I
s'installe avec sa famille a Bex, ou il s’engage dans la Bourse francaise locale™. En 1702, LL.EE.
créent un nouveau ministere a Leysin, qu'elles confient a Bourdin. Il y réside cing ans, jusqu’a sa
morten 1709.

Sur ces neuf prédicants, six ont été élus avant la révocation et seulement trois aprés, ce qui
confirme que I’exil des huguenots a commencé bien avant la date charniére d'octobre 1685.
Tout de méme, ce résultat semble paradoxal car méme si le mouvement avait commencé avant,
c'est bien apres la révocation que les réfugiés arrivent en masse en Suisse, lorsqu’ils doivent
choisir entre I'abjuration et la fuite. On peut donc en déduire qu’avant 1685, il y a beaucoup de
nominations de pasteurs francais proportionnellement au nombre total des réfugiés arrivés et
trés peu apres, au moment ou le Pays de Vaud vit le temps fort du Grand Refuge (1685-1690).

Comment expliquer ce paradoxe ? Selon mes recherches, le monde ecclésiastique vaudois a
réagi avec véhémence a cette quinzaine de nominations francaises dans les années 1685-1686.
Ces critiques parfois virulentes ont, a mon avis, forcé le souverain bernois a modérer une
politique d'intégration qui semblait généreuse. Pour preuve, des 1685, LL.EE. ne proceédent plus
qu'a deux autres nominations dans les Classes de Lausanne et Morges®. En revanche, parallele-
ment a I'afflux en masse de réfugiés, le souverain et les classes vaudoises encouragent les
ministres locaux a s'attacher les services de leurs collegues huguenots en tant que suffragants,
C'est-a-dire en tant qu’auxiliaires. Apres la révocation, on trouve en effet souvent mention de
Francais qui travaillent dans les paroisses vaudoises comme assistants et plus comme titulaires
officiels d’une charge ecclésiastique.

Comment expliquer cette forte opposition du clergé vaudois a I'intégration de leurs collegues
persécutés ? Est-ce simplement une question d'égoisme et de conservatisme ? Quatre raisons

18 Apres la révocation, les protestants restés en France se Vaud. Il s"agit d'institutions autogérées qui se chargent
réunissent clandestinement pour célébrer le culte, d'organiser l'accueil et I'assistance aux exilés en
souvent sous la direction d'un laic, puisqu’il n'y a plus paralléle avec les services de I'Etat de Berne.
de pasteurs. Ce sont les assemblées du «desert», @n 5, | cas de Fleury Robert est particulier. Il est nommé par
reférence ala traversee du désert par les Hébreux apres le Conseil de Vevey et non par Berne.

leur départ d'Egypte.

19 Les Bourses francaises ont été instaurées par les
premiers réfugiés arrivés dans les villes du Pays de



40 COLLABORATEURS OUPERTURBATEURS ? LES PASTEURS HUGUENOTS REFUGIES A LAUSANNE ET A MORGES

principales permettent de répondre a cette question : le manque de place, les entorses aux régles
de nomination, I'ingérence du pouvoir laic et les différents théologiques.

PAS DE PLACE POUREUX

Premiérement, il ny a tout simplement pas de place pour des ministres venant de |'extérieur. Le
systeme établi fait que I'Eglise vaudoise est autosuffisante. En effet, grace a la formation
dispensée par I'’Académie de Lausanne, il y a assez de jeunes pour repourvoir les paroisses
vacantes suite aux décés. Cela ne veut pas dire pour autant que le ministere a trop d'adeptes.
Cette autosuffisance s'explique par le fait que le renouvellement des prédicants au sein des
classes est extraordinairement lent. Il n'y a en effet jamais de démission puisque les ministres ne
bénéficient d’aucune retraite. Ils officient donc jusqu’au bout de leurs forces, méme lorsque leur
état de santé ne le permet plus. Bien que le travail effectif soit accompli par des suffragants’, la
place, et donc sa pension, ne se libéerent pas avant le déces du pasteur. A cause de ce systeme, les
jeunes proposants doivent attendre bien trop longtemps avant d'étre dotés d’'une paroisse et de
pouvoir devenir membres d'une classe a part entiere.

On ressent bien ces préoccupations dans diverses lettres adressées a Berne dans les années
1685-86, suite a plusieurs nominations de huguenots dans une église vaudoise. L'Académie de
Lausanne n'hésite pas a avertir de la désertion imminente de ses étudiants, si ceux-ci ne recoivent
pas plus d'assurances de la part de LL.EE. Dans cette lettre datée d'avril 1686, le professeur Polier
souligne les conditions précaires dans lesquelles ils vivent :

Nous ne pouvons que compatir au triste estat ou les dits Estudiants se trouvent
reduits, et dont ils nous font des plaintes continuelles lors que nous les voulons accou-
rager a I'Eschole et raffermir ceux qui ont le plus de talents car ils nous representent
1) que leurs peres font de grands frays pour les tenir ici au College, 2) que ils demeurent
plusieurs années dans I’Auditoyre, 3) que ils ne peuvent obtenir les gages dont plusieurs
ont esté distraits ; jusques ici qu‘apres avoir deia beaucoup avancé pour leur entretien, 4)
que ils ne parviennent enfin a I'imposition des mains que bien avancés en aage comme
de 27, 28 ans ou mesme trente, 5) que dans ceste qualité d'impositionnayres ils ont
beaucoup de peine a aller subsidier en diverses Eglises jusques aux extremités du pays
quand il est necessaire : Et qu’enfin apres quatre ou cing années ou davantage que ils ont
demeuré dans cet estat de simples impositionnayres dans lequel ceux qui ont des gages
de la premiere ou seconde douzaine n’'ont que la moytié de ce qu'il faut pour leur entre-
tien: ils sont finalement avancés avec beaucoup de peine dans quelque petit diaconnat
ou dans quelque magisterium fort penible; sans esperance d’en pouvoir sortir de plu-
sieurs années ; ou mesme d'y viellir comme il arrive a quelques uns pendant que ils voyent
que des lors que il se presente quelque place, elle est recherchée avec empressement par

21 Ce sont souvent de jeunes étudiants diplémés qui recu l'imposition des mains. Cette cérémonie marque
attendent un premier poste. On les appelle imposition- la réussite des divers examens et indique que le candidat
naires car ils ont terminé leur cursus universitaire et ont est désormais prét a entamer une carriére pastorale.



ISABELLE FIAUX 41

quelgues uns de MM les Etrangers. Lesquels par cette voye bien loing de procurer le bien
du general des ministres refugiés qu’au contraire la plus grande part remarquent avec
beaucoup de douleur que cela pourra les faire regarder de mauvais ceil par les personnes
du pays et de detourner ou fort diminuer dans la lyste les effets de la charité et
beneficence dont on a usé envers eux par les voyes publiques ou particulieres?.

A la fin du xvie siecle, les églises vaudoises sont donc bien pourvues et trop d'étudiants at-
tendent déja d'étre intégrés a une classe. Par conséquent, I'élection d'un pasteur étranger, que
ce soit un réfugié huguenot ou un ressortissant suisse d'un autre canton, rallonge, d'une part,
I'attente des étudiants impositionnaires et, d'autre part, celle des jeunes pasteurs qui officient
dans les paroisses les plus pauvres et les plus pénibles. Les nominations de réfugiés huguenots
décidées par Berne enitre 1670 et 1685 bouleversent en effet tout le processus de rencuvelle-
ment des prédicants et court-circuitent la promotion de ministres autochtones qui attendent
parfois dix, voire méme vingt ans, dans une paroisse de seconde catégorie.

REJETDU SYSTEME DES BREVETS

Dautre part, les pasteurs vaudois dénoncent la maniére dont les Francais obtiennent un poste
du souverain bernois. En principe, seuls les membres d’'une méme classe peuvent prétendre a la
place d’un collegue décédé et, quand on ne trouve personne, on fait appel aux impositionnaires
de I’Académie de Lausanne. Mais, on I'a vu, un pasteur de I'extérieur a aussi la possibilité de se
présenter en assemblée de classe pour étre inclus parmi les candidats a une vacance grace a un
brevet ou une lettre souveraine de LL.EE. qui somme la classe de prendre en compte sa candida-
ture. L'assemblée propose en général cette personne a la suite de ses propres prétendants avec
la mention « nommé par obéissance aux lettres souveraines », ce qui souligne bien son obé-
dience mais aussi, implicitement, son désaccord. Cette pratique était courante. Les actes
relevent souvent la présence de tel postulant muni d'un brevet qui demande un poste et son
agrégation a la classe. C'est de cette maniére que procédent les quelques Francais qui sou-

haitent précher en Pays de Vaud.

Les classes tentent systématiquement de s'opposer a la candidature des pasteurs francais,
d’une part parce qu'il n'y a pas de place pour eux, mais aussi car ceux-ci leur sont imposeés par le
pouvoir bernois, sans qu’elles ne puissent émettre un avis sur leurs qualités. En principe, tout
candidat, qui n'a pas recu I'imposition des mains a I’Académie de Lausanne, doit y étre examiné
puis envoyé en classe pour étre entendu. Or, les quelques Francais qui obtiennent une charge
sont exemptés de ces formalités d'usage: grace a leurs lettres souveraines, ils peuvent se
présenter directement pour étre inscrits parmi les candidats, puis le Sénat bernois les élit au nez
et a la barbe des postulants soigneusement sélectionnés par la classe. Il n'est pas difficile de
croire que cette maniére de faire irrite profondément le corps pastoral, car on le met sans cesse

22 ACV,Bd1/5, lettredu 23 avril 1686.



42 COLLABORATEURS OUPERTURBATEURS ? LES PASTEURS HUGUENOTS REFUGIES A LAUSANNE ET A MORGES

devant le fait accompli, alors que son devoir premier est de veiller a sélectionner les meilleurs
ministres, selon |'ordre et le mérite de chacun.

Cette maniéere de faire souligne cruellement une réalité de I'époque: le gouvernement
empiéte sur les maigres prérogatives que les Classes vaudoises ont dans le domaine ecclésias-
tique. Elles ne peuvent déja que proposer des candidats, et voila qu’on leur impose méme
quelles personnes elles doivent sélectionner ! On constate que LL.EE. essaient de maintenir en
facade le processus démocratique d'élection puisqu’elles ne dictent pas leur décision de maniere
autoritaire dés le départ. Les classes ont officiellement toujours le « privilege » de sélection des
candidats mais, en octroyant des lettres souveraines, le gouvernement force en fait cette
décision puisqu’il désigne par la suite le candidat qu'il a impose.

Durant les années qui précédent la révocation de I'Edit de Nantes, le nombre de brevets
explose : non seulement, des pasteurs francais s'exilent dans notre pays et sollicitent LL.EE., mais
tous les impositionnaires vaudois, qui étaient partis travailler en France, sont eux aussi contraints
de rentrer. A leur retour, comme ils ne font pas encore partie d'une classe, ils ont besoin d'une
lettre souveraine pour étre nommés et ils se rendent a Berne dans ce but.

Vu la pénurie de places dans I'Eglise vaudoise, celle-ci multiplie les suppliques a LL.EE. pour
leur présenter la situation et leur prouver qu’elle n’a pas les moyens d’intégrer tous ces ministres
de I'extérieur, réfugiés huguenots ou autres. Il est important de souligner que si les classes, dans
les faits, s'opposent a quasiment toutes les candidatures de pasteurs réfugiés, c'est pour toutes
ces raisons conjoncturelles et non pour rejeter les Francais en tant que tels. Elles déplorent, de la
méme maniére, les autres nominations faites grace a des brevets.

LA QUESTION DES EGLISES DE PATRONAT

L'arrivée de pasteurs réfugiés huguenots dans le monde pastoral vaudois révéle un autre aspect
de la problématique de I'ingérence du pouvoir laic dans les affaires ecclésiastiques: celui du
conflit qui oppose I’Académie de Lausanne et la Classe de Morges aux seigneurs patrons des
églises de certains bailliages de I’'Ouest vaudois.

Les églises dites de patronat étaient sous la juridiction d'un seigneur dont les ancétres
avaient recu le droit de collation (ou de patronage) des Bernois au moment de la Réforme. Ils
avaient obtenu les biens temporels de I'ancienne église catholique en échange de I'engagement
de s'occuper de I'entretien du culte réformé et de la pension de son pasteur. Ces paroisses de
patronat se trouvaient toutes dans les bailliages de Nyon et Morges, ainsi que dans les baronnies
d'Aubonne et de Prangins. Les pasteurs et diacres d’Aubonne, Burtigny, Gimel, Saint-Livres et
Longirod dépendaient de la premiére ; ceux de Prangins, (avec les annexes de Duillier et Gland) et
de Vich (avec Genolier) de la deuxiéme.

Les ministres de ces églises de patronat avaient toujours été parmi les plus mal lotis de tout le
pays au point de vue de la pension annuelle et du logement. En effet, les chatelains leur accordaient



ISABELLE FIAUX 43

des rentes misérables, que leurs intendants payaient irréguliérement, et se préoccupaient peu
d’entretenir la cure et le temple. Les paroisses de la baronnie d’Aubonne et de Prangins étaient
donc les postes les moins recherchés et ceux ou I'on dénombrait le plus grand nombre de
changements de prédicant.

Grace au droit de collation, le seigneur pouvait a I'origine intervenir dans le choix du ministre
de son église. Au xvi* siécle, il pouvait proposer a la classe la personne de son choix, qu'elle ait été
consacrée a Lausanne ou non. Puis, dés le début du siecle suivant, le gouvernement ordonna aux
patrons de ne plus présenter que des candidats formés a I'Académie et choisis parmi les imposi-
tionnaires. Berne réitéra cet ordre en 1678. Or, cette ordonnance ne fut quasiment jamais
respectée jusqu’a la période qui nous concerne. Les chatelains ne cessent d'imposer les postu-
lants qui ont réussi a attirer leur faveur, en tenant rarement compte de leurs réelles compétences
et de leur ordre d'ancienneté. Dans les années 1680, les classes vaudoises et la Haute Ecole
lausannoise ont donc souvent été en conflit a ce sujet avec les nobles collateurs, conflit qui avait
commencé cent cinquante ans auparavant.

A cette date, le contexte du Refuge contribue a exacerber le probléme puisque certains
seigneurs recueillent des réfugiés et font précher les pasteurs dans leurs chateaux. C'est le cas
notamment du comte de Dohna® qui ouvre sa résidence a Coppet & de nombreux ministres
exilés durant les années précédant la révocation. Le pasteur d’Allaman rapporte a la Classe de
Morges un cas similaire dans le chateau du lieu en 1685. Celle-ci proteste contre cette concur-
rence déloyale :

Il a été representé par le Sr Delisle pasteur a Coppet que LLEE aians accordé a Mon-
seigneur le conte de Donna de faire précher dans son chateau veu son incommodité,
cependant cela se fait d'une maniére a donner quelque espece de scandale, comme s'il
voulait dresser untel contre untel faisant publier a I'issue du préche ordinaire, qu'il y en
aura un autre au chasteau, et ce sont ces actions non par le pasteur de laditte Eglise, mais
par des pasteurs étrangers et en |'absence de celui du lieu, ce qui choque et sa charge et
son authorité, et n'est pas sans danger a I'égard des auditeurs auxquels ces predicateurs
pourroient debiter quelques choses de doctrine que nous ne recevons pas en ce pais, et
dont manque d’experience ils ne s'appercevroient pas®.

La question prend une ampleur encore plus importante, lorsque certains seigneurs tentent
d’imposer la candidature de pasteurs réfugiés pour la vacance de leurs églises, alors qu'ils sont
tenus de s'adresser a I'’Académie. Ainsi, dans la méme assemblée ou le pasteur de Coppet
rapporte I'attitude du comte de Dohna, le Sieur Baderod, chatelain de Genolier, se présente et

années durant, comme représentant de la Prusse. Voir

23 Frédéric de Dohna: ancien gouverneur de la princi- ENle | PTUSS
Johann-Caspar MGERIKOFER, Histoire des réfugiés de la

pauté d'Orange pour le compte du Brandebourg. Il vint

se fixer dans le Pays de Vaud, non comme réfugié, mais Réforme en Suisse, Paris, Neuchatel, Genéve, 1878,
comme protecteur des réfugiés. Il acheta les chateaux p. 198-199.
de Coppet et de Prangins. Berne lui conféra la bourgeoi- 24 ACV, Bdb 3, actes de la Classe de Morges, 11 mars

sie. Il s’employa activement pour les réfugies plusieurs 1684.



44 COLLABORATEURS OUPERTURBATEURS? LES PASTEURS HUGUENOTS REFUGIES A LAUSANNE ET A MORGES

demande, au nom du baron de Prangins®, de nommer pour le poste de Vich-Genolier soit un
certain Gautier, ancien pasteur en Languedoc, soit Dutoit, un Vaudois qui avait été consacré et
avait officié en France. Alors que la classe s'oppose a I'un comme a I'autre, Dutoit est confirmé
par le Petit Conseil bernois pour cette place.

En juin 1685, le seigneur Fatio de Duillier*® obtient de LL.EE. d’augmenter la pension du
ministre de Prangins-Duillier de cent florins par an, a condition que le seigneur de Balthasar, baron
de Prangins, puisse y établir Jean Gonnon, pasteur huguenot réfugié. Le Sieur Fatio déclare
vouloir remédier a la modicité de la rente pour éviter les trop nombreux changements de desser-
vants. On remarque que le noble ne s'inquiéte pas de demander un impositionnaire a I’Académie,
comme le reglement de Berne I'ordonne, et qu'il exerce une sorte de chantage «a la carotte »
sur la classe: il est bien conscient que celle-ci ne peut qu’accepter la nomination de Gonnon
contre une augmentation de pension pour un poste mal rétribué depuis si longtemps. L'assem-

blée nomme donc le Francais en premier rang et c’est ainsi que celui-ci obtient la charge de
Prangins.

En 1690, le Baron d’Aubonne? fait savoir a la classe qu'il souhaite voir le pasteur réfugié
Isaac Teissier obtenir le poste de Longirod. L'assemblée le désigne parmi les candidats mais
'’ Académie écrit & Berne pour protester. Finalement, Berne élit quelqu‘un d’autre. La Haute Ecole
a-t-elle été entendue ? Peut-étre. Toujours est-il que quelques mois plus tard, LL.EE. accordent a
Teissier la suffragance et la survivance du pasteur d'Arzier, chez qui il réside.

On le voit au travers de ces divers exemples, I'ingérence des laics dans les affaires de I'Eglise
au xvir siecle est totale. Tout comme le probleme des lettres souveraines, les patronats mettent
au grand jour les difficultés que rencontrent les classes et I’Académie pour défendre leurs droits
au niveau du renouvellement du corps pastoral. Lorsque le baron de Prangins fait ses demandes
pour Genolier, Prangins et Longirod, en proposant des candidats frangais a la classe, il viole
délibérément les ordonnances de LL.EE.

L'Académie écrit plusieurs fois a Berne pour dénoncer cet état de fait, comme ici 1690, apres
la candidature de Teissier a Longirod:

25 Laseigneurie de Prangins avait été vendue en 1657 au annexe de Nyon; elle en fut séparée le 15 octobre 1671
comte Frédéric de Dohna qui ne la garda que peu de et réunie a la paroisse de Prangins que I'on venait de
temps et la remit a Jean de Balthasar, lieutenant- créer. lbid., t.1, p. 632.

général dans les armées du roi de France. L'église de
Prangins fut d'abord une annexe de Nyon. Puis, les
barons de Prangins obtinrent en 1671 qu'elle fit
érigée, au méme titre que la paroisse de Vich, en église
de patronat. Elle avait pour annexes Gland, détaché de
Vich, et Duillier, détaché de Nyon. Voir Eugéne MotTaz,
Dictionnaire historique, géographique et statistique du
Canton de Vaud, Genéeve, 1982, t. 1, p. 484-488.

27 Henri, Marquis du Quesne, baron de Valgrand, capi-
taine de vaisseau au service du roi de France, acquit la
seigneurie d'Aubonne en 1685. La méme année, il
réclama le patronat de I'église de Longirod qui était sur
ses terres. Malgré I'opposition de la Classe de Morges
et celles de Nyon, LL.EE. accordérent cette demande a
condition que le baron crée une fondation de 4'000
florins dont les intéréts serviraient a augmenter la

26 La seigneurie de Duillier fut acquise par Jean-Baptiste pension du ministre. Henri du Quesne donna une large
Fatio, d'une famille originaire de Chiavenna qui, aprés hospitalité a ses compatriotes réfugiés. ibid., t.1,p. 110
s'étre enrichie dans le commerce a Bale, était venue ett.ll, p. 155.

habiter Geneve. L'église de Duillier était d'abord une



ISABELLE FIAUX 45

Nous avons [illisible] que notre devoir nous engageoit a representer tres humblement
a Vos Excellences que les droits du Seigneur Baron d’Aubonne sont reserrés a ne deman-
der que des sujets naturels de V.E. & s'addresser pour cet efet a I’Academie de ce lieu:
cela étant encore plus expressement specifié dans |'etablissement du Ministere du dit
Longirod ; afin de pourvoir ces places de personnes conues et propres & afin aussy que les
benefices demeurent aux naturels du pays des quels on conoit la vie, la capacité & la
pureté de la doctrine. Or le Sr Tessier n'ayant jamais paru dans |I’Academie & étant
etrangers, ne peut selon les loix estre demandé pour la place dont il s’agit, au prejudice
de nos impositionnaires sujets de V.E. C'est pourquoy nous prions avec un profond
respect V.E. de vouloir selon leur equité & bonté accoutumée, maintenir a cette
Academie ses privileges & a leurs impositionnaires, fidelles sujets de V.E., les charges & les
avancements aus quels ils sont appellés & par vos loix & par la nature & a ne permettre
que seuls leurs vassaux abusent de leur authorité pour les priver de leurs justes preten-
tions, des fruits de leurs études & de leur depenses, pour en revetir les étrangers [...J*%.

De son c6té, la classe avertit du danger de tels procédés. Elle souligne que les nobles sont
rarement des exemples de piété :

Cela ouvre la porte a I'étérodoxie & aux sentimens étrangers, puisque |'on pourrait
aisément surprendre le zele & la piété des dits seigneurs; le tout affin qu’ils se joignent a
nous pour faire sur ce sujet nos tres humbles remontrances a LLEE : le droit de Patronat de
s'etendant pas jusques la, & pouvant subsister sans cette clause, estant d'ailleurs a
craindre qu'avec le tems les autres seigneurs patrons introduisent la meme Chose, & que
la Classe de Morges ou il y a a present neuf Ministres de Patrons & etant comme elle
frontiere, ne vide ses chaires remplies par des gens d'une doctrine inconnue & suspecte®.

On le voit, I'argumentation est la méme que lorsque les pasteurs se défendent contre les
candidats munis de brevets: d'une part, les personnes proposées et imposées par les collateurs
empéchent les impositionnaires et les diacres d’accéder a un poste, les reléguant dans une situa-
tion économique inconfortable. D'autre part, on n’est pas s(r que les candidats des patrons aient
des mceurs et une doctrine religieuse conformes a la condition de ministre en Pays de Vaud,
puisque la classe ne peut pas les examiner. Le fait que les députes des seigneurs se présentent
parfois aux assemblées est également tout a fait contraire a l'usage établi. Ceux-ci tentent
d'influencer le choix de la confrérie, une démarche qui est réprouvée.

Les seigneurs patrons, tels que le baron de Prangins ou le seigneur d’Aubonne, sont de riches
nobles étrangers, protestants, qui ont acheté leur domaine avec I'accord du souverain bernois.
Nul doute qu’ils entretiennent d’excellentes relations avec la capitale. En obtenant le droit de
collation, ils recoivent une sorte d'impunité sur tout ce qui touche aux églises de leur ressort. lls
nomment qui ils souhaitent, selon des critéres souvent obscurs, et se permettent d'enfreindre les

28  ACV, Bd 1/5, lettre de I'Académie a LL.EE., 5 octobre 29 ACV, Bdb 3, actes de la Classe de Morges, 28 janvier
1690. 1692.



46 COLLABORATEURS OUPERTURBATEURS ? LES PASTEURS HUGUENOTS REFUGIES A LAUSANNE ET A MORGES

lois souveraines sur le droit de patronage. Il faut souligner la complaisance dont font preuve
LL.EE. en acceptant |"élection de ministres proposés en infraction avec leur propre réglement.

C'est dans ce contexte défavorable a I'Eglise vaudoise que certains pasteurs réfugiés ob-
tiennent une charge, soulevant les protestations que |'on sait. Mais on I'aura compris, tout
comme dans le cas des problemes causés par I'octroi de brevets, la réaction de I’/Académie et des
classes n'est pas dirigée contre les huguenots eux-mémes, mais contre le systeme du patronage
de certaines paroisses qui cautionne toutes sortes d'abus.

MEFIANCE ENVERS LA THEOLOGIE DES FRANCAIS

En revanche, il existe une réelle suspicion envers les pasteurs réfugiés huguenots pour des
raisons d'ordre théologique. Depuis 1566, les cantons suisses réformés ont adopté la Confession
de foi helvétique et, le siécle suivant, le Catéchisme de Heidelberg pour I'instruction du peuple.
Or, au cours de la deuxiéeme partie du xvir siecle, de nouvelles interprétations théologiques se
repandent en Europe, provenant principalement des Pays-Bas et de France. Pour combattre ces
idées nouvelles, LL.EE. imposent en 1676 la signature de la Formula Consensus a tous les
pasteurs desservant leurs églises. Ce document doit prémunir la Suisse réformée des idées
hétérodoxes émanées de la Facu

té de Théologie protestante de Saumur. Les divergences entre
la doctrine élaborée dans cette haute école francaise et |a théologie officielle professée en Suisse
portent principalement sur I'inspiration divine de la version hébraique des Ecritures et sur le
dogme de l'imputation du péché d’Adam. En signant la Formula Consensus, les pasteurs
reconnaissent bon gré mal gré I'autorité supréme du pouvoir civil méme en matiére de foi. lls
prétent ainsi un véritable serment d'allégeance a I'orthodoxie imposée par |'Etat®.

On le voit, le souverain bernois tient d’une main de fer les rénes de I'Eglise vaudoise. Celle-ci
est figée dans sa soumission a la doctrine religieuse officielle qui I'oblige & n'accepter qu'une
approche conservatrice de I'interprétation de |'Evangile. Au xvie siécle, le clergé vaudois n'évolue

donc pas: il se trouve méme a contre-courant des grandes tendances théologiques qui appa-
raissent en Europe.

C'est dans ce contexte particulier qu'arrivent des pasteurs réfugiés et les ministres locaux
s'inquietent rapidement de savoir si leur maniére de précher est conforme a la Confession
helvétique. En juin 1685, soit avant méme la révocation de I'Edit de Nantes, la Classe de Morges
décide d'écrire a LL.EE. « pour les prier qu'il leur plaise d'ordonner que les pasteurs étrangers qui
pretendent de precher et de monter en chaire aient prealablement a signer le formulaire »*'. ||
semble que cette décision soit prise suite au rapport de la visite de |'église de Nyon, dont le
ministre principal est depuis I'année précédente le réfugié Etienne de Pralins. Les actes révélent

30 MARION, Paroisses et pasteurs, p. 14. 31 ACV, Bdb 3, actes de la Classe de Morges, 11 juin
1685.



ISABELLE FIAUX 47

que la visite a été satisfaisante mais que '« on a représenté a M. de Pralins gu'il s'abstienne de
précher touchant la grace, autre doctrine, et de debiter d’autres sentimens que celle et ceux qui
sont receus en ces Eglises, et contenus dans le formulaire (qu'il nous a dit avoir signé). »*

La réponse de LL.EE. ne sefait pas attendre. Le 16 juin 1685, soit cing jours plus tard, le gouverne-
ment ordonne a tous les pasteurs réfugiés de se rendre a Berne ou a I'’Académie de Lausanne pour
signer le formulaire. Il est important de noter que cet ordre s’applique a tous ceux qui souhaitent
monter en chaire, qu’ils bénéficient d’une charge officielle ou qu’ils soient de simples suffragants.

Dans les années qui suivent, les sources relevent a quel point la Classe de Morges veille a ce
gu‘aucune entorse ne soit faite a I'ordre de LL.EE. En janvier 1686, elle exige que Etienne de
Pralins, pasteur a Nyon, et Jean Gonnon, son compatriote en poste a Prangins, prouvent qu’ils
ont bien signé. Et au cours de la méme réunion, elle députe deux délégués pour aller voir le bailli
de Morges. Elle souhaite que le fonctionnaire bernois interdise d’officier a toute personne qui
n‘aurait pas apposé sa signature a la Formula Consensus®. Trois ans plus tard, elle réprimande
Isaac Sagnol de la Croix, un Francais ministre principal a Morges, pour s'étre fait remplacer par
des prédicants huguenots qui n’ont pas paraphé le texte. Elle rappelle que de telles personnes ne
sont pas autorisées a donner des prédications.

La question théologique est donc un élément de plus qui fait que I'Eglise vaudoise voit avec
méfiance I'arrivée de huguenots dans ses paroisses. Qutre le contexte économique et des
conditions de vie difficiles a la fin du xvi® siécle, les Vaudois sont peu enclins a recevoir des
réfugiés car ils doutent de leur maniére de précher les Evangiles. On remarque que les classes
exercent une surveillance minutieuse sur les prédications des réfugiés et qu’elles n’hésitent pas a
dénoncer a Berne des paroles trop libérales au go(t de I'orthodoxie officielle. On peut s'étonner
d‘une telle attitude envers des collegues qui ont connu la persécution en France et qui ont chaisi
de tout quitter pour une confession qui leur est commune. Cette attitude s'explique peut-étre
par un esprit rancunier envers des réfugiés qui ont obtenu les bonnes graces de LL.EE. sous
forme d’'une nomination.

PLUS DE NOMINATIONS MAIS DES SUFFRAGANCES POUR LESHUGUENOTS EN PAYS DE VAUD

On I'a vu, des 1685, le souverain bernois change de politique et ne procéde plus qu’a deux
nominations de pasteurs huguenots dans les Classes de Morges et Lausanne contre six avant,
alors que c'est a ce moment que le Pays de Vaud connait le temps fort du Refuge. Je pense que
les supplications des pasteurs vaudois ont été prises en compte a Berne et que le pouvoir bernois
a cru aux prédictions extrémement alarmistes de ceux-ci. Mais il entend aussi que le clergé ne
refuse pas pour autant un coup de main de la part des réfugiés qui résident dans leur paroisse.

32 Ibid. 33 ACV, Bdb 3, actes de la Classe de Morges, 14 janvier
1686.



48 COLLABORATEURS OUPERTURBATEURS? LES PASTEURS HUGUENOTS REFUGIES A LAUSANNE ET A MORGES

Dés lors, Berne met un frein aux nominations de huguenots a des postes officiels en Pays de
Vaud, mais encourage ceux-ci a s'associer aux pasteurs autochtones en tant que suffragants.
Mais attention, les Francais ne sont autorisés a précher que s'ils promettent de ne pas prétendre
a un poste plus tard! On trouve mention de telles suffragances dans les sources des I'année
1686, ce qui tend a prouver ce changement de politique.

Beaucoup de Francais deviennent donc de simples auxiliaires d'un pasteur vaudois durant les
quarante ans qui suivent la révocation de I'Edit de Nantes, et ce souvent sous I'impulsion des
communes. Ainsi les paroissiens de Brent et Chailly, annexes de Montreux, obtiennent-ils de
LL.EE. gu'un certain pasteur francais Blanc leur donne une prédication chague dimanche. Cet
exercice dure plusieurs années avant 1691, date du départ de Blanc®. A Chateau-d'(Ex, la popu-
lation fait la méme démarche en 1689, ou un réfugié du nom de Combe est nommé suffragant
par LL.EE.**. Enfin, en mai 1694, la ville de Rolle réclame de leur ministre des préches supplémen-
taires a la veille de la Sainte Céne. Quatre mois plus tard, la Classe de Morges constate que les
habitants ont inauguré un nouveau préche qui est donné par des huguenots®.

Il arrive méme que les paroissiens se manifestent pour prier Berne de nommer leur suffragant
huguenot pasteur principal a la mort de ce dernier. C'est le cas des habitants de Blonay, qui
plébiscitent un certain Raymond. Celui-ci assiste son supérieur pendant six ans. Il obtient méme
un brevet de LL.EE., probablement grace a I'intervention de la population. Quand le moment vient
de repourvoir la vacance de Blonay, en novembre 1691, Raymond se présente donc en classe
muni d'une lettre souveraine”. La Classe de Lausanne sélectionne un certain Thorel pour ce poste,
et Raymond « par obéissance » mais elle envoie une missive demandant a ce que LL.EE. privilégient
ses propres sujets pour les raisons déja évoquées. Et c'est effectivement le Vaudois qui est élu.

Si les classes refusent donc toujours de soutenir la candidature de pasteurs réfugiés, elles
n’en ont pas moins recours a leurs services dans de nombreuses circonstances. Ainsi, on fait tres
souvent appel aux Francais pour remplir la charge d'un pasteur malade ou trés agé, ou durant
I'interregne, c'est-a-dire entre le moment du décés d'un ministre et celui de I'arrivée de son
successeur. C'est le cas a Lutry, ou deux d’entre eux se chargent du préche du dimanche soir
pendant la maladie du pasteur principal®. En 1692, le pasteur de Bursins obtient de la classe un
suffragant francais a cause de ses problémes de santé®. Celui-ci le remplace pendant qu'il va se
faire soigner a Nyon.

Il est donc courant de confier une charge a un réfugié. Il arrive méme que les pasteurs vau-
dois se plaignent du fait que les Francais rechignent a les assister. C'est le cas a Nyon en 1692 :

334 ACV, Bdb 52, actes de la Classe de Lausanne, 2-3 juin 37 ACV, Bdb 52, actes de la Classe de Lausanne, 25

1691. novembre 1691.
35 ACV, Bdb 52, actes de la Classe de Lausanne, 11 38 ACV, Bdb 52, actes de la Classe de Lausanne, 5-6 juin
septembre 1689. 1688.

36 ACV, Bdb 3, actes de la Classe de Morges, mai et 13 39 ACV, Bdb 41, actes du Colloque de Nyon, 8 septembre
septembre 1694, 1692.



ISABELLE FIAUX 49

MM. les Ministres de Nyon se sont plaints que les Ministres francois refugiés a Nyon &
stipendiaires* de LLEE ne vouloyent aucunement les subsidier, entre les autres MM. Roch
la Tour & de la Roche, cependant ils ont excusés le premier sur son incomodité, mais ils se
sont extremement plaints du second, qui dailleurs exerce publiquement la medecine, y
donnant son temps & ses soins, & ayant des moyens suffisans en son propre pour sa
subsistance®.

Les pasteurs de Nyon s’offusquent ainsi du fait que des ministres réfugiés sont pensionnés
par Berne et refusent de leur apporter leur aide. lls reprochent a de la Roche de pratiquer la
médecine alors qu’il subsiste grace a sa rente. On dénote ici un réflexe de rejet du réfugié en tant
que concurrent: on reproche au Frangais de travailler alors qu’il vit de la générosité du gouverne-
ment, et de se payer le luxe de refuser de collaborer (gratuitement, bien sir) avec les pasteurs de
la ville. C’est la méme réaction qu’ont eue a I"épogue les différents marchands et artisans en
voyant les nouveaux venus ouvrir boutique dans leur voisinage.

Les classes ont donc une attitude pour le moins ambigué envers les pasteurs réfugiés: d'un
coté elles n’hésitent pas a faire appel a eux et de 'autre, elle s'opposent systématiquement a leur
candidature pour des postes officiels. On note clairement une ambivalence dans leurs prop:
on souhaite, et parfois on exige, que les Francais les secondent mais on leur refuse toute charge
en tant que telle, méme apres de nombreuses années de travail effectuées en tant qu'assistant.
De plus, on leur accorde une suffragance seulement contre la promesse de ne jamais postuler

pour une chaire vacante.

L'Eglise vaudoise est-elle ingrate et profiteuse de la situation ? Son attitude se justifie par le
contexte économique difficile dans lequel elle se trouve a la fin du xvi* siécle, situation qui
favorise les réactions de défense et de protectionnisme face a '« étranger-intrus ». En toute
logique, on souhaite profiter d'une main-d‘ceuvre qui est rendue disponible par les événements,
mais il n"est pas question que celle-ci prenne la place de certains membres de I'ordre déja établis et
des étudiants impositionnaires qui sont préts a le devenir. Le monde ecclésiastique réagit exacte-
ment de la méme maniére que les marchands vaudois qui se révoltent contre la concurrence des
huguenots dans le secteur économique.

Il faut se rappeler gqu'il existe une demande de la part des communes pour engager des
pasteurs réfugiés. Les paroissiens et leurs représentants n’hésitent pas a faire appel a Berne pour
revendiquer un plus grand nombre de prédications. Le souverain ne peut étre que ravi de tant de
zele de la part de ses sujets, mais il sait qu’il doit aussi ménager le corps des pasteurs vaudois, qui
a de bonnes raisons de se plaindre de sa situation.

40 Stipende: ce que I'on donne & quelqu’un pour son a1 ACV, Bdb 3, actes de la Classe de Morges, 19 mai
entretien, solde, gage. Frédéric GoperroY, Dictionnaire 1692.
de I'ancienne langue frangaise, Paris, 1892.



50 COLLABORATEURS OUPERTURBATEURS? LES PASTEURS HUGUENOTS REFUGIES A LAUSANNE ET A MORGES

UN EXEMPLE D'INTEGRATION REUSSIE: CHARLES BOURDIN

Charles Bourdin® est le dernier des pasteurs de mon étude a se voir confier une église vaudoise
par le souverain bernois. Cette nomination intervient bien apres celle des autres, en 1702, et
pour un modeste poste nouvellement créé, Leysin, dans les Alpes bernoises.

Bourdin nait en 1646 au Mas d'Azil, dans le Comté de Foix (Ariége), dans la paroisse ou son
pére est pasteur. |l est élevé dans une famille trés cultivée, qui fait partie de la petite noblesse pro-
testante régionale. Apres des études a Puylaurens, il devient pasteur de la bourgade de Senégats
(1677-79) puis il revient suppléer son peére au Mas d'Azil, ou il passe les derniéres années avant la
révocation. Il fait donc partie de ces pasteurs francais qui doivent faire un choix entre abjurer ou
quitter la France en octobre 1685. Célibataire a 39 ans, il opte pour la fuite. Par cette décision, il
abandonne la grande majorité de sa famille, de méme que ses droits a un héritage paternel qui
était conséquent.

La premiére trace de Charles Bourdin en Suisse le localise dans la petite paroisse d'Huémoz,
une annexe del'église d'Ollon. En mai 1686, il y donne une prédication et fonctionne donc peut-
étre comme suffragant du pasteur d'Ollon. On ne sait pas pourquoi il a décidé de se fixer dans le
gouvernement d'Aigle. Le docteur Baudraz mentionne qu'il s’y trouve une importante colonie
francaise, dont une trentaine de personnes originaires du comté de Foix”. Bourdin reste a
Huémoz pendant cing ou six ans. Il s'y marie en 1690 avec une réfugiée originaire de la méme
région que lui, Marguerite de Gauzide, fille de pasteur. Ce petit village fait partie de la commune
et de la paroisse d'Ollon, et est peuplé exclusivement de paysans. On imagine que le

depaysement est total pour le couple, habitué a une frange de la société francaise éduquée et
relativement aisée.

Aprés quelques années a la campagne, le couple déménage a Bex. Leurs six enfants sont en
effet baptisés dans cette paroisse des 1691. lls y restent pendant plus de dix ans, jusqu’a la nomi-
nation de Bourdin a Leysin. D'apres ses recherches, le docteur Baudraz conclut que, pendant
toutes ces années, le réfugié francais ne peut exercer aucune activité pastorale a Bex, ni aucun
autre emploi lucratif. En 1696, le second recensement ordonné par LL.EE. révele que la famille vit
«de leurs argents et rendtes ». Celui de 1698 le classe dans la catégorie des réfugiés «les plus
moyennés du gouvernement d'Aigle, partie desquels vivent de leurs rentes, les autres par moyen
de leur négoce, travail et industrie »*. A son arrivée en 1685, Bourdin, alors célibataire, n'a recu
aucune pension de Berne, ni de la ville de Bex. Le docteur Baudraz pense que sa femme et sa
belle-mére, qui vivaient avec lui, possédaient quelques ressources de leur défunt pére et mari. Il

42 Je n'ai trouvé que trés peu d'indications sur ce person- 43 La seule ville de Bex accueille, en 1685, plus de cent
nage dans les actes de la Classe de Lausanne. La grande cinguante réfugiés. Pendant les treize ans qui suivent,
majorité de renseignements donnés ici sont tirés de prés de deux cents d’entre eux passent par la localité
I'ouvrage du docteur Benjamin BAuDRAZ, « Réfugiés et bellerine. Voir ibid., p. 137.

prosélytes a Bex de 1685 a 1798 », dans Bulletin gé-

! . . as  Ibid., p. 205.
néalogique vaudois, 1997, p. 22-221.



ISABELLE FIAUX 51

démontre aussi au travers de lettres adressées a son frére en France qu’il recoit une aide de celui-
ci. Les appels en faveur de sa veuve et de ses enfants, lancés a la famille restée dans le comté de
Foix aprés le décés de Bourdin, laissent aussi penser que le ministre n’avait pas pu faire des
économies. A Bex, la famille vit avec de trés modestes moyens.

Sans activité lucrative, Bourdin a semble-t-il été actif dans la Bourse francaise de Bex,
puisqu'il fait partie des directeurs signataires du troisieme dénombrement des réfugiés exigé par
Berne en 1699. A cette date, le souverain demande aux communes vaudoises de dresser la liste
des réfugiés qu’elles veulent garder. Les autres seront expulsés. Cent neuf huguenots doivent
ainsi quitter Bex a I'aube du xvii© siécle.

Charles Bourdin fait partie de ceux habilités a y demeurer. Dés 1700, LL.EE. demandent aux
communes vaudoises de régulariser la situation des réfugiés qui sont restés en leur octroyant la
bourgeoisie communale, ou au moins |I'habitat perpétuel. Plusieurs familles francaises de Bex en
profitent pour faire la demande en mars 1701. Bourdin recoit ainsi, avec d’autres, |’'habitation
perpétuelle. Par la suite, LL.EE. les gratifient de la naturalisation bernoise. Ces réfugiés deviennent
donc des gens du pays et, pour le souverain, ils ne sont plus des étrangers. Charles Bourdin est
donc maintenant libre de demander une charge ecclésiastique a LL.EE.

En 1700, les chefs de famille du village de Leysin envoient une supplique a Berne pour avoir
leur propre pasteur. En effet, la petite paroisse était une annexe d‘Aigle, dont le diacre assurait
les préches en principe tous les quinze jours. Mais on imagine bien les difficultés rencontrées par
le prédicant lorsqu'il s’agissait de se déplacer a Leysin, en montagne, notamment en hiver. Les
préches étaient ainsi donnés dans la mesure du possible, ce qui mécontentait les habitants.

Ceux-ci demandent donc a avoir leur propre desservant, ce qu’ils obtiennent apres d‘apres
négociations. lls sont en effet obligés de promettre a LL.EE. de pourvoir eux-mémes a son salaire,
ce qui est exceptionnel, et de mettre a sa disposition un batiment de cure de méme qu’un jardin.
Le 6 juin 1702, Berne nomme Charles Bourdin pour desservir la nouvelle paroisse. La Classe de
Lausanne enregistre cette décision souveraine dans son assemblée du 28 juin. Les actes ne
rapportent pas de réaction particuliere de la part de la confrérie.

On ne connait pas les raisons qui ont poussé les autorités bernoises a choisir le réfugié. On ne
sait pas non plus s'il a lui-méme fait des démarches dans ce sens ou s'il a été recommandé par le
gouverneur d'Aigle, par exemple. Le docteur Baudraz avance plusieurs hypotheéses : premiere-
ment, Bourdin connait bien la région, pour y avoir vécu dix-sept ans, et il est connu de la popula-
tion locale. Il a d'ailleurs déja exercé le ministére dans une communauté rurale de la région,
Huémoz. Ensuite, en tant que réfugié, il n'est pas dans une position qui lui permet d'étre
exigeant: contrairement a un Vaudois, il est sans doute prét a prendre le risque de dépendre
financiérement de ses fideles* et de vivre dans une cure peu adaptée a son emploi.

45 |l est a noter que cette situation rappelle le cas des
pasteurs francais qui dépendaient bel et bien de la
générosité de leurs paroissiens pour leur pension !



52 COLLABORATEURS OUPERTURBATEURS? LES PASTEURS HUGUENOTS REFUGIES A LAUSANNE ET A MORGES

Charles Bourdin vécut a Leysin pendant cing ans avec sa famille, avant de décéder en 1707. I
fut enterré dans son église. Les lettres que nous avons de lui attestent que, malgré un train de vie

difficile, il apprécia d'y exercer le ministére. Dans une missive adressée a son frére le 30 ao(t
1706, il écrit:

Le sort de la guerre est d’'emporter aujourd’hui I'un et demain I'autre. Je ne doute pas
que vous ne souffriés beaucoup de traverses en France et je vous souhaite bonne patience.
Par la grace du Seigneur, nous jouissons dans ce pais d'un calme et d'une tranquillité
inexprimables, quoy qu'environnés de tous c6tés d’armées et de peuples malheureux®.

De leur c6té, les paroissiens de Leysin portent une grande estime a leur pasteur huguenot.
Un de ceux-ci, ami de Bourdin, rédige une lettre suite a son déces, qu’il envoie a sa famille:

Monsr Bourdin est généralement regrété de tous ceux qui ont eu I'honneur de le
connoitre ; toute son Eglises est dans des larmes continuelles d"avoir perdu leur pasteur ;
vous ne sauriés croire combien il estoit aymé dans ce pais des grans et des petits®.

La vie de Charles Bourdin se termine donc paisiblement dans le Pays de Vaud. Pourtant, il
faut se souvenir qu'avant de rejoindre Leysin, il passe dix-sept ans dans les environs de Bex sans
recevoir aucune aide financiere pour sa famille et sans pouvoir exercer sa profession. Nous
pouvons en conclure qu'il provient d'une famille aisée en France et qu’il a pu s’enfuir avec
quelque richesse. Mais nous savons aussi qu’une fois réfugié en Pays de Vaud, il vit chichement.
Le ministére de Leysin, s'il n’est ni le poste le plus lucratif, ni le plus prestigieux, lui assure une
subsistance durant les dernieres années de sa vie. Outre le cbté matériel, la perspective de
retrouver une église et des fidéles a d0 amplement satisfaire le réfugié, comme le conclut le
docteur Baudraz:

En montant a Leysin pour y étre le premier pasteur, Bourdin avait accepté a |'avance
les inconvénients matériels multiples, la rudesse du climat et des gens, la perte de toute
vie de société citadine, I'éloignement de ses chers foisans de Bex et d’Ollon. Mais a 56
ans, il avait retrouvé une paroisse. Il revétirait a nouveau la robe pastorale, et accomplirait
des actes ecclésiastiques [...] Sa communauté était formée de confessants qui avaient
voulu sa présence a Leysin et assuraient son salaire en especes, comme |'avaient fait la-
bas, en Ariege, ses paroissiens de Senégats et du Mas d'Azil*.

La veuve de Charles Bourdin, Marguerite, retourna a Bex apres le déces de son mari. Elle
mourut la-bas en 1725. De ses trois enfants qui survécurent, un garcon et deux filles, aucun
n’eut de descendance dans le Pays de Vaud.

46 Ibid., p.202.
a7 Ibid., p.203.
a8 Ibid., p.200.



ISABELLE FIAUX 53

En conclusion, parmi la descendance des neuf pasteurs réfugiés qui ont été nommeés dans
une paroisse du Pays de Vaud®, seule une personne a entrepris une carriére pastorale : Frangois-
Paul Blanchon a en effet officié dans les paroisses de Saint-Cergue, Gimel et Crassier, aprés avoir
été le suffragant de son pére, Jean Blanchon. Parmi les autres, aucun descendant male n‘a fait
souche dans le pays. Nous sommes donc tentés de conclure que la réaction véhémente des
confréries vaudoises contre la nomination de leurs collégues francais, attisée par la crainte d'une
quasi-invasion par ceux-ci, était disproportionnée. Pourtant, comme nous I'avons vu, cette levée
de boucliers s'explique par les conditions de vie du clergé a I'époque. L'élection d'une quinzaine,
peut-étre plus, d’huguenots, avant méme que I'Edit de Nantes ne soit révoqué et alors que les
places se font rares, débouche logiquement sur une attitude ultraprotectionniste. De surcroit, le
joug exercé par le pouvoir bernois sur le clergé, les relations tumultueuses avec les princes laics et
la méfiance envers I'orthodoxie des réformés francais exacerbent les tensions et contribuent a
leur maniere au rejet des exilés.

Concernant les quelques pasteurs huguenots qui ont eu le privilege d'officier dans le Pays de
Vaud, leur intégration n’a évidemment pas été simple. Il y a bien sar eu les contestations liées aux
conditions de leur nomination et les doutes quant a leur doctrine. De ce fait, ils ont dG double-
ment prouver leurs qualités pour justifier la confiance que LL.EE. de Berne leur avaient témoignée.
Les sources manquent pour illustrer les sentiments qu'ils ont d( avoir en se retrouvant a la téte
d’un troupeau vaudois, qui ne comprenait pas toujours bien leur propre langue. Au-dela de leur
relation avec la classe, on a du mal a se représenter les difficultés qu’ils ont quotidiennement ren-
contrées dans |'exercice de leur fonction. Nous retiendrons donc les paroles de Charles Bourdin,
qui souligne gu'il a trouvé en Pays de Vaud « un calme et une tranquillité inexprimables »*°. Quels
qu’aient été les obstacles a leur désignation et les problémes liés a leur intégration, les ministres
réfugiés étaient conscients de la chance qui leur avait été offerte de continuer a précher une foi
qui les avait poussés a tout abandonner dans leur pays d'origine.

49 Voirci-dessus, p. 37-39.
so  BAUDRAZ, «Réfugiés», p. 202.






	Collaborateurs ou perturbateurs? : les pasteurs huguenots réfugiés dans les paroisses des Classes de Lausanne et Morges au temps du Refuge (1670-1715)

