
Zeitschrift: Revue historique vaudoise

Herausgeber: Société vaudoise d'histoire et d'archéologie

Band: 94 (1986)

Artikel: L'énigme des peinture murales de l'église de Montcherand

Autor: Ramelet, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-69734

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-69734
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'enigme des peinture murales
de l'eglise de Montcherand

Pierre Ramelet

«L'imagination est la reine du vrai, et le

possible est une des provinces du vrai.»
Baudelaire, Curiosites esthetiques.

«Nous savons tous ici que le droit est la

plus puissante des ecoles de l'imagination...»

Giraudoux, La Guerre de Troie
n'aura pas lieu.

i. Historique

Non loin de la ville d'Orbe, la modeste eglise de Montcherand
compte au nombre des plus venerables edifices religieux du Pays
de Vaud. Les peintures murales de son abside sont generalement
considerees comme datant du XIIe siecle, voire de la fin du XIe.
Elles seraient ainsi les plus anciennes fresques ä personnages de
Part religieux en Suisse romande1.

On a pu s'etonner que, dans un petit village du pied du Jura,
peu peuple et sans doute pauvre, il se soit trouve un artiste pour
porter ainsi le temoignage de la foi profonde qui inspire cette

1 Le probleme de la datation sera discute au chapitre 3.

I



periode glorieuse de l'art occidental2. Mais il n'y a rien lä de surpre-
nant si Ton considere que, dans notre region, la chaine du Jura n'a
jamais mis obstacle aux echanges, economiques, culturels et artisti-
ques, avec la France voisine. Romainmotier en temoigne. De tout
temps, Orbe — deja l'Urba romaine, avec ses mosaiques qui font
partie des meilleurs exemples de cet art conserves au-dela des Alpes
— fut, «avec le pont tout proche des Clees, l'entree monumentale
du couloir dont Jougne constitue le guichet et Pontarlier le portail
occidental»3. Ce couloir est le passage le plus direct du Jura, reliant
le Pays de Vaud a. la Vallee de la Saone. II constituait l'axe de
communication entre la Bourgogne proprement dite et les regions
de notre canton qui faisaient partie au Moyen Age de la Transju-
rane, la «Petite Bourgogne» comme on disait encore a Orbe au
debut de ce siecle4. A Montcherand, — et il en fut de meme ä Zillis,
ä la sortie Sud de la Via Mala, ou ä Prugiasco, sur le Lucomagno5
— les grandes voies des armees et du commerce ont sans doute joue
un role determinant. A l'instar des ecclesiastiques, peintres et
sculpteurs voyageatent en ce temps beaucoup plus que nous ne
l'imaginons. Entre Rome et Cluny c'etaient de constantes allees et

2 Rappeions que c'est l'epoque de la construction de l'eglise de Cluny, alors
la plus vaste du monde. Bientot saint Bernard de Clairvaux (1091-1153) va de-
ployer sa prodigieuse actlvite. C'est aussi la periode de la quereile des investitures
en Allemagne, affrontement fondamental entre le pouvoir temporel incarne par
l'empereur et le pouvoir spintuel que detient le pape. En profitant de cette opposition,

les cantons forestiers vont progressivement conquerir leur independance.
3 Denis van Berchem, Les routes et l'histoire, Publications de la Faculte des

lettres de l'Umversite de Lausanne XXV (1982), p. 63-64.
4 La ville d'Orbe releva successivement de la dynastie rodolfine, avant l'an

mille; puis des Comtes de Bourgogne des 1036; un siecle plus tard, des Sires de
Montfaucon et Comtes de Montbeliard; enfin, des 1424, de la Maison de Chalon-
Orange. Sur ces questions, voir VHistoire de la Ville d'Orbe et de son Chateau dans
le Moyen Age, de Frederic de Gingins-La-Sarraz, Lausanne 1855.

5 Le plafond peint de l'eglise de Zillis est compose de 15 3 panneaux. Avec les
fresques admirables de l'abbaye de Saint-Savin-sur-Gartempe (Vienne), il constitue,

en moms grandiose certes, l'un des plus anciens ensembles de peinture sacree
conserves en Europe. La nefde Zillis ayant ete construite apres 1130, on s'accorde
ä situer les peintures du plafond dans le troisieme quart du XIIe siecle. Ainsi
Marcel Durliat, L'Art roman, editions d'art Lucien Mazenod, Pans 1982,
p. 271; Ernst Murbach, Zillis, Images de l'Univers Roman, editions de Fontaine-
more, Lausanne 1967, p. 21.

2



venues suivant les vieux itineraires6. Or, l'eglise de Montcherand
dependait du prieure voisin de Baulmes. Avec ce prieure, elle fut
donnee, probablement au XIe siecle et au plus tard en 1123, au
monastere clunisien de Payerne. Elle releva ainsi indirectement de

Cluny pendant le Moyen Age.
Des l'an mille, l'art monastique est comme un appel ä la paix

lance depuis un millier d'abbayes. Suivant le fameux texte du moine
clunisien Raoul Glaber, «des basiliques furent construites dans

presque tout l'univers... on eüt dit que le monde, secouant et reje-
tant sa vetuste, se vetait partout d'une blanche parure d'eglises...
Les fideles ne se contenterent pas de reconstruire alors la plupart
des cathedrales, ils restaurerent aussi les eglises des monasteres
dediees aux divers saints et meme les petites eglises des villages.»7
Les chretiens d'Occident sortent alors d'une longue periode de
misere et de quasi-sauvagerie. Un gigantesque effort de defriche-
ment permet de conquerir de nouveaux sols agricoles, un essor
demographique vigoureux succede ä la phase profondement
depressive qui caracterise le Haut Moyen Age, les outillages et les

techniques se perfectionnent; c'est l'avenement de ce regime feodal
qui ne fut nullement un Systeme de rapines et de depredations,
comme on a pu le croire. Les Treves de Dieu successives sont
proclamees. Et l'Europe, si divisee et bouleversee ä sa naissance,
traverse alors ä bien des egards une ere d'entente et d'union telle
qu'elle n'en avait jamais connu et n'en connaitra peut-etre plus au
cours des siecles8.

6 Raymond Rey, L'Art roman et ses origines, ed. Privat, Toulouse 1945, p. 148.
Cf. Janine Wettstein, Lafresque romane, Italie-France-Espagne, etudes comparatives,
ed. Droz, Geneve 1971, p. 83 s., quant aux relations etroites entre Cluny, Rome
et le Mont-Cassin.

7 Raoul Glaber, Historiae, livre III, c. IV § 13, cite par Raymond Rey, op.
cit., p. 145. Sur le renouveau qui commenga apres l'an mille, voir Georges Duby,
L Europe au Moyen Age, Art roman, Art gothique, ed. Arts et metiers graphiques,
Paris 1979, p. 145 ä 150.

8 Regine Pernoud, Eumiere du Moyen Age, Grasset, Paris 1944/1981, p. 85.
Au-delä de quelques berquinades, les travaux de Regine Pernoud ont largement
contribue ä dissiper la vieille legende de «l'epoque des tenebres», si longtemps et
injustement accolee ä «l'apres l'an mille». Voir aussi Janine Wettstein, Fresques
etpeintures des eglises romanes en France, ed. Guy Le Prat, Paris 1974, p. 16 et 17.

3



II est generalement admis que la peinture murale romane a

trouve sa forme la plus pure et son caractere le plus evident au cours
du XIIe siecle. Dans ce court intervalle nait le plus haut, et peut-etre
bien le seul art sacre de l'Europe, comme l'a ecrit Marcel Durliat.
Tout au long des croisades (1095 ä 1270), le mouvement d'expan-
sion s'accelere. L'art religieux se detache progressivement des

visions de l'Apocalypse et le regard glisse insensiblement vers les

Actes des apotres, vers l'Evangile, cherchant dans cette part des

Ecritures des modeles de conduite9.
Tel est, en bref, le contexte historique et artistique dans lequel

se situent les peintures murales de Montcherand.

2. Les restaurations

On sait que les peintures murales de Montcherand ont ete
decouvertes en 1902, lors de la premiere restauration de l'eglise. Ce

qu'on sait moins, c'est que l'interieur du sanctuaire etait alors ä

l'envers: dans la courbe de l'abside etait installe un banc semi-circu-
laire, oü les anciens du village avaient coutume de prendre place.
Au-dessus de ce banc se trouvait une grande fenetre informe, prati-
quee au milieu de la rotonde, sans doute pour ameliorer l'eclairage.
Ce qui subsistait des fresques de l'abside etait cache sous un epais
badigeon. La chaire etait installee au fond de l'eglise, cote monta-
gne. Une sacristie avait ete amenagee en retrait, derriere une paroi
legere percee de deux portes.

Le zele iconoclaste des Reformes n'epargna pas les edifices

religieux de notre region. Guillaume de Pierrefleur raconte que les
autels de Baulmes et de Romainmotier «furent deroches le 3e de

janvier 15 37»10. Le prieure de Baulmes, dont dependait l'eglise de

Montcherand, passa «sous la sujetion du bailli d'Yverdon». A
Orbe, les autels des sept eglises de la ville avaient ete renverses une
premiere fois en 15 31 dejä. Une votation, le «Plus», eut lieu le

9 Marcel Durliat, op. cit. p. 37s.; Otto Demus, Lapeinture murale romane,
trad. Chavy, Flammarion, Paris 1970, p. 10 s.

10 Memoires de Pierrefleur, texte etabli par Louis Junod, deuxieme edition,
La Concorde, Lausanne 1934, notamment p. 117 et 210.

4



3o juillet 1554 et donna une majorite de 18 voix en faveur de la
Reformation. La pratique de l'ancienne religion fut depuis lors
proscrite. Les eglises d'Orbe furent successivement detruites pour
ne laisser debout que le temple. On peut penser que les peintures
murales de l'eglise de Montcherand furent occultees en ces temps
troubles et que la grande fenetre de l'abside fut percee alors ou plus
tard.

En 1903, l'interieur de l'eglise fut «remis ä l'endroit». La chaire
retrouva sa place normale au decrochement du chevet, sur le cote
droit de la nef. On abattit la paroi du fond et on y menagea une
galerie. Les bancs des fideles furent places face ä l'abside.

Dans l'importante etude qu'il consacra en 1932 ä l'eglise de

Montcherand11, le Dr Eugene Bach relate que l'inspecteur forestier
Moreillon - de Watteville, qui venait de construire ä Montcherand
sa demeure de «La Chenaie», crut apercevoir dans l'abside, sous le

badigeon qui s'ecaillait, des ombres revelatrices; et qu'il eut l'heu-
reuse inspiration d'alerter le Service cantonal des monuments his-

toriques. La tradition locale attribue plutöt ce merite au regent
Samuel Perrin. En tout cas, ce dernier participa activement ä l'enle-
vement du revetement de chaux et mortier, sous lequel apparurent
d'anciennes peintures murales representant quelques apotres nom-
mement designes.

La restauration fut prise en main par les meilleurs specialistes
de l'epoque dans notre canton, les freres Schmid: Otto, l'architecte
du Chateau de Chillon, qui s'occupa de l'ensemble des travaux; et
Auguste, le peintre, qui se chargea plus specialement des peintures
murales. La grande fenetre percee au milieu de la rotonde de
l'abside avait fait disparaitre irremediablement la partie centrale du
registre inferieur de la fresque. Quelques personnages voisins
etaient aussi effaces en tout ou partie. Quant aux peintures du
cul-de-four, il n'en restait que de minces vestiges. La malencon-
treuse fenetre ayant ete bouchee, Auguste Schmid reconstitua les

11 Lesfresques de l'eglise de Montcherandet leurs sources d'inspiration, dans Indicateur
d'antiquites suisses, vol. 34 (1932) p. 10 s. En 1953, le Dr Bach reprit le sujet dans
une communication au Congres archeologique de France, CXe session tenue en
Suisse romande (Publications de la Societe frangaise d'archeologie, Paris-Orleans
1953, p. 330 s.).

5



apotres manquants par une discrete esquisse au trait. II dessina une
figure centrale sous la forme de la Vierge Marie, s'inspirant de

representations analogues dans quelques eglises romanes de France
et d'ailleurs. Dans le cul-de-four, Auguste Schmid esquissa un
Christ en majeste entoure des quatre animaux du tetramorphe.
Pour ce faire, il se refera ä l'iconographie religieuse romane, en

partant de la decouverte, sous le badigeon, du taureau aile, symbole
de l'evangeliste Luc. Cette reconstitution fut generalement
approuvee par les historiens de l'art religieux. Ainsi, pendant pres
de trois quarts de siecle, paroissiens de Montcherand et visiteurs
admirerent les peintures murales decouvertes en 1902 telles que
restaurees et completees par le talent d'Auguste Schmid (fig. A)12.

Les choses resterent en cet etat jusqu'en 1969. C'est alors
qu'une nouvelle restauration fut entreprise pendant deux ans. Elle
fut l'oeuvre de M. Theo Hermanes, assiste de Mlles Therese Mauris
et Barbara de Wolff. Conduits avec le plus grand soin, les travaux
consisterent ä renforcer le mur lui-meme, qui avait passablement
souffert; puis ä consolider les peintures murales originales, en sup-
primant toutes les adjonctions de 1903. Les restaurateurs decouvri-
rent par ailleurs, sur la gauche de la place que pouvait occuper la
tete d'un personnage central disparu, deux lettres majuscules
incontestables, «US», sur lesquelles on reviendra plus loin. Enfin,
ils indiquerent par une legere gorge dans le mortier la grande
fenetre percee apres la Reforme.

Ainsi, l'abside de l'eglise de Montcherand est aujourd'hui vide
en son centre. Vu des bancs du sanctuaire, ce qui subsiste de la

fresque originale se presente sous l'aspect que void (fig. B):
A la jonction du plafond, les murs sont decores d'une large frise

dans les tons bleus et bruns, quelque peu delavee. Au-dessus de

l'abside, l'Agneau de Dieu est represente dans un medaillon, che-
vauchant la frise en son milieu.

Au-dessous, dans la partie basse du cul-de-four, on voit ä

gauche le taureau aile et le nom LUCAS, en remarquable etat de
conservation. De petites dimensions, mais tres beau, l'animal sym-

12 Voir aussi Adolphe Decollogny, Tresors des eglises vaudoises, Lausanne
195 8, p. 21 ä 24. On y trouve une bonne Photographie de la fresque restauree par
Auguste Schmid, prise in situ.

6



bolique presente une face humaine pensive. Au centre, le bas de la
robe et un pied avec la pointe de l'autre, attribues au Christ en
majeste. Pour le surplus, ce qui constituait le registre superieur a

disparu (fig. B, C et D).
Marquant la separation entre le registre superieur et les person-

nages de l'abside, une belle guirlande horizontale domine le

College apostolique. Elle est constitute de deux galons brunätres
entre lesquels court un rinceau sur fond bleu. Le galon inferieur
porte une inscription latine en lettres capitales, dont une partie est
effacte. La partie lisible est la suivante (les lettres reconstitutes sont
plactes entre crochets): [ECCJE NOS REEINQUIMUS
OMNIA [ET?] SECUTISUMUS TE QUID ERGO ERIT
NOBIS [?] AMEN DICO VOBIS IN REGENE-
RACIONE SEDEBI[TI]S [DU]0[DECI]M». C'est, en

abrtgt, le texte du chapitre 19, versets 27 et 28 de l'Evangile de
saint Matthieu: «Void, nous avons tout quittt et nous t'avons
suivi; qu'en sera-t-il pour nous?» Jtsus leur rtpondit: «Je vous le

dis en vtritt au renouvellement de toutes choses, vous qui
m'avez suivi, vous serez assis sur douze trones ...»

Encadrant le groupe des apotres, on apergoit ä l'extreme
gauche, depuis les bancs de l'tglise, les vestiges d'une bände verti-
cale bleue bordte de deux galons, brunätres eux aussi. Cette bände
est dtcorte de deux importants motifs — peut-etre y en avait-il
trois ä l'origine —, lesquels ont un peu l'aspect de coquilles Saint-

Jacques. Le pendant de ce cadre, ä l'extreme droite, est encore
moins bien conservt. Enfin, sous les pieds des personnages,
on trouve par places les restes d'une bände de couleur bleue, pareil-
lement enserrte entre deux galons brunätres et dtpourvue d'or-
nements.

Au-dessous de la guirlande horizontale, le groupe apostolique
comprend d'abord, toujours de gauche ä droite vu des bancs de

l'tglise, un premier personnage en excellent ttat, mais dont le nom
a disparu. A son cott, la tete, le buste et un pied de son voisin. Suit
un fragment de la coiffure du troisieme apotre, un trait de l'arcature
sous laquelle se tenait le quatrieme personnage, une cinquieme

13 La transcription donnee par Eugene Bach, op. cit., page 14, comporte des

inexactitudes.

7



place totalement vide aujourd'hui, et enfin la partie superieure de
la tete du personnage occupant la sixieme place. Au centre de la

rotonde, dominant la grande fenetre bouchee, on decele les restes
d'une sorte de linteau, ä la droite duquel apparaissent clairement les

lettres sur lesquelles on reviendra: elles constituent un des elements
de l'enigme (fig. E, F et G).

La partie droite de l'abside est infiniment mieux conservee
(fig. G et H). Apparait tout d'abord un pan de manteau, dont
emerge un coude surmonte d'une sorte de tresse qui devrait etre un
avant-bras avec sa main; a droite, on lit le nom PAULUS, en
lettres capitales disposees verticalement. Puis viennent les cinq
dernieres figures, toutes en excellent etat, identifiees par les inscriptions

suivantes en lettres majuscules disposees verticalement ä cote
de chaque personnage: JHOS, AMDREAS, JACOBUS,
MATIAS et FILIPUS14. Sous les lettres terminales des noms de
Paul et de Jacques figurent, ä peine visibles, trois points disposes
en triangle; et, sous le nom de Philippe, deux points seulement
apparaissent15. II faut souligner que les identities des six apotres de
l'aile droite sont certaines: les noms de Paul, Jean, Andre, Jacques,
Mathias et Philippe apparurent lorsque, en 1902, le badigeon
recouvrant la fresque fut enleve. La restauration de 1969 a confirme
l'authenticite de ces inscriptions.

14 L'orthographe du nom de Jean est surprenante. Au XIIe siecle, ce nom est
ecrit ordinairement IOHANNES ou IOHANES ou encore 10ANES, formes
parfois abregees en IOHAS ou 10HS (par exemple: ä Prugiasco; dans la fresque
de l'abside de Sant Climent de Taull, eglise consacree en 1123; dans celle de
l'abside de San Pedro de La Seu d'Urgell). Or, ä Montcherand, le «H» et le «O»
sont mtervertis. Quant k Andre, autre smgulante de notre fresque, son nom latin
est ecrit avec un « M ». Signalons lei une petite fresque provenant de l'eglise de San

Miguel d'Engolasters, deposee au Musee d'art de Catalogne, salle 22, qui repre-
sente les Douze entourant le Christ. Le nom d'Andre, inscrit verticalement par
groupes de deux lettres, semble comporter egalement un «M». Toutefois, le
caractere est empäte, peu lisible, et on pense ä Barcelone qu'il s'agirait plutot d'un
«N» mal dessine. Dans la salle 31, un devant d'autel peint sur bois, presentant la
meme composition, porte egalement le nom AMDREAS. let, le «M» paralt
incontestable. Ce qui est remarquable ä Montcherand, e'est que le «M» est particu-
lierement bien dessine, ll ne souffre aucune discussion. Qu'en penser? Notre
peintre roman aurait-il simplement fait deux fautes d'orthographe en eenvant
IHOS pour IOHS et AMDREAS pour ANDREAS?

15 Dans le Corpus Inscriptionum Medn Aevi Helvetiae, publie par Carl Pfaff,
editions de l'Umversite de Fnbourg, vol. II, 1984, p. 117, l'epigraphiste Christoph
Jorg qualifie les points disposes en triangle de «Schlusszeichen».

8



Tous les personnages de la rotonde sont representes debout,
chacun abrite sous une petite arcature et tenant un rotulus dans la
main. lis paraissent deviser deux par deux, l'expression sereine, «en
sainte conversation». Par exception, le sixieme personnage depuis
l'aile gauche, reduit ä la partie superieure du visage, a le regard
tourne contre le centre, et non vers le voisin disparu qu'il devait
avoir ä sa droite (fig. F). Sa face est particulierement large et on
apergoit la naissance de la barbe. Au sommet de l'ample coiffe, tres
claire, une surface grise affecte la forme d'un trapeze. II ne parait pas
s'agir d'une partie ecaillee de la peinture, mais bien d'une decoupe
ou d'un ornement appartenant a la fresque originale. Cette forme
trapezoldale marquerait-elle une tonsure? Ou bien s'agirait-il d'un
autre signe distinctif, ou encore d'un objet stylise pose sur la coiffe
du personnage? Si l'on revient aux deux premiers apotres de l'aile
gauche, on remarque que leur coiffe, un peu moins claire, est unie.
Tandis qu'ä l'aile droite, les coiffes d'Andre et Jacques sont d'un
bleu soutenu, divisees par une raie au milieu. Une meme raie est
visible chez Jean, coiffe dans un ton chätain clair. On peut aussi

penser ä des chevelures plaquees de chaque cote de la raie et jusque
sur la nuque, comme c'est le cas ä Prugiasco. Les deux derniers

apotres, Mathias et Philippe, portent une coiffe claire unie, sembla-
ble ä celle de leurs homologues de l'aile gauche. Un nimbe brun
plus ou moins grand entoure chaque tete. Entre le nimbe et l'arca-
ture, l'espace est blanc. Portant de longs favoris, la barbe taillee en
bouc et remontant en pointe aux commissures des levres, les

apotres ne sont guere differencies, ä l'exception de Jean dont la

figure juvenile est imberbe conformement ä la tradition. Dans l'en-
semble, les tons vont du brun au blanc en passant par des bleus
soutenus ou delaves. Les vicissitudes du support au cours des

siecles ont sans doute joue un role determinant quant ä l'etat actuel
des coloris. Le tout est tres stylise, les attitudes sont figees, le dessin

extremement hieratique, les couleurs assez pauvres. Pour autant,
comme le releve Henri Stierlin, ces peintures revetent un caractere
monumental malgre leurs proportions relativement modestes16.

16 Suisse romane, Zodiaque, La nuit des temps 8, ed. Atelier monastique de

l'abbaye Sainte-Marie de la Pierre-qui-Vire (Yonne), ed. II (1957), p. 89. Dans ce
livre, Henri Stierlin a redige l'etude sur l'eglise de Grandson et les «Notes sur
quelques eglises romanes de Suisse romande».

9



Certes, on est loin du mouvement et des coloris lumineux qui
animent les murs de Prugiasco ou de Berze-la-Ville. Les visages ne
sont pas non plus empreints de la spiritualite mysterieuse et intense,

presque sauvage, qui a fait eclater la gloire de l'art roman sur les

murs de Taüll ou de La Seu d'Urgell. II n'en existe pas moins, ä nos
yeux, une certaine parente avec nombre de fresques des eglises de

la Catalogne. Et de la simplicite rustique de notre fresque se degage
un charme prenant, auquel ajoute encore l'enigme que pose
l'oeuvre partiellement disparue.

La suite des arcatures parait interrompue au-dessus de la place

que pouvait occuper une figure centrale. En cet endroit, ä la per-
pendiculaire de la terminaison du verbe DICO de la frise, apparais-
sent les graphismes horizontaux decouverts en 1969 (fig. F). Les
deux derniers se lisent sans conteste comme «US» en majuscules.
La lettre precedente, dont la base est effacee, peut faire penser ä un
«n» minuscule, dont les jambages convergent, precede d'une petite
apostrophe. En majuscule, c'est tout naturellement comme un «D»
que se lit le graphisme enigmatique; eventuellement un «O», ou
encore comme la partie superieure d'un «P», d'un «R» ou d'un
«B». On remarque enfin le vestige d'une quatrieme lettre, au sujet
de laquelle il est encore plus difficile de se faire une opinion. Cette

inscription horizontale faisait-elle partie d'un nom se rapportant ä

un personnage central aujourd'hui disparu? S'agit-il du vestige
d'un texte concernant ce personnage, ou bien en rapport avec l'en-
semble de la composition? Dans cette derniere eventualite, on peut
aussi imaginer que l'identite de la figure centrale aurait ete indiquee
par une inscription verticale, de la meme maniere que pour les

autres personnages.
La decouverte de ces graphismes a donne naissance ä une these

nouvelle, dont le pasteur Henri Piguet s'est fait l'interprete dans ha
Vieprotestante du 9 avril 1971, page 6: ce fut, selon lui, une erreur
d'imaginer la figure de la Yierge au centre de la fresque. Le personnage

central serait saint Etienne, Stephanas, dont, dit-il, le nom est

partiellement conserve. Et de conclure: «Etienne, le premier
martyr, est done bien ä sa place dans l'eglise de Montcherand: il en
est le Patron, ainsi que le confirment les archives. Quant ä la
< Vierge de Montcherand), eile est nee au debut du siecle de l'imagi-
nation trop prompte des savants de l'epoque, qui la dessinerent en
imitation de l'ancien.» L'auteur ajoute qu'en 1903 la restauration

10



des monuments anciens etait encore une discipline nouvelle et que
cela explique «certaines erreurs qui furent commises alors, au detriment

de l'art aussi bien que de l'histoire». Ce qui n'est pas tres
charitable pour les freres Schmid, pas plus que pour le Dr Eugene
Bach, dont la remarquable etude de 1932 n'est pas citee.

Plus d'une decennie a passe depuis cette publication. Rien
d'inedit n'a ete decouvert. Rien de nouveau, ä notre connaissance,
n'a ete allegue pour soutenir la nouvelle hypothese ou pour en
avancer d'autres. Le silence est revenu au pied des apötres rescapes
de Montcherand. Le moment nous parait venu de faire le point.

Nous voici done au coeur du sujet: fervet opus!

3. La datation de la fresque

La datation des peintures murales est souvent problematique;
du moins lorsqu'on n'a pas la chance de connaitre un evenement
fixe avec precision dans le temps, par exemple la consecration du
sanctuaire. II n'est pas rare que cette question donne lieu ä des

controverses qui etonnent le profane. On a meme pu dire que la

Chronologie est la pomme de discorde des archeologues Les fres-

ques de l'abside de Chalieres, petite chapelle ä l'entree du cimetiere
de Moutier, en sont un exemple extreme: lors de leur decouverte,
certains experts les ont jugees de la fin du XIVe siecle, alors que
d'autres les situaient aux alentours de l'an mille; ce qui fait un ecart
de pres de quatre cents ans... Aujourd'hui, un certain consensus
parait exister pour dater les fresques de Chalieres du XIe siecle ou
du debut du XIIe.

Les peintures murales de l'eglise de Montcherand n'ont pas
echappe aux controverses de datation. Essayons done de faire le

point. Lorsqu'on a mis au jour quelques parties de la fresque en

1902, le redacteur de VIndicateurd'antiquitessuisses a ecrit: «Je rentre
de Montcherand pres Orbe, ou l'on vient de decouvrir dans
l'abside de l'eglise des peintures franchement romanes, du
XIIe siecle au moins, du plus vif interet et admirablement conser-
vees.»17 Dans sa premiere etude de 1932, Eugene Bach a propose

17 Indicateur d'antiquites suisses, vol. IV (1902-1903), p. 111. II est interessant de

citer encore la fin de la note: «Les peintures de ia voüte ne sont pas encore

11



la meme epoque, sans ecarter la fin du XIe siecle. Dans sa seconde

etude, en 1952, il a pris plus nettement position pour le debut du
XIIe siecle, entre 1105 et 112018. ISHistoire de I'art en Suisse de

Joseph Gantner, premiere edition, opte aussi pour le XIIe siecle,
sans autre precision19. Eleve du professeur Gantner, Beat Brenk,
dans une these bien documentee sur la peinture murale romane en
Suisse, classe les fresques de Montcherand, comme celles de Spiez
et quelques fresques tessinoises, dans «l'art roman tardif»20. Mais
qu'est-ce que l'art roman tardif? Cette notion ne varie-t-elle pas
sensiblement selon les lieux? Dans ses conclusions, Beat Brenk
pense pouvoir situer les fresques de Montcherand dans la premiere
moitie du XIIIe siecle. Curieusement, l'auteur ne parait pas s'etre

preoccupe de la forme des inscriptions qui figurent ä Montcherand.
Pourtant, il consacre par ailleurs une interessante digression aux
caracteres des noms qui designent les apotres ä Prugiasco21. Cette
etude le conduit ä dater la fresque du Val Blenio de la fin du XIe ou
du debut du XIIe siecle. Or les lettres formant les noms des apotres
ä Montcherand — du moins aux yeux d'un profane — presentent
une similitude marquee avec celles de Prugiasco. C'est d'ailleurs en
se fondant sur ces criteres epigraphiques, plus que sur le style des

peintures, qu'Eugene Bach a propose sa datation, laquelle correspond

ainsi ä celle que Beat Brenk retient pour Prugiasco. Dans son
remarquable ouvrage sur la peinture murale romane, deja cite,
Otto Demus s'exprime comme suit: «Un groupe de peintures
suisses de la premiere moitie du XIIe siecle se rattache ä la
tradition ottonienne de la Reichenau, surtout les peintures de

degagees, mais d'apres les vestiges que j'ai aperpus, je crois etre sür que l'on
trouvera au centre le Christ-Juge, ou simplement assis et benissant, car ses deux
pieds mordent sur la bände superieure de la frise; d'autre part, tout ä cote, com-
mencent, de droite et de gauche, deux bandes curvilignes rouges qui encadrent
probablement la mandorla. Nous verrons si mes previsions sont exactes, et peut-
etre autour seront les symboles des evangelistes.»

18 Eugene Bach, Indicateur d'antiquites suisses, vol. 34, 1932, p. 10 s.; puis
Congres archeologique de France, CXe session tenue en Suisse romande, op. cit.,
p. 330 s.

19 Joseph Gantner, Kunstgeschichte der Schweif Bd. I, Huber & Cle, Frauenfeld,

ed. 1 (1936), p. 262.
20 Beat Brenk, Die romanische Wandmaleret in der Schweif, Diss., ed. Ziegler,

Winterthour 1963, p. 154 s.
21 Beat Brenk, op. cit., p. 156 a 159.

12



Degenau, que l'on peut considerer comme le pendant campagnard,
un peu plus ancien, de Niederzell Les fresques de Chalieres,
probablement du XIe siecle encore, en temoignent, de meme que
celles, tardives, de Spiez et de Montcherand...»22 Cette opinion du
grand medieviste surprend: si l'on peut envisager une certaine

parente entre les fresques de Chalieres et celles de Spiez, les peintu-
res murales de Montcherand donnent l'impression d'une facture
tres differente. Redacteur des textes de la Suisse romane relatifs aux
eglises du lac de Thoune, Andre Corboz voit dans l'aspect des

peintures murales de Spiez «une etroite analogie avec celui d'Ober-
zell-Reichenau, plus ottonien que roman»23. Convaincante pour les

fresques de Spiez, cette appreciation ne nous parait pas applicable
aux peintures murales de Montcherand. Au sujet de ces dernieres,
Henri Stierlin ecrit dans le meme ouvrage: «Celles-ci pourraient
dater de la fin du XIIe siecle et seraient ainsi les plus anciennes

peintures medievales de Suisse romande. »24 \ lEncyclopedic illustree
du Pays de Vaud indique le debut du XIIe siecle25. Enfin, plus recem-
ment, l'epigraphiste Christoph Jörg s'est prononce fermement

pour «la periode de l'an 1100 ä la moitie du XIIe siecle»26.

Les auteurs qui ont etudie specialement les peintures murales
de Montcherand et leurs inscriptions sont, outre Beat Brenk, le

Dr Bach, les redacteurs de l'Encyclopedie vaudoise et l'epigraphiste

Jörg. Ces trois derniers ont pris nettement position pour la

premiere moitie du XIIe siecle. Leur opinion nous parait caution
bourgeoise, meme si l'on ne peut ecarter absolument le debut du
XIIIe siecle, pas plus d'ailleurs que la fin du XIe siecle ä l'oppose.
Elle est confirmee par le fait qu'ä Montcherand nous sommes en

presence d'une fresque au sens propre du terme, comme le releve

l'Encyclopedie vaudoise sur la base des constatations faites lors de
la derniere restauration: «fresques et retouches ä sec». Or, au cours
du XIIe siecle, la fresque proprement dite, c'est-a-dire la peinture
realisee avec des couleurs ä l'eau sur un enduit frais — a fresco —

22 Otto Demus, op. cit., p. 90.
23 Suisse romane, op. cit., p. 273 et 274.
24 Henri Stierlin, op. cit., p. 89.
25 Encyclopedic illustree du Pays de Vaud, vol. 6, Les Arts I, p. 26, 59, 60, 71, et

tableau des pages 172-173.
26 Corpus Inscriptionum Medii Aevi Helvetiae, vol. II, 1984, p. 117 a 119.



se fait progressivement plus rare, sans toutefois disparaitre comple-
tement. Elle est remplacee peu ä peu par une methode plus expedi-
tive et plus libre, la detrempe — a tempera — qui est une peinture
sur enduit humidifie, permettant des retouches27. Le procede
technique utilise ä Montcherand parle done en faveur d'une oeuvre
relativement precoce, anterieure ä la seconde moitie du XIIe siecle.

On peut relever enfin qu'aux dires d'eminents specialistes, e'est
ä partir du XIIIe siecle seulement qu'apparaissent les attributs des

apotres sur les peintures murales, sous reserve d'une exception
pour saint Pierre qui tient souvent les cles. Nos modestes observations

confirment ce fait. Or, ä Montcherand, chaque apotre rescape
est figure sans attribut, mais designe par son nom latin.

4. Certitudes et hypotheses

4.1 Le registre superieur

Ce qui subsiste de la fresque de la conque absidiale demontre
qu'il s'agit, parmi beaucoup d'autres, d'une representation du
Christ en majeste, entoure des quatre animaux du tetramorphe. Le
Christ en majeste, ce n'est pas Jesus ä une etape historique de sa vie
terrestre, e'est le Christ ressuscite d'entre les morts et etabli dans la

27 Voir Raymond Rey, op. cit., p. 44a. Marcel Durliat, op. cit., p. 194. A
signaler toutefois l'opinion contraire de Janine Wettstein, Fresques et peintures
des eglises romanes en France, p. 21 ä 23: l'auteur considere que, dejä au XIe et au
XIIe siecles, le procede ä la detrempe aurait joui d'une faveur plus grande que la
veritable fresque. Exprimee hult ans avant la publication de l'ouvrage fondamen-
tal de Marcel Durliat, cette opinion ne paralt pas conforme aux connaissances
actuelles en la matiere. De meme, Jamne Wettstein, ä la p. 24, reprend la these,
aujourd'hui largement condamnee, qu'avait soutenue Fernand Mercier dans
son livre Lapeinture clumsienne en Bourgogne ä l'epoque romane, ed. A. Picard, Mäcon
19 31. Selon cette these, la grande composition absidiale de Berze-la-Ville aurait ete
executee «ä la maniere grecque». Pour interessantes qu'elles fussent, ll semble bien
que les recherches chimiques operees en laboratoire par Fernand Mercier, eleve
de Focillon, l'avaient conduit ä des conclusions erronees. En effet, l'etude recente
de la stratigraphie de Berze-la-Ville parait demontrer que la technique employee
n'etait nullement exceptionnelle. A Berze-la-Ville, les fonds mis en place sur
l'enduit encore humide lllustrent la technique a fresco, les details sont repns plus
tard a seco.

14



gloire du Pere, ä l'instar du Pantocrator de Part byzantin28. Son
image s'inscrit le plus souvent au tympan des portails sculptes et,
dans les eglises, ä la place d'honneur, au cul-de-four de l'abside.
Dans l'iconographie mouvante du Moyen Age, cette figure
demeure presque immuable dans son attitude souveraine. L'image
est a la fois le Fils de Dieu fait homme, le Juge du Dernier Jour, le
Christ montrant ses plaies et le Dieu de 1'Apocalypse29. Le schema
de base parait etre la seconde vision de saint Jean ä Patmos, la
«vision smaragdine», au moment ou une porte lui est ouverte dans
le ciel (Apocalypse, IV et V). D'abord lui apparait le trone de

1'Anonyme, entoure d'un arc-en-ciel «qui brille comme une eme-
raude». Pres du trone se tiennent quatre etres dont les ailes sont
constellees d'yeux. Ces etres vivants — la Vulgate a traduit le mot
grec Zooia — «etres vivants» par animalia — sont semblables res-
pectivement a un lion, ä un taureau, ä un homme et ä un aigle. Ce

sont les visages du tetramorphe du prophete Ezechiel (Chapitre i,
versets 5 ä 12), mais separes les uns des autres, un tetramorphe
eclate et dynamique. Depuis saint Irenee, vers l'an 200, ces etres
symboliques sont identifies aux Evangelistes annon^ant la bonne
nouvelle aux quatre points cardinaux de l'univers: l'homme aile ä

Matthieu, le lion ä Marc, l'aigle ä Jean et le taureau ä Luc.
Dans la vision de saint Jean, Dieu, assis sur son trone, est

entoure des quatre animaux, ainsi que de vingt-quatre vieillards
prosternes. Une telle representation est sculptee sur plusieurs portails

du XIIe siecle: ainsi au tympan de l'eglise de Moissac, dans le

Tarn-et-Garonne, qui semble en etre l'archetype30. La meme scene

28 Andre Grabar, La peinture bj^antine, editions d'art Albert Skira, Geneve
195 3, p. 11 et 12. Voir aussi C. Coche de la Ferte, L'Art de By^ance, editions
d'art Lucien Mazenod, Paris 1981. L'expression «en majeste» se dit des figures
assises de face sur un trone. On dit aussi, par reference au Ressuscite, le Christ en
gloire.

29 Voir Deschamps et Thibout, La peinture murale au debut de I'ere gothique,
Centre national de la recherche scientifique, Paris 1963, p. 14; Otto Demus, op.
cit., p. 12 et 13.

30 Culture vivante, ed. Braun S.A., Mulhouse 1979, I, p. 82: «Moissac, qui
decrit 1'Apocalypse et oü trone l'Eternel vers qui tourne le regard des vingt-quatre
vieillards de l'apparition, Moissac qui exprime une sereine grandeur et qui est
peut-etre un des monuments supremes de tout l'art occidental.» Signaions des

compositions analogues aux tympans des eglises du Mans, de Bourges, de Caren-
nac et d'Arles notamment.

15



est peinte dans quelques sanctuaires. Elle parait inspiree d'un
fameux commentaire de l'Apocalypse, compose ä la fin du VIIIe
siecle par Beatus, abbe de Liebana en Espagne. Ce commentaire fut
maintes fbis recopie aux Xe et XIe siecles. On en possede encore
vingt-cinq manuscrits, souvent richement enlumines; ainsi
l'Apocalypse dite de Saint-Sever, le Beatus, realise dans l'abbaye gas-
conne de Saint-Sever vers le milieu du XIe siecle, l'un des plus
connus et qui temoigne des rapports etroits avec l'Espagne moz-
arabe31. Mais, plus souvent, les vingt-quatre vieillards sont rempla-
ces par le College des Douze; ou encore le groupe des apotres vient
completer la composition. Eugene Bach a explique que, selon la

doctrine, les vingt-quatre vieillards ne sont autres que les douze

apotres accompagnes de douze heros ou prophetes de l'Ancienne
Loi. Enfin, parfois la Vierge est representee au milieu des apotres32.

Etant acquis que le registre superieur representait le Christ en
majeste entoure du tetramorphe, quelle place les animaux symboli-
ques occupaient-ils et dans quelle attitude le peintre de Montche-
rand avait-il represente le Seigneur?

De la fresque originale, il ne subsiste aujourd'hui que le taureau
aile, avec le nom LUCAS bien lisible ä la droite des pieds du
Christ. Sur les tympans des porches oü le Christ est sculpte dans sa

gloire, les animaux symboliques l'entourent systematiquement. Au
pied droit du Seigneur est figure le lion de Marc avec, au-dessus,
l'homme aile de Matthieu; au cote gauche du Seigneur, le taureau
de Luc et l'aigle de Jean, qui souvent tient le Livre entre ses serres.
Sur la plupart des peintures murales romanes, on trouve une
composition identique. Ainsi ä Chalieres pres Moutier; ä Lavardin et
a Montoire, dans le Vendomois; ä Tavant (Indre-et-Loire); ä

Nohant-Vicq (Indre). A Sant'Angelo in Formis, pres de Capoue
(XIe siecle), le taureau est figure ä la gauche des pieds du Christ;
en revanche, il est surmonte, non de l'aigle de Jean, mais de

31 Ce manuscnt est conserve a la Bibliotheque nationale a Paris. Sur la question,

voir Emile Male, L'art rehgieux du XIIe Steele en France, Etude sur les ortgtnes
de /'iconographte au Moyen Age, 4e ed., Paris 1940, p. 1 a 17; Marcel Durliat, op.
ctt., p. 195 et 196; Janine Wettstein, Ea fresque romane, Itahe-France-Espagne,
etudes comparatives, op. at., p. 8.

32 Voir les exemples enumeres par Eugene Bach, op. cit., p. 18; cf. aussi
Durliat, op. cit., p. 196.

16



l'homme aile de Matthieu, ce qui est inhabituel. Montcherand fait
exception: c'est le taureau de Luc qui est au pied droit du Seigneur.
Devrait-on admettre que, par une seconde exception, il aurait eu
au-dessus de lui l'aigle, tandis qu'ä la gauche du Seigneur on aurait
trouve le lion et l'homme aile? Voire meme que les figures auraient
ete completement inversees? Nous ne le pensons pas. A notre con-
naissance, il existe au moins deux peintures murales romanes oü, de

meme que dans notre eglise, le taureau aile occupe une place inhabituelle,

au pied droit du Christ en gloire: Areines pres de Vendome
(fig. I) et Saint-Jacques-des-Guerets pres de Troo. Sur ces deux
fresques, les etres symboliques superieurs n'en demeurent pas
moins ä leur emplacement traditionnel: l'homme aile ä la droite de
la tete du Seigneur, l'aigle ä sa gauche. Dans les peintures murales

romanes, nous ne connaissons pas d'exemple oü ces deux dernieres
figures seraient placees en has. L'ordre parait immuable sur ce

point33. II est done permis de conclure qu'il en allait de meme ä

Montcherand. Comme ä Areines et ä Saint-Jacques-des-Guerets, le

taureau de Luc devait avoir au-dessus de lui l'homme aile de

Matthieu, le pendant de l'autre cöte etant le lion de Marc survole

par l'aigle de Jean. Nous pensons done que le peintre Schmid avait
vu juste, quant au principe, dans sa reconstitution des figures
symboliques.

Quidalors du Christ en gloire? Dans quelle attitude le peintre
de Montcherand l'avait-il represente? Le jugement est plus difficile
ä porter sur ce point. Ce qui subsiste de la representation du

Seigneur, on l'a vu, c'est seulement un pan de sa robe, peut-etre la base

d'un siege, le pied droit et une partie du pied gauche, avec au-
dessous une zone rectangulaire plus sombre (fig. B). On pourrait

33 A l'epoque gothique, en revanche, une grande liberte regne dans la disposition
des symboles des Evangelistes. A Saint-Sulpice, dans notre canton (debut du

XIVe siede), c'est l'homme aile de Matthieu, survole par l'aigle de Jean, qui se

trouve au pied droit du Christ en gloire. A Mistail, dans les Grisons (vers 1400),
l'aigle est figure contre le pied droit du Seigneur. Dans l'ancienne abbatiale d'Ott-
marsheim en Alsace consacree en 1049 — octogonale et apparemment inspiree de
la Chapelle palatine d'Aix-la-Chapelle —, la tribune Est est ornee de fresques
consacrees ä saint Pierre. Le prince des apotres (ou peut-etre le pape Leon IX) est

represente au plafond dans une mandorle, tout ä fait ä l'image d'un Christ en
majeste. Autour de lui sont figures les animaux symboliques: ä sa droite, le lion
au-dessous de l'aigle; ä gauche, contre toute attente, on trouve en bas l'homme aile
de Matthieu et en haut le taureau de Luc. On pourrait multiplier les exemples.

17



y deviner un livre34. Dans sa reconstitution, le peintre Schmid avait
pris pour modele le Christ benissant du vestibule de l'abbaye de

Saint-Savin-sur-Gartempe. Eugene Bach a regrette ce choix, le

considerant comme incompatible avec la tradition iconographi-
que: le Christ benissant, ordinairement entoure d'anges porteurs
des instruments de la Passion, n'est pas le Dieu de l'Apocalypse. Le
Dieu de Majeste de l'Apocalypse, c'est le Christ-Juge, qui tient en
main le Livre35. La critique du Dr Bach merite consideration. II est
vrai qu'a Montcherand on peut envisager que les pieds du Seigneur
reposent sur un livre, et cela, prima facie, ne parlerait pas en faveur
de la composition proposee par Eugene Bach. Si toutefois on se

refere a d'autres peintures murales romanes, on constate que le

marchepied affecte les formes les plus diverses. II n'y a d'ailleurs pas
toujours de marchepied; tel est le cas a Berze-la-Ville et ä Montoire,
abside principale de la chapelle Saint-Gilles. Sur les tympans sculp-
tes des porches, nous ne connaissons pas de marchepied qui soit un
livre. Sur le mur Sud du narthex de l'abbatiale de Payerne, la

fresque recemment degagee montre le Christ-Juge qui tient le

Livre ouvert, ses pieds reposant sur une tablette rectangulaire ä

laquelle pourrait correspondre la forme incertaine qu'on apergoit
ä Montcherand. Telle est de loin la representation la plus classique
dans l'art roman. II y a done de bonnes raisons d'imaginer que dans

notre eglise la figure souveraine disparue se presentait sous la
forme du Christ-Juge assis sur le Trone.

Toutefois, il faut observer qu'une telle composition s'inscrit
ordinairement dans une mandorle (mandorla: amande), dressee ver-
ticalement et parfois appointie aux deux extremites; quelquefois
meme dans une double ellipse se recouvrant partiellement. L'en-
semble est toujours plus haut que large (fig. J). Or, ä Montcherand,
ce qui subsiste de l'encadrement du registre superieur — trois
larges bandes, l'interne brune, l'externe bleue et, entre les deux, une
bände ocre d'egale largeur — demontre qu'en raison de la place
disponible au cul-de-four, la gloire entourant le Christ et les etres

34 Paul-Henri Michel, La fresque romane, ed. Gallimard, Idees-Arts, Paris
1970, p. 151, est de cet avis.

35 Eugene Bach, op. cit., p. 14. L'auteur se refere ä la fresque de la crypte de
Saint-Savin. On pourrait citer encore d'innombrables representations du Christ-
Juge au cul-de-four d'absides romanes et sur des devants d'autels.

18



symboliques devait etre quasiment circulaire, comme au vestibule
de Saint-Savin-sur-Gartempe. Dans un tel cadre, la representation
du Christ benissant, les bras etendus, s'inscrit mieux que celle du
Christ-Juge. Cette observation a sans doute determine le choix fait
par Auguste Schmid. A nos yeux, la question reste ouverte.

Sous cette reserve concernant l'attitude exacte du Christ en
majeste, on peut tenir pour certain que la reconstitution d'Auguste
Schmid avait correctement retabli la fresque originale du cul-de-
four de l'abside.

4.2 Le registre inferieur

Nul ne conteste que l'artiste roman a represente le College des

apotres dans la rotonde de l'abside: les noms de cinq d'entre eux
sont ecrits en toutes lettres; le verset de l'Evangile de saint
Matthieu s'adresse ä eux; leur place est classique, dans l'art medieval,

sous la figure du Christ en majeste entoure des quatre animaux.
Par ailleurs, personne jusqu'a present n'a mis en doute que la

fresque devait comporter un treizieme personnage. Les arcatures,
sous lesquelles s'abritent les apotres, sont assez bien conservees;
elles font place a six figures a l'aile gauche et a six a l'aile droite; il
reste une place disponible pour un personnage au milieu.

Peut-on connaitre l'identite des apotres dont les noms ont
disparu, et surtout savoir qui pouvait etre le treizieme personnage,
celui du centre, s'il existait? L'enigme est la. A defaut d'etre (Edipe,
il faudrait, pour tenter de la dechiffrer, posseder de vastes connais-
sances en histoire de l'art, en archeologie, voire en theologie.
L'auteur est un profane en ces matieres. Forme a la discipline du
droit romain, il s'efforcera d'appliquer la rigueur du raisonnement
juridique a l'analyse des faits et aux hypotheses ä en tirer, tout en
gardant la modestie qui s'impose ä l'autodidacte. Et s'il devait
s'excuser d'avoir pris la plume hors de propos — ne sutor supra
crepidam — il pourrait invoquer la circonstance attenuante d'etre
bourgeois d'Orbe et d'habiter a Montcherand.

4.4 La Vierge figure centrale?

De bons arguments peuvent etre avances en faveur de cette
hypothese. Elle a ete adoptee par le restaurateur Schmid en 1903.
Ce parti a ete approuve sans reserve par le Dr Bach. II est de fait que,

l9



dans l'iconographie romane, on connait plusieurs representations
de la Vierge au milieu des Douze. Toutefois, ä Montcherand, l'hy-
pothese se heurte ä deux objections: la presence simultanee des

apotres Mathias et Paul, d'abord; puis, et cela a pu sembler decisif,
la decouverte en 1969 des deux lettres finales «US» a droite de la

place du personnage central.
Dans sa premiere etude, le Dr Bach a releve lui-meme ce qui

suit36: «La presence de Paul et Mathias est une rarete dont je ne
connais pas d'autre exemple, car, ä Montcherand, les inscriptions
accompagnant les apotres sont authentiques et non des reconstitu-
tions. Pour reserver une place a l'apotre des Gentils et au succes-
seur de Judas, le traitre, l'artiste a done ete dans l'obligation de

supprimer un des compagnons authentiques du Christ. S'abritait-il
sous la treizieme arcature, l'arcature centrale? Sa presence ä cet
endroit serait contraire ä toutes nos connaissances de l'iconographie

chretienne. L'existence simultanee de Paul et de Mathias est
suffisamment insolite pour que nous n'allions pas chercher une
autre singularity et je crois pouvoir affirmer que la Vierge se dres-
sait au centre de l'abside de Montcherand ...» Eugene Bach se

refere ä divers modeles bien connus: sculptures du tympan du
porche de Charlieu, ou la Vierge est d'ailleurs entouree de deux

anges qui la separent des apotres; tympan de l'eglise d'Anzy-
le-Duc — depose au Hieron, le Musee eucharistique de Paray-le-
Monial — avec quelques apotres seulement; fresques de l'abbaye
de Lavaudieu pres Brioude (Haute-Loire) oü, comme ä Charlieu,
deux anges sont aux cotes de la Vierge; peintures murales de la

petite eglise de San Vigilio, pres de Rovio au Tessin; et enfin
particulierement aux fresques de l'ancien monastere copte de

Baouit, en Egypte, qu'il considere comme l'archetype de cette
composition37. Le Dr Bach aurait d'ailleurs pu citer d'autres exem-
ples encore, tels que la fresque, malheureusement tres abimee, de

l'eglise de Sant'Ambrogio, ä Cademario, au Tessin; ou, en

36 Eugene Bach, op. cit., p. 15.
37 Les fresques de Baouit sont deposees au Musee copte du Caire. Voir ä ce

sujet: Jean Cledat, Le Monastere et la Necropole de Baouit, publie dans Memoires
de l'Institutfran^ais d'archeologie Orientale du Caire, T. XII, Le Caire 1906. Une
representation analogue aurait ete decouverte ä Saqqarah, non loin des Pyramides, mais
nous ne l'avons pas trouvee au Musee copte du Caire.

20



Espagne, le tympan du portail de l'eglise Santa Maria La Real, ä

Sanguesa (XIIe siecle); lä, comme sur la fresque de la deuxieme
abside de Baouit, la Vierge tient l'Enfant.

Mais tout cela n'est point decisif. Plus nombreuses sont les

fresques et les sculptures qui representent les apotres sans que la

Vierge figure au milieu de leur groupe. Quelques exemples parmi
d'autres:

Dans notre pays tout d'abord. En 1934 — l'etude du Dr Bach
a ete publiee en 1932 — la chapelle de Chalieres, ä quelques centai-
nes de metres de l'ancienne abbaye de Moutier-Grandval, a ete
restauree. On a retrouve alors dans le choeur d'anciennes peintures
murales, qui avaient ete couvertes d'un badigeon. Les experts, on
l'a signale plus haut, ont exprime des avis fort divergents quant ä

la date de ces fresques, d'aucuns les jugeant posterieures au
XIIIe siecle. Pour Hans Reinhardt, deplorant une restauration qui,
ä ses yeux, a fait disparaitre toute l'authenticite de la facture,
l'ceuvre se situe aux environs de l'an mille38. II y voit le style des

manuscrits commandes par l'empereur saint Henri II au couvent de

Reichenau, sur le Bodan. Si nous n'avons pas competence pour
prendre parti dans le debat, il y a lieu de relever que les specialistes
semblent pencher aujourd'hui pour la seconde moitie du XIe siecle

ou le XIIe siecle. Ce qu'il convient de marquer, ce sont les similitudes

avec Montcherand, dejä quant aux dimensions des deux sanc-
tuaires, leur architecture, notamment la simple abside en hemi-
cycle. A Chalieres aussi, la conque absidiale montre le Christ en
gloire, debout dans une mandorle circulaire et entoure des quatre
animaux du tetramorphe. Dans la rotonde, percee d'une fenetre qui
est manifestement d'epoque, sont representes douze apotres
anonymes, groupes deux par deux sous une meme large arcade. La

38 Hans Reinhardt, Des peintures murales de l'Ecole de Reichenau ä Chalieres
dans leJura hernois, dans Revue suisse d'art et d'archeologie, I (1939), p. 204 ä 210. Beat
Brenk, op. cit., p. 136 s., considere que la fresque n'est pas anterieure ä la deuxieme
moitie du XIe siecle au plus tot. Otto Demus, op. cit., p. 5 7, l'attribue «au XIe siecle

probablement». Sur Chalieres en general, voir Moutier ä trovers les ages, par le

pasteur Philippe Pierrehumbert, ed. Societe d'histoire du Jura bernois, Impri-
merie de l'Orval S.A., Tavannes 1984, p. 5 3 ä 65; Suisse romane, Zodiaque, La nuit
des temps, ed. II (1967), p. 88; Stuart Morgan, Eglises romanes et Chateauxforts,
Suisse centrale et septentrionale, editions de Bonvent, Geneve 1972, p. 48.

21



Vierge n'est pas au milieu des disciples; eile est figuree sur l'extra-
dos de l'arc triomphal, avec saint Jean l'Evangeliste de l'autre cote.
Sous les reserves mentionnees plus haut, l'oeuvre parait ne pas etre
eloignee dans le temps des peintures murales de Montcherand. Le
sujet est le meme. Mais le style de l'artiste est tres different, moins
severe, les coloris sont plus riches et la fresque est empreinte d'une
certaine mollesse que Reinhardt attribue ä une restauration malen-

contreuse, inspiree de la maniere d'epoques plus tardives.
La Vierge n'est pas non plus representee dans la petite eglise de

Spiez, ancienne chapelle du chateau. Dans le chceur sur crypte,
sureleve, six apotres innommes sont figures sur la paroi Nord et six
sur la paroi Sud, chacun sous son arcade. Le Christ en gloire est

peint au plafond de la voüte. La facture de l'oeuvre, comme ä Cha-
lieres, differe sensiblement de la fresque de Montcherand: eile
semble d'inspiration plus ottonienne que romane; sa datation est
controversee39.

La Vierge n'est pas davantage figuree dans le cycle des apotres
de la chapelle de Schiffenen, pres de Guin; il est vrai que ces peintures

murales sont plus tardives, probablement du XVe siecle.
Dans l'ancienne abbatiale des Premontres ä Knechtsteden, pres

de Cologne, les Douze sont peints par groupes de trois delimites
par les fenetres de la rotonde, sous le Christ en majeste du cul-de-
four. Le Christ est entoure, non seulement du tetramorphe, mais
encore de Pierre et de Paul, ainsi representes deux fois. Composition

analogue, mais avec douze prophetes s'ajoutant aux apotres,
ä Niederzell sur la Reichenau. Ces fresques sont du XIIe siecle. La
Vierge n'est pas representee.

En 1931, d'interessantes peintures murales ont ete decouvertes
dans la petite eglise d'Areines, ä la sortie Est de Vendome (Loir-et-
Cher) (fig. I). La nef semble remonter au XIe siecle, alors qu'il
parait etabli que le choeur, voüte en berceau legerement brise, avec

39 Beat Brenk, op. tit., p. 159 et 161, qualifie le cycle de peintures de Spiez
de «roman tardif» et le situe, comme Montcherand, dans la premiere moitie du
XIIIe siecle. Andre Corboz, dans Suisse romane, op. tit., ed. 2, p. 270 et 272, releve
«une etroite analogie avec le style d'Oberzell-Reichenau», ce qui nous ramenerait
ä l'an mille. Walter Sulser, Die Restaurierung der romanischen Kirche von Spie% (en
collaboration avec Alfred Heubach), dans Revue suisse d'art et d'archeologie, 11

(1950), p. 164 ä 168, pense au debut du XIe siecle. Au contraire, Otto Demus, op.
cit., p. 90, partage l'opinion de Brenk.

22



une abside semi-circulaire, a ete construit au siecle suivant. Les

fresques sont done tres vraisemblablement du milieu ou de la fin du
XIIe siecle40. Au cul-de-four de l'abside trone le Christ en gloire
entre les quatre animaux symboliques. En dessous de lui, plusieurs
apotres, aux traits individualises, mais innommes, se tiennent deux

par deux de chaque cote de la fenetre axiale, sous des niches que
surmontent de petites toitures reposant sur des colonnettes. L'ana-
logie est frappante avec Chalieres. La Vierge n'est pas non plus
representee dans le cortege apostolique de l'eglise d'Areines.

II n'est pas sans interet de signaler ici les peintures murales du
narthex de l'abbatiale de Payerne, recemment degagees et restau-
rees par Mlle Anne-Marie Pelot. Sur le mur lateral apparait le Christ
en gloire, les bras ouverts. Sur les deux grands cotes, les disciples
sont alignes en deux groupes de six, plus ou moins bien conserves.
Leurs noms etaient inscrits au-dessus d'eux. On lit encore claire-
ment ceux de Philippe et de Simon et, de l'autre cote, quelques
caracteres isoles permettent de restituer, semble-t-il, les noms de

JACOBUS, TADEUS et MATEUS. Figuree aux pieds du
Christ, avec Jean-Baptiste comme pendant, la Vierge n'est pas
representee au milieu des apotres. La facture de cette fresque, appa-
remment contemporaine de celle de Montcherand, est tres diffe-
rente. Et pourtant Payerne comme Montcherand etaient dans la

mouvance clunisienne. Mais on ne s'etonnera pas en constatant
que, sur le Loir, les peintures murales des eglises voisines de Saint-
Jacques-des-Guerets, de Lavardin, de Montoire et d'Areines
different sensiblement entre elles.

Nombre de sculptures monumentales peuvent aussi etre citees:
au portail royal de la cathedrale de Chartres (Eure-et-Loir) —

40 Les peintures murales d'Areines ont ete degagees par Suzanne Trocme, qui
leur a consacre, sous le titre L'Eglise d'Areines et sesfresques, une etude importante
publiee dans le Bulletin de la societe archeologique, scientifique et litteraire du Venddmois,

Imprimerie Launay et fils, Vendome, ier et 2e semestres 1936, p. 1 ä 5 5. Voir aussi
Valde Loire roman, Zodiaque, La nuit des temps, ed. Les ateliers de la Pierre-qui-
Vire (Yonne), 1980, ed. 3, p. 27. L'auteur de la notice sur Areines est Dom Jean-
Marie Berlaud. C'est par erreur que le texte prete aux apotres la position assise.

En realite, ils sont debout; huit d'entre eux sont representes dans l'abside, deux
sont encore plus ou moins visibles sur le mur Sud du chceur; les deux derniers des
Douze etaient sans doute representes sur le mur Nord, aujourd'hui perce de
fenetres.

23



milieu du XIIe siecle — on admire, au linteau de la baie centrale,

quatre groupes de trois apotres, chaque groupe s'abritant sous une
triple arcature. Puis, ä chaque extremite, deux personnages com-
plementaires de meme taille, chacun sous une arcature simple, celui
de l'extreme droite deroulant un phylactere. Le groupe est sur-
monte du Christ en gloire entoure des animaux symboliques, dans
leur ordre traditionnel. La Vierge n'y est pas. Elle n'est pas davan-

tage figuree au tympan de Moissac, ou les vingt-quatre presbytres
levent le regard vers le Dieu de Majeste.

On peut voir une representation analogue, avec douze personnages

seulement et toujours sans la Vierge, au tympan de la cathe-
drale Saint-Trophyme, ä Aries (Bouches-du-Rhone), laquelle date
aussi du XIIe siecle. De meme, au tympan occidental de l'ancien
prieure Saint-Pierre a Carennac, dans le Lot (vers 1150), la grande
mandorle ou trone le Christ-Juge separe deux groupes de quatre
disciples chacun au registre inferieur, tandis que le registre supe-
rieur fait encore place a quatre personnages, le premier ä gauche,
aux cotes de saint Pierre, ayant disparu.

Parmi les etonnantes mosaiques de la basilique de Monreale,
pres de Palerme (fin du XIIe siecle, debut du XIIIe siecle), on
trouve aussi une representation du College des Douze sans la
Vierge; les apotres ne sont designes ni par leur nom ni par leurs
attributs: trois sont imberbes, dont un ä chaque aile du groupe. Le
troisieme, sans doute Jean, est ä la droite d'un personnage particu-
lierement majestueux, cheveux et barbe blancs, seul portant une
tunique bleue, dans lequel on n'hesite pas ä reconnaitre saint Pierre.

II existe de nombreux devants d'autel des XIe et XIIe siecles

representant le Christ en gloire au milieu des douze disciples. Par

exemple, les antependiums de Santa Maria de Taüll, de San Pedro
de La Seu d'Urgell, de Benavant et de Ginestarre de Cardos, tous
conserves au Musee d'art Catalan ä Barcelone. De meme encore
l'autel de l'abbaye Saint-Nicolas ä Combourg, en Souabe. La
Vierge est absente de toutes ces compositions, oü le Christ est
traditionnellement la figure centrale.

On pourrait allonger la liste. C'est dire que la presence de la

Vierge au milieu des apotres n'est aucunement de regle dans l'ico-
nographie romane. L'argument comparatif qui avait guide
Auguste Schmid n'est pas determinant, loin de lä.

Mais revenons ä Montcherand. II faut reprendre l'observation

24



du Dr Bach sur la presence simultanee de Paul et de Mathias et

pousser plus avant la reflexion.
Au Moyen Age, les artistes remplacent generalement Judas par

saint Paul. Plus tard, vers le XVe siecle, ils donnent plus souvent
la preference ä Mathias, le nouvel apotre tire au sort ou designe par
le Saint-Esprit apres le forfait de Judas et la crucifixion de Jesus.
Soit l'un, soit l'autre, tres rarement l'un et l'autre. Ainsi se trouve
reconstitue le groupe classique des Douze, ä l'image des douze
tribus d'Israel. A Montcherand toutefois, on rencontre ä la fois
Paul et Mathias. C'est une singularite majeure de notre fresque.
Force est d'en deduire soit que l'un des compagnons authentiques
du Christ aurait ete omis, soit que treize apotres se trouvaient
representes dans la rotonde.

L'iconographie religieuse n'a pas pour habitude d'omettre l'un
ou l'autre des disciples authentiques lorsqu'elle les represente en
college. Sur les tableaux et fresques de la sainte Cene, ce sont les

Douze qui entourent Jesus, avec bien entendu Judas41.
En serait-il autrement dans les compositions ou les apotres sont

representes independamment du Messie? Peut-on supposer qu'ä
Montcherand la presence simultanee de Paul et de Mathias aurait
eu pour contrepartie le sacrifice de l'un des disciples authentiques
Bien entendu, il n'est pas assure que les onze compagnons du Christ
ä l'origine — Judas etant supprime — etaient tous figures dans

notre abside. II est concevable que l'un d'eux eüt ete sacrifie par le

fresquiste, soucieux par hypothese de s'en tenir au nombre de
douze tout en representant conjointement Paul et Mathias. Mais
pourquoi aurait-il ajoute aux disciples non seulement Paul, dont la

presence est constante sur les fresques romanes, mais encore
Mathias, rarement represente ä cette epoque? Quant a nous, nous
ne connaissons aucun exemple oü l'un des disciples aurait ete sup-
prime au profit de l'un ou/et l'autre des deux apotres qui ont rejoint
les compagnons authentiques de Jesus apres la crucifixion. Une
erreur de designation aurait-elle ete commise, le peintre roman
ayant par hypothese ecrit MATIAS pour MATEUS? L'ortho-

41 II arrive que les apotres soient nommement designes dans les representations
de la Cene. Ainsi ä Ponte Capriasca, au Tessin, sur la belle replique de la

Sainte Cene de Vinci ä Milan, ceuvre de Bernardino Luini, chaque disciple est

accompagne de son nom.

25



graphe inexacte des noms de Jean et d'Andre pourrait constituer
un indice dans ce sens. Neanmoins, une confusion entre les noms
de MATEUS et de MATIAS parait d'autant moins concevable

que, sur la guirlande qui separe les deux registres de notre abside,
le fresquiste a inscrit un verset tire precisement de l'Evangile de
saint Matthieu.

On imagine encore plus mal que Simon dit le Zelote ou le
Cananite eüt ete confondu avec son homonyme, le prince des

apotres, d'emblee appele Pierre. Faudrait-il alors penser qu'un des

deux Jacques — le fils de Zebedee, dit le Majeur, que l'on venere
ä Compostelle en Galice, et le fils d'Alphee, dit le Mineur — aurait
fait l'objet d'une sorte de fusion avec son homonyme? Une telle
eventualite serait deja moins invraisemblable, mais eile reste peu
plausible ä nos yeux. Lorsque les Douze sont representes en college
et qu'ils sont tous nommement designes ou determinables, nous
n'avons connaissance, quant ä nous, ni d'un exemple de la suppression

de l'un d'entre eux, ni d'un exemple d'une fusion des deux
Jacques en une seule et unique figure.

En revanche, on peut citer a contrario diverses compositions:
A la chapelle ronde de Saint-Jean-du-Liget, pres de Chemille,

ä la sortie de la foret de Loches (Indre-et-Loire), une fresque de la
fin du XIIe siecle, malheureusement tres effacee ä l'heure actuelle,
est consacree ä la Dormition de la Vierge. Onze disciples y sont
representes, designes par leurs initiales encore partiellement lisi-
bles, Judas etant absent. Cinq ä gauche, Jacques, Andre, Philippe,
Thomas, Jean; sixä droite, Pierre, Jacques, Barthelemy, Matthieu,
Simon et Jude-Thaddee42.

La chapelle solitaire de Schiffenen, pres de Guin, a ete restauree
entre 1982 et 1984 par M. Jean Horky, de Fribourg. Lors des

sondages, il a decouvert plusieurs cycles successifs de peintures
murales. Sous une couche recente unicolore, quelques peintures
baroques ont ete mises au jour, puis un cycle d'apotres du
XVIIe siecle et un second du XVe. C'est ce dernier cycle qui a ete

restaure, de meme que, dans la conque absidiale, un Christ en

42 Voir Touraine romane, Zodiaque, La nuit des temps 6, ed. Les presses monas-
tiques de la Pierre-qui-Vire (Yonne), 1977, ed. 3, p. 321 et fig. 118. Le texte est de
Dom Angelico Surchamp.

26



Fig. B. La fresque dans son etat actuel.



Fig. C. Le taureau de Saint Luc.

Fig. D. Les pieds du Christ.



Fig. E. Deux apotres ä l'aile gauche.



Fig. F. La tete du sixiemepersonnage de l'aile gauche, les vestiges d'un «linteau»,
lefragment d'une arcature centrale et les lettres emgmatiques.

Fig. G. Le centre de lafresque.





Fig. I. Abside de l'eglise d'Areines pres Vendome.



Fig. J. Christ-]uge du devant d'autel de San Pedro de La Seu d'Urgell,
depose au Musee d'art de Catalogue.





majeste au visage emouvant, que M. Horky date du siecle precedent.

Incomplet dans son etat actuel, le cortege des apotres
commence a l'aile gauche par saint Andre avec sa croix. Jacques le
Mineur est figure avec le foulon, entre Simon porteur de la scie et
l'auteur de l'Apocalypse tenant la coupe empoisonnee d'oü
s'echappe un serpent. Sur l'aile droite, trois apotres sont effaces

et non determinables. Du moment que Jacques le Mineur est

represente, on peut tenir pour certain que son homonyme le

Majeur, disciple plus illustre, devait aussi figurer dans le cortege
apostolique.

Dans notre canton, la restauration de l'eglise d'Ollon en 1934
a fait decouvrir, sous le badigeon, une belle frise qui occupe le cote
Ouest du chceur, au-dessus d'une grande fenetre muree dans

laquelle le peintre Frederic Rouge a inscrit sa peinture «Le semeur
sortit pour semer». L'eglise d'Ollon ayant ete agrandie vers 1500,
on est enclin a attribuer la fresque ä cette epoque, soit peu avant la
Reformation. La frise represente les Douze debout entourant le
Christ. Chacun est reconnaissable ä l'attribut qu'il tient en main.
Premier sur l'aile gauche, Jacques le Majeur, appuye sur son baton
de pelerin et la besace en bandouliere, a pour immediat voisin son
homonyme le Mineur, tenant le foulon, instrument de son sup-
plice. Paul n'etant pas represente — c'est Mathias qui remplace
Judas — Pierre et Jean sont aux cotes du Maitre, conformement a
la tradition lorsque Paul n'est pas figure.

En Suisse toujours — il s'agit aussi, comme a Ollon et ä Schiffe-

nen, d'une peinture murale plus tardive, qu'on situe entre 1420 et
1430 — les Douze sont representes dans le chceur de l'eglise d'Er-
lenbach, avec indication de leurs noms. Judas est remplace par
Mathias. Les deux apotres Jacques y sont l'un et l'autre43.

Dans l'eglise carolingienne Sankt-Peter a Mistail, pres de Tie-
fencastel aux Grisons, une fresque gothique, attribute au debut du
XVe siecle, represente, sous le Christ en gloire du cul-de-four, les

43 Recouvertes d'un badigeon, ces peintures murales ont ete mises au jour en
1931. Voir ä ce sujet Verena Stähli-Lüthy, Die Kirche von Erlenbach im Simmen-
thal, ihre Geschichte und ihre Wandmalereien, ed. Historischer Verein des Kantons

Bern 1979 (Sonderdruck aus dem Archiv des historischen Vereins des
Kantons Bern, 63. Band), notamment p. 88 ä 140, fig. 25, 29 et 32,ainsi que le plan,
annexe 4.

27



Douze debout sur deux rangs de chaque cote de la fenetre axiale qui
ajoure l'abside du centre. Pierre et Paul entourent la fenetre.
Certains autres apotres peuvent etre determines par les attributs qu'ils
portent. Tout ä droite, Jacques le Mineur tient le foulon. II est

probable que Jacques le Majeur se trouve a l'aile gauche, mais la les

attributs sont moins lisibles; en tout cas, l'absence du Majeur serait
invraisemblable sur une fresque ou son homonyme, moins venere
au Moyen Age, est indiscutablement represente.

Les arts du metal fournissent eux aussi des exemples, parmi
lesquels on citera:

Au Tresor de l'abbaye de Saint-Maurice, la grande chässe dite
des enfants de saint Sigismond44. Sur le cote principal sont figures
sept apotres designes par leurs noms inscrits sur la frise: Jean,
Thomas, Pierre, Andre, Paul, Jacques et Philippe. La deuxieme
face, remaniee de fagon assez malhabile, car le rythme des arcades

a ete rompu par deux fois, repartit six apotres en trois groupes de
deux. II y a done treize apotres, de sorte que Mathias doit y figurer
concurremment ä Paul. Deux inscriptions seulement sont lisibles
sur la droite de la deuxieme face: Jacques et Thaddee. Ainsi les
deux Jacques sont presents l'un et l'autre.

Un devant d'autel en cuivre dore ä l'abbatiale Saint-Nicolas, ä

Combourg en Souabe. Les specialistes le datent du milieu du
XIIe siecle. II represente le Christ debout parmi ses disciples.
Douze personnages l'entourent, sur deux lignes superposees. A
gauche en haut, Jakob, Jean et Pierre, et sur la ligne inferieure
Tadeus, Jakob et un nom abrege, sans doute Bartholome. A droite,
Paul, Andre, et Philippe; au-dessous, Simon, Matthieu et Thomas.
Les deux Jacques sont indiscutablement presents l'un et l'autre45.

On pourrait allonger la liste. Mais il suffit. II y a de fortes raisons
de penser qu'ä Montcherand, oü l'un des Jacques figure sur la
partie droite bien conservee, l'autre Jacques devait etre represente
ä l'aile gauche, pendant de son homonyme.

44 Voir Pierre Bouffard, Saint-Maurice d'Agaune, Tresor de l'abbaye, editions
de Bonvent, Geneve 1974, p. 117a 129; Suisse romane, op. cit., note de Norbert
Viatte, p. 124 et 126 et planches 38a 40. Selon Pierre Bouffard, les grandes chässes

ont probablement ete executees puis remaniees entre 1150 et 1225.
45 De bonnes photographies sont reproduites dans le livre d'ALBERT

Walzer, Meisterwerke der schwäbischen Kunst des Mittelalters, Peters Verlag, Hon-
nef/Rh. 1957, planches 26 ä 28.

28



A titre de simple curiosite, on signalera la fresque peinte au
debut de ce siecle dans l'abside de la petite eglise vaudoise de Dona-
tyre46. L'aspect de cette abside rappelle Montcherand. L'eglise a ete
restauree en 1907 et 1978, relate une inscription qui ajoute: «Les
peintures du choeur sont une copie de 1907 de Celles du XIe siecle
de l'eglise de Montcherand.» L'auteur de cette decoration murale
de 1907 est Ernest Correvon. S'inspirant de la fresque reconstitute
de Montcherand, le peintre n'a pas reproduit la Vierge, mais il a

place Pierre au centre, sixieme des douze apotres representes. II a

fait figurer a la fois Mathias et Paul, en omettant l'un des Jacques.
On ignore la motivation de cette creation arbitraire. Car, si l'on a

decouvert un fragment d'une Annonciation du XVe siecle sur la

paroi Nord de la nef, rien n'a ete trouve dans l'abside. On est enclin
ä penser que, peu soucieux d'archeologie et de theologie, Ernest
Correvon a simplement voulu ne pas depasser le nombre de douze

personnages, la place dont il disposait etant limitee. Quoi qu'il en
soit, il est clair qu'on ne peut tirer aucune deduction de cette ceuvre
apocryphe.

La presence simultanee de Paul et de Mathias porte le nombre
des apotres ä treize. Dans la rotonde, l'espace delimite par les arca-
tures peut etre occupe par treize personnages, pas un de plus. Pour
faire place ä la Vierge Marie au centre du College apostolique, il
aurait done fallu que l'un des disciples originels eüt ete sacrifie, ou
encore que le fresquiste eüt ecrit MATIAS pour MATEUS.
Certes, ces eventualites ne peuvent etre exclues, ni l'une ni l'autre.
Pour autant, elles n'en paraissent pas moins peu vraisemblables. En
dehors d'elles, la Vierge, si l'on ose dire, serait de trop sur notre
fresque.

On peut encore observer qu'ä Montcherand l'evangeliste Jean
se trouve entre Paul et Andre. Cette place serait inattendue si le

personnage central, immediat voisin de Paul, avait ete la Vierge.
Lorsque Marie est representee au milieu du College apostolique,
l'apotre imberbe est generalement ä cote d'elle47. Toutefois, il

46 Voir Encyclopedic illustree du Pays de Vaud, vol. 6, Les Arts I, p. 26 et 70. Cf.
Suisse romane, op. cit., p. 88.

47 Ainsi dans la premiere abside de Baouit; sur la fresque de Taüll egalement;
de meme sur la fresque de la Dormition de la Vierge ä la chapelle du Liget. Jesus
avait bien dit: « Femme voici ton fils ...» et au disciple: « Voilä ta mere » (Evangile
selon saint Jean, 19.26 et 27).

29



existe aussi des representations de la Vierge entouree de Pierre et
de Paul, en tete des autres apotres figures sur chaque aile48. L'argu-
ment doit done etre considere avec circonspection.

Comme on l'a dit, la restauration entreprise en 1969 a mis au

jour quelques graphismes, dont les deux lettres majuscules certai-
nes «US» qui pourraient constituer la terminaison d'un mot accole
au personnage central. Cette terminaison n'est pas compatible avec
le nom MARIA VIRGO, ecrit dans la reconstitution d'Auguste
Schmid. II y a la une objection complementaire qui n'est pas sans
force ä premiere vue. II faut cependant rappeler que l'inscription
enigmatique n'est pas necessairement la designation d'un personnage

central; elle peut tout aussi bien faire partie d'un bref texte en

rapport avec lui ou avec l'ensemble de la scene. Le nom MARIA
VIRGO aurait pu etre inscrit verticalement ä la mode byzantine,
souvent reprise ä Cluny et en Catalogne, comme e'est le cas pour
les apotres de Montcherand. La grande fenetre qui a ete percee dans
l'abside apres la Reformation exclut toute recherche ä ce sujet.

Enfin, et cette consideration nous parait essentielle, le verset
qui figure au-dessus du groupe apostolique suscite une reflexion
qui ne s'accorde guere avec l'hypothese de la Vierge Marie presi-
dant le College des Douze. Le texte de l'Evangile selon Matthieu
s'adresse aux disciples: Jesus les rassure en leur annon9ant leur
gloire future, lorsqu'ils seront assis sur douze trones et jugeront les
douze tribus d'Israel. Ces paroles n'appellent aucunement la
presence de la Vierge au milieu des apotres.

Toutes ces raisons nous conduisent ä conclure, contrairement
ä l'avis d'Eugene Bach, que la Vierge Marie ne figurait probable-
ment pas au milieu du College apostolique; de sorte que, selon

nous, la composition adoptee en 1903 par le restaurateur Auguste
Schmid ne peut plus etre approuvee, meme s'il ne convient pas de
l'ecarter absolument.

48 On peut citer notamment la petite eglise de San Vigilio pres Rovio, au
Tessin, dont les peintures murales paraissent un peu plus tardives que Celles de
Montcherand. Le nom de PAULUS est inscrit verticalement le long du personnage

figure ä la gauche de la Vierge, tandis que le personnage ä sa droite,
innomme, est incontestablement Pierre, qui tient les Cles.

3°



4-4 Saint Etienne figure centrale?

Jusqu'ä la nouvelle restauration entreprise en 1969, la representation

de la Vierge Marie en tant que figure centrale n'a jamais ete
contestee. D'eminents specialistes l'ont meme assimilee ä une
certitude49. Mais il est bon que toutes choses soient periodiquement
remises en question. La restauration de 1969, avec la decouverte du
vestige de l'inscription centrale «... US», en a ete l'occasion. Assu-
rement le restaurateur a ete frappe par ce graphisme. II a mis en
doute la composition adoptee en 1903 par le peintre Schmid. Ainsi
est nee l'hypothese nouvelle que le pasteur Piguet a presentee
comme une certitude dans son article de La Vie protestante.

Cette hypothese s'appuie sur le fait que saint Etienne est le
Patron de l'eglise de Montcherand. Mais l'argument manque de
force: les eglises stephaniennes sont legion en Occident50. D'une
maniere generale, les sanctuaires sont dedies ä un saint ou ä une
sainte. Pour autant, le Patron n'est pas necessairement represente
dans les eglises qui comportent des peintures ou des sculptures. II
est vrai que les saints universels et les saints locaux abondent dans

l'iconographie romane. Quelquefois une fresque relate les evene-
ments marquants de leur existence. Souvent, ils sont cases dans une
niche, sur un pilier ou dans l'ebrasement d'une fenetre. Jamais en
revanche, ä notre connaissance, le Patron n'est figure au centre du
College des apotres.

II est de fait que saint Etienne est souvent represente sur les

peintures murales romanes. La scene dramatique de sa lapidation
est classique. Citons d'illustres exemples: la fresque de la crypte
carolingienne de l'eglise Saint-Germain d'Auxerre, sans doute
anterieure ä l'an mille; celle de l'eglise de Müstair aux Grisons,
autre eglise carolingienne; la fresque de Bo'i, deposee au Musee
d'art de la Catalogne, ä Barcelone. Nulle part, toutefois, ä notre

49 Ainsi Deschamps et Thibout, op. cit., p. 88. Pourtant, le peintre Schmid
avait eu soin de marquer les parties completees par un petit lisere blanc portant
l'inscription F.S. 1903, les parties librement reconstitutes etant marquees R. 1903.

50 Louis Reau, Iconographie de I'art chretien, Presses universitaires de France,
Paris 195 5-5 8, tome III/i, p. 446 et 447, en donne une liste impressionnante. Dans
le seul canton de Vaud, on citera Aubonne, Donatyre, Penthereaz, Moudon, etc.
A noter que Reau ne fait nulle part reference ä une representation du premier
martyr dans le College apostolique.

31



connaissance, le premier diacre, qui n'a pas rang d'apotre, n'est
figure au sein du College apostolique. Meme si bien des peintures
romanes echappent a toute comparaison, soit dans leur ensemble,
soit par certains elements, il serait extraordinaire que le fresquiste
de Montcherand eüt choisi de lui faire presider le College des Douze.

Partant du vestige «US» mis au jour en 1969, le pasteur Piguet,
et avant lui Partisan de la restauration, ont lu la lettre antepenul-
tieme comme un «n» minuscule. Et ils ont ete portes ä restituer la
trace du graphisme precedent sous la forme d'un «A». Ainsi est
obtenue la terminaison AnUS, laquelle pourrait correspondre au
nom de STEFANUS.

Recemment, cette lecture a ete contestee par l'epigraphiste
Christoph Jörg, lequel juge ä peine pensable que le graphisme
mysterieux soit un «n»51. Comme nous, il voit dans le vestige de la
lettre antepenultieme un «D». A notre avis, on pourrait aussi

penser eventuellement ä la partie superieure d'un «O», d'un «P»,
d'un «R» ou d'un «B». Rien de tout cela n'est compatible avec le

nom latin du protomartyr de Jerusalem.
L'hypothese que saint Etienne aurait ete le personnage central

de la fresque postule qu'il eüt existe un graphisme du type du «n»
minuscule parmi les lettres des inscriptions de Montcherand. Quid
de ce postulat? Rappelons d'abord que la restitution de la lettre
partiellement effacee sous la forme d'un «n» est optiquement moins
satisfaisante que sous la forme d'un «D». Puis reprenons toutes les
lettres de la fresque. Les noms des apotres sont ecrits entierement
en lettres majuscules. II est vrai que le nom d'Andre comporte un
«M», orthographe insolite, de sorte que la comparaison directe
d'un «N » avec la lettre sibylline est de ce fait exclue. En revanche,
dans la citation evangelique au-dessus des apotres, partiellement
conservee, on trouve plusieurs «N.», tous bien formes en capitales
romaines. Dans ces conditions, l'existence d'un «n» minuscule
unique serait assurement extraordinaire. Les inscriptions des fres-

ques catalanes parlent dans le meme sens.
Notre trop infime savoir dans le domaine de l'epigraphie nous

impose ici la plus grande retenue. Nous n'en avons pas moins

51 Corpus Inscriptionum Medii Aevi Helvetiae, publie par Carl Pfaff, volume

II, 1984, p. 118.

32



examine de nombreuses inscriptions du XIIe siecle. Meme si rien
ne remplace la vision locale, les recherches sont aujourd'hui facilities

par les excellentes reproductions que contiennent de nom-
breux ouvrages d'art52. Nous avons constate que, sans exception,
la majuscule «N» est toujours exclusivement utilisee. Ainsi le nom
de « SIMON» au bas-relief des apotres de la cathedrale de Bale, les

inscriptions du tympan de l'eglise de Sainte-Foy ä Conques, celles
du tympan de Gislebertus, ä Saint-Lazare d'Autun. II s'agit certes
ici d'inscriptions lapidaires. Mais on peut citer aussi les caracteres
d'innombrables peintures murales romanes. A signaler la fresque
de San Juan ä Bo'i, conservee au Musee d'art Catalan, ä Barcelone.
On y voit la lapidation de saint Etienne. Son nom est ecrit en lettres
capitales, disposees irregulierement: STEFANUS. Relevons ici
la parente frappante du style de la fresque de Bo'i avec les peintures
murales — elles aussi romanes, vers 1160-1170 — de l'abside Sud
de l'eglise conventuelle Sankt-Johann, a Müstair, aux Grisons, qui
representent egalement le martyre du premier diacre. Son nom est

pareillement ecrit STEFANUS en capitales romaines, le «S» et le
«T» etant ligatures ainsi que le final «US».

La fameuse tapisserie de Bayeux, de la fin du XIe siecle, com-
porte de tres nombreux «N», jamais de «n». On sait que cet ancetre
des bandes dessinees relate les preliminaires et le deroulement de

l'expedition normande en Angleterre, avec la bataille de Hastings.
Le terme de tapisserie est d'ailleurs utilise mal ä propos, car il s'agit
d'une toile de lin brodee sur plus de 70 metres de long et d'un
demi-metre de large. L'ecriture n'est done pas celle des manuscrits,
eile est comparable aux inscriptions murales.

Objectera-t-on que les «N» du verset de l'Evangile selon saint
Matthieu ne sont pas demonstratifs, car les noms des apotres,
au-dessous, se presentent sous une forme qui differe de l'ecriture de
la frise? Pour autant, toutes les inscriptions des peintures murales

52 Le lecteur curieux d'iconographie et de paleographie pourra se referer aux
livres edites par Zodiaque sur l'art roman dans divers pays, dejä cites; ä Lapeinture
murale romane, d'Orro Demus; ainsi qu'aux ouvrages d'art des editions Lucien
Mazenod, auxquels nous nous sommes largement refere. Signalons encore, dans
Les grands siecles de la peinture des editions d'art Albert Skira, La Peinture romane,
Geneve 1958 (textes d'Andre Grabar et Carl Nordenfalk) et La Peinture
gothique, Geneve 1954 (textes de Jacques DupoNTet Cesare Gnudi). Citons aussi
Georges Duby, L'Europe au Mojen Age, op. cit.

33



de Montcherand paraissent indiscutablement contemporaines.
Dans de telles inscriptions, l'existence d'une lettre minuscule
unique apparait invraisemblable en soi.

On a vu que le nom de saint Jean l'Evangeliste — l'orthogra-
phe en est d'ailleurs insolite, cf. note 14 — comporte un «H»
semblable ä notre «h» minuscule complete par un trait barrant la
haste. Ce trace est bien connu dans les inscriptions romanes. Sur la

tapisserie de Bayeux, cette forme de «H» est constamment utilisee.
On la retrouve regulierement dans un grand nombre de fresques
anciennes, notamment en Catalogne. Sur la fresque de l'abside de
Sant Climent de Taüll — eglise consacree en 112 3 — on voit un tel
graphisme, en tous points identique ä celui de Montcherand, dans
le nom IAChOBE.

Cette forme proche de notre «h» minuscule n'apporte done
aueun appui comparatif ä l'hypothese d'un graphisme qui se pre-
senterait ä la maniere d'un «n» minuscule, comme lettre antepenul-
tieme de la terminaison formee par les deux capitales romaines
«US» mises au jour en 1969.

Nous avons explique au chapitre 3 que les peintures murales de
Montcherand remontent sans doute au XIIe siecle. Ce point de

Chronologie a son importance pour juger si un graphisme cursif du
type de notre «n» minuscule pourrait trouver place a Montcherand.

Dans les peintures murales et les sculptures de l'epoque
romane et preromane, les capitales romaines sont une caracteristi-

que des inscriptions. Ce n'est guere que dans la seconde moitie du
XIIIe siecle qu'une ecriture nouvelle fait progressivement son
apparition avec des caracteres minuscules derives de l'onciale; ce

sera l'ecriture gothique. Ainsi dans la fresque d'Erlenbach de ja
citee, mais nous sommes ici au debut du XVe siecle, la datation est
sure. II est vrai qu'on trouve des «n» comparables au graphisme
mysterieux de Montcherand sur les fresques du croisillon Nord du

transept de la cathedrale du Puy et de la salle des morts de cet
edifice, et qu'Otto Demus attribue ces peintures au premier tiers du
XIIIe siecle53. II traite d'ailleurs de ces peintures murales dans le

chapitre «La fin de l'art roman dans l'Est et le Midi de la France»,
et marque que les visages montrent le «classicisme byzantin le plus

53 Otto Demus, op. cit., p. 146 et 147.

34



tardif». La, l'ecriture est totalement differente de celle de Montche-
rand, de Prugiasco ou encore des fresques catalanes; la comparai-
son n'est pas possible. C'est dire qu'ä moins d'attribuer les peintu-
res murales de Montcherand a une epoque vraiment tardive de l'art
roman, la lecture exposee par le pasteur Piguet ne parait pas soute-
nable du point de vue epigraphique.

Reste l'eventualite que nous avons evoquee ä propos de l'hypo-
these de la Vierge comme figure centrale, ä savoir que l'inscription
enigmatique ne serait pas la designation du personnage central
disparu, mais un texte en rapport avec lui ou avec l'ensemble de la
scene. Cette eventualite ne saurait etre ecartee sans autre. Elle n'in-
terdirait pas l'hypothese avancee par le pasteur Piguet; mais eile ne
la conforte pas pour autant.

Qu'on nous permette de reprendre ici les considerations deve-
loppees plus haut au sujet de la Vierge Marie. D'une part, le verset
de l'Evangile Selon saint Matthieu ne fait pas penser a un personnage

autre que les apotres, si ce n'est Jesus. D'autre part, le nombre
des figures susceptibles de s'inscrire dans la rotonde — treize —
implique que, pour faire place ä un personnage central qui ne serait

pas un apotre, l'un des disciples authentiques eüt ete sacrifie; ä

moins que le nom de MATIAS n'eüt ete ecrit par erreur au lieu de

MATEUS. Ces deux eventualites, on le repete, apparaissent peu
vraisemblables.

Toutes ces raisons nous conduisent ä conclure que la representation

de saint Etienne au centre du College apostolique n'est
qu'une hypothese parmi d'autres. A nos yeux, cette hypothese est

encore moins plausible que celle de la Vierge Marie. La decouverte
des graphismes centraux a pu lui conferer prima facie une certaine
assise; mais cette assise ne resiste pas ä l'examen.

Cependant, nous reparlerons plus loin de saint Etienne...

4.J Une fenetre romane?

Apres la mise au jour des peintures murales de l'eglise de
Montcherand en 1903, l'opinion unanime parait avoir admis que, dans
la rotonde de l'abside, la fresque devait representer treize personna-
ges, dont une figure mediane aneantie lors du percement de la
malencontreuse fenetre centrale. Or cette opinion n'est pas une
certitude.

35



Rien n'interdit d'imaginer que, des l'origine, une baie en plein
cintre ait eclaire l'abside. S'il existe des absides romanes aveugles,
d'autres, et plus nombreuses, sont ajourees. On ne saurait done
exclure qu'ä Montcherand l'abside ait ete, des l'origine, percee en
son centre. II se serait agi d'une fenetre conforme aux traditions de

l'architecture romane, etroite et profonde. On sait que les decorations

des sanctuaires et particulierement les peintures murales sus-
citaient l'hostilite des Reformes. Sans leur faire injure, on peut
supposer que, lorsqu'ils ont recouvert notre fresque d'un epais
badigeon — ou encore plus tot ou plus tard —, ils aient demoli la

fenetre originale pour la remplacer par une ouverture plus impor-
tante afin d'ameliorer l'eclairage, au mepris des fresques voisines.
Cette grande baie, dont la restauration de 1969 a figure l'emplace-
ment, n'aurait ete alors qu'un elargissement de l'etat d'origine. Si
rien ne prouve un tel elargissement, rien ne permet non plus de

l'ecarter sans autre.
Que l'on sache, cette hypothese d'une fenetre romane preexis-

tante n'a jamais ete envisagee. II convient de l'analyser avant
d'autres conjectures. En effet, elle pourrait resoudre eventuelle-
ment l'enigme: il n'y aurait jamais eu de personnage central ä

Montcherand, contrairement ä la croyance tenace nee en 1903.
On connait nombre d'exemples d'une telle disposition architec-

turale en Suisse. Au premier chef, l'eglise de Chalieres, ä Moutier.
Le rapprochement avec Montcherand s'impose dans le temps
comme dans l'espace. Voici, en bordure de l'arc jurassien helveti-
que, deux modestes sanctuaires de dimensions semblables, deux
absides ou sont representes les apotres, devisant deux par deux.
Chalieres suscite immanquablement la question d'une disposition
analogue ä Montcherand. Or, manifestement, il y a toujours eu
dans l'abside de Chalieres une fenetre centrale.

A Spiez, il y en a meme trois qui rendent l'abside remarquable-
ment lumineuse; mais les peintures sont disposees differemment.

Au Tessin, l'abside de l'eglise de Sant'Ambrogio, a Cademario,
est percee de deux fenetres qui la divisent en trois tiers ä peu pres
egaux. II y a aussi deux fenetres qui ajourent la chapelle de San

Vigilio, ä Rovio. La position desaxee de ces baies a entrave l'ordon-
nance, habituellement symetrique, du groupe apostolique.

Dans le canton des Grisons, les trois absides de l'eglise de
Mistail sont ajourees dans leur axe. Ces baies sont certainement

36



anterieures aux peintures murales gothiques qui ornent l'abside
centrale.

En France aussi, on peut citer plusieurs petites absides percees
d'une fenetre axiale: Areines pres de Vendome (voir fig. I), Tavant
(Indre-et-Loire), Brinay-sur-Cher, etc. A Berze-la-Ville comme ä

Lavardin, trois fenetres jumelees eclairent la rotonde en son centre.
La Catalogne, si riche en eglises romanes et en peintures

murales, fournit d'autres exemples: sur les fresques de Taüll, con-
servees au Musee d'art Catalan a Barcelone, on voit tres clairement
la place d'une fenetre centrale, aussi bien dans l'eglise paroissiale de
Santa Maria que dans la basilique de Sant Climent54. Les peintures
murales de la premiere representent la Vierge avec l'Enfant dans la
voüte de l'abside, et, au-dessous, quelques apotres de chaque cote
de la fenetre. A Sant Climent, un Christ en gloire domine la fenetre
mediane, de chaque cote de laquelle sont figures d'une part la

Vierge et deux apotres, d'autre part Jean, Jacques et un troisieme
disciple tres incomplet. La fresque de l'abside de La Seu d'Urgell,
egalement deposee au Musee d'art Catalan, prouve aussi l'existence
d'une fenetre mediane. Elle separait la Vierge, premiere a l'aile
droite et voisine de Jean sur le registre inferieur, d'avec Pierre,
premiere figure de l'autre aile, aux cotes de son frere Andre.

L'hypothese peut done apparaitre seduisante. Cependant,
certains elements propres ä la fresque de Montcherand font penser que
l'abside ne devait pas etre percee d'une fenetre a l'origine. Dans sa

seconde etude55, Eugene Bach a signale que la presence d'un
personnage central «est certifiee par l'arcade qui le surmontait et par
un fragment de son nimbe». L'observation n'est pas tout ä fait
exacte, car la suppression du dessin compose par Auguste Schmid
fait constater une rupture dans la suite des arcatures au-dessus des

vestiges de l'inscription horizontale «... US». II semble meme qu'il
existe une sorte de linteau en haut de la partie centrale. On en
apergoit l'extremite gauche, avec une encoche bien marquee au

54 Voir ies excellentes reproductions de Catalogne romane, Zodiaque 1968,
ier volume, planches 78 et 79 et figures en couleurs ä la page 244. Dans la revue
d'art lausannoise L'CEil, N° 372/373 de juillet-aoüt 1986, on trouve aussi quelques
photographies des fresques romanes deposees au Musee d'art de Catalogne.

55 Congres archeologique de France, CXe session, op. cit., p. 395.

37



debut du bord superieur et un coin au milieu de la tranche (fig. G
et K). Par ailleurs, ä la hauteur de l'arcature qui abrite la tete partiel-
lement conservee du sixieme personnage, il subsiste bien un court
trait brun au-dessus de la fenetre muree. Ce trait devait appartenir
non au nimbe ou ä la coiffe du personnage central, mais ä une
arcature appliquee contre le linteau. Si cette appreciation est exacte,
le vestige en question impliquerait la presence du treizieme personnage.

Encore que sujets au doute, ces elements paraissent difficile-
ment compatibles avec l'existence d'une fenetre mediane contem-
poraine de la fresque.

II est vrai que parfois les artistes du Moyen Age paraissent s'etre
accommodes d'une fenetre pour neanmoins peindre partiellement
un personnage. Ainsi ä Clugin, aux Grisons, la fresque delicate
attribute au Maitre de Waltensburg (vers 1450), oü les deux petites
baies de la rotonde ont pour effet de supprimer le bas du corps de
deux apotres. Une composition analogue ne serait pas tout ä fait
impossible ä Montcherand. Dans ce cas, on aurait eu ä l'origine
treize personnages sur la fresque, et la fenetre romane aurait sim-
plement escamote la partie inferieure de la figure centrale. Ce

nonobstant, il semblerait extraordinaire qu'ä Montcherand le

personnage central, sans doute eminent, ait pu etre traite de la sorte.
Le vestige de ce que nous avons appele un linteau devait etre

dejä visible anterieurement aux travaux de 1969-1971. Mais c'est
alors, semble-t-il, qu'il a ete degage plus clairement. Quelles
conclusions les artisans de la restauration en ont-ils tirees? Nous
l'ignorons. Le pasteur Piguet n'y fait pas allusion dans son article
de La Vie protestante. A notre humble avis, cette forme architectu-
rale pourrait appartenir ä un encadrement destine a mettre en
evidence le personnage central. L'art byzantin montre de tels

exemples.
En fin de compte, nous considerons comme improbable que

notre abside eüt ete percee d'une fenetre centrale ä l'origine. Nous
pensons que le mur n'etait pas ajoure lorsque la fresque a ete peinte.
Et il nous parait quasiment certain qu'un treizieme personnage
occupait la place disponible au milieu de la rotonde, entre deux

rangees laterales de six apotres chacune. Mais quel personnage, si

ce n'est ni la Vierge, ni saint Etienne?

38



4-6 Le Messie figure centrale?

Les representations du Christ au centre du College apostolique
ne sont pas exceptionnelles dans l'iconographie romane; cela dit,
bien entendu, sans parier des peintures de la sainte Cene.

En Suisse, on pense au premier chef a. l'ancienne eglise Sant

Ambrogio, implantee sur l'alpage de Negrentino, ä quelque
distance de Prugiasco dans le Val Blenio. Aujourd'hui, cette eglise est
dediee ä San Carlo. Le mur occidental de la nef Nord porte une
fresque admirable56. Le theme de cette peinture, que certains datent
de la fin du XIe siecle et d'autres d'un siecle plus tard, est l'Ascen-
sion du Christ au milieu des apotres, selon un schema oriental. Le
Christ debout, enveloppe d'une gloire ronde, s'eleve dans les cieux
avec le geste du vainqueur. A ses cotes, deux groupes d'apotres.
Les six qui se trouvent ä la droite du Seigneur sont nommement
designes en belles capitales romaines disposees verticalement, saint
Pierre en tete. Sur la gauche du Seigneur, le groupe est partielle-
ment efface; mais il est indiscutable qu'il s'agissait des autres
membres du College apostolique; le nom PAULUS est encore ä

peu pres lisible ä la gauche du Christ.
On a deja signale divers antependiums, celui de Combourg en

Souabe et les autels de plusieurs eglises de la Catalogne. Le Christ
y est egalement represente au milieu de ses disciples. Mais il s'agit
ici de meubles liturgiques, non de peintures murales. La composition

du Christ-Juge entoure des Douze est classique en cette
matiere; on ne peut guere en tirer un argument dans le cas d'une
fresque.

A quelques kilometres de Cluny, la chapelle du Chateau des

Moines, pres de Berze-la-Ville, renferme une fresque bien connue,
que l'on situe au debut du XIIe siecle57. Un Christ gigantesque est

figure dans une mandorle au milieu du cul-de-four de l'abside. De

56 V. Gilardoni, dans Suisse romane, Zodiaque, La nuit des temps, ed. 2

(1967), p. 187 ä 193 et fig. 101 et 102; Durliat, op. cit., p. 418, fig. 423. Le petit
village de Prugiasco est blotti non loin de la route du Lucomagno, voie normale
de communication entre la Lombardie et les pays du Nord. On peut done conside-
rer l'oratoire comme un relais, dont le haut clocher se profile sur le fond de la
vallee.

57 Dans La Peinture romane, op. cit., Andre Grabar a consacre un texte deve-
loppe ä Berze-la-Ville, avec des reproductions en couleurs (p. 103 ä 110). On
trouve aussi de süperbes planches in Durliat, op.cit., p. 258 et259,fig. ii4et 115.

39



la dextre, il benit saint Paul, lequel tient un rotulus. Sa main gauche
remet un autre rouleau ä saint Pierre. De chaque cote des deux
grands apotres, les autres disciples, innommes, avec chaque fois
deux saints personnages en contrebas. Les mots inscrits sur le phy-
lactere remis ä Pierre sont indechiffrables. Peut-etre s'agit-il du
theme clunisien qui commemore la donation du territoire de

l'abbaye aux saints apotres Pierre et Paul en 91058. L'interet de cette
peinture murale, dans notre cas, est sa proximite dans le temps et
dans l'histoire: on a vu que Montcherand a travers le prieure de

Baulmes, dependait de Cluny. D'ici ä penser qu'une composition
apparentee aurait ete peinte a Montcherand sous l'autorite d'un
grand prelat clunisien, par un artiste plus modeste que celui de

Berze-la-Ville, il n'y a qu'un pas. Le graphisme horizontal qui fait
probleme ä Montcherand pourrait s'expliquer sous la forme d'un
texte court dispose sur une ou deux lignes superposees, ä l'image
du phylactere presente par le Messie dans la fresque bourgui-
gnonne.

Mais, tant a Prugiasco qu'ä Berze-la-Ville, si le Christ est au
milieu de ses disciples, la composition occupe toute la place disponible.

Tandis qu'ä Montcherand les apotres sont figures sur le

registre inferieur et qu'au-dessus tronait le Christ en majeste, avec,
aux quatre coins, les etres symboliques, dont seul le taureau avec
le nom LUCAS a resiste ä l'epreuve des siecles. Cela etant, une
double representation du Sauveur dans notre fresque, une
premiere fois en gloire dans la conque absidiale et une seconde fois
sous sa forme terrestre dans la rotonde, semblerait insolite. Nous
connaissons, il est vrai, un exemple d'une double representation:
l'abside de l'eglise de Saint-Jacques-des-Guerets, pres de Troo
(Loir-et-Cher). La fresque est attribute ä la fin du XIIe siecle59. Au
registre superieur, on voit le Christ, tenant le Livre dans la main
gauche et levant la main droite. II est entoure des animaux du
tetramorphe. Le taureau et le nom de Luc figurent ä la droite de son
repose-pied, dans le medaillon inferieur, exactement comme ä

Montcherand. Au-dessous, un lisere noir et jaune separe le Christ
en Gloire d'avec le registre inferieur sur lequel est peinte une sainte

58 Voir Henri Focillon, Peintures romanes des eglises de France, ed. Arts et
Metiers graphiques, Flammarion, Paris 1967, p. 145.

59 On trouve une bonne Photographie dans Durliat, op. cit., p. 263, fig. 117.

40



Cene oü le College des Douze ne parait pas etre au complet. Mais
le fait meme qu'il s'agit d'une sainte Cene rend aleatoire une
comparaison avec Montcherand.

On ne saurait rejeter sans autre l'hypothese selon laquelle le
Messie aurait ete represente au centre du College apostolique dans

notre rotonde. Paul serait ä sa gauche. De l'autre cote, le sixieme

personnage dont seule la tete est conservee partiellement serait
Pierre, ainsi place ä la droite de Jesus. La coiffe de ce personnage,
on l'a vu, porte une sorte de trapeze, lequel pourrait eventuelle-
ment marquer une tonsure (fig. G). Dans l'art religieux en Occident,

Pierre est souvent tonsure, par exemple ä Prugiasco et ä

Areines. II y aurait ainsi un indice dans le sens d'une composition,
par ailleurs tout a fait classique, oü Jesus serait entoure des deux
grands apotres. A noter d'ailleurs que si le fresquiste de Montcherand

voulait honorer specialement le personnage central — que ce
füt la Vierge, saint Etienne ou le Messie — il etait normal de le
placer entre Pierre et Paul.

Neanmoins, nous avons de la peine ä reconnaitre Pierre dans le
sixieme personnage de l'aile gauche. Le visage, ou ce qu'il en reste,
ne presente pas les traits burines de l'homme mür, masque habituel
de saint Pierre. Sa coiffe, presque rectangulaire, quasiment demesu-

ree, encadre une physionomie plutot juvenile. Enfin, peut-on ima-
giner un signe stylise de tonsure pose sur une coiffe qui couvre
completement la chevelure? Nous n'en connaissons pas d'exemple.
A l'ordinaire, la tonsure est constituee par un cercle rase au sommet
de la tete nue.

Jusqu'a present, on n'a guere prete attention au verset de

l'Evangile selon saint Matthieu inscrit sur le galon inferieur de la

guirlande. Cette inscription est encore une particularity de la

fresque de Montcherand, nous n'en connaissons pas d'autre
exemple. Jesus repond ä une question posee par Pierre au nom des

Douze: «Qu'en sera-t-il de nous?» Jesus rassure ses disciples en
repondant qu'au jour du renouvellement de toutes choses, lorsqu'il
siegera sur le trone de sa gloire, ses compagnons seront assis sur
douze trones, jugeant les douze tribus d'Israel. Si le Messie etait la

figure centrale, ayant saint Pierre ä sa droite, le texte evangelique,
qui est un dialogue, apparaitrait alors topique.

Quid dans ce cas de l'inscription horizontale dont on ne peut
plus lire que les lettres finales «US»? Pourrait-on reconstituer le

4i



texte original sous la forme de CORPUS? Cependant, le gra-
phisme precedant les lettres «US» ne peut que difficilement s'inter-
preter comme un «P». D'autre part, le mot designe le corps du
Christ dans l'Eucharistie, non la personne du Sauveur representee
au milieu de ses disciples.

Par ailleurs, dans une composition qui n'est pas une sainte Cene

et oü les Douze seraient alignes debout de chaque cote du Sauveur,
sa presence glorieuse n'aurait-elle pas ete marquee d'une maniere
ou d'une autre Le peintre ne devait-il pas lui attribuer une stature
plus imposante, comme ä Prugiasco ou a Berze-la-Ville? A Mont-
cherand, la place disponible ne le permettrait pas. L'hypothese
selon laquelle le Christ aurait ete represente de la meme taille que
ses compagnons et dans la meme posture ne semble guere con-
forme aux traditions de l'iconographie romane. Mais peut-etre le

vestige en forme de linteau (fig. K) appartient-il ä une structure
architecturale marquant la majeste du personnage central.

Dans l'analyse des hypotheses qui placent la Vierge Marie ou
saint Etienne au milieu de la rotonde, nous avons expose que, de

chaque cote, il y avait place pour six personnages, pas davantage.
Etant donne les noms de PAULUS et MATIAS accoles a deux
des apotres, nous avons releve, parmi les arguments contre ces

conjectures, que la presence de la Vierge ou celle du premier diacre

impliquerait la suppression de l'un de ceux qui furent des l'origine
les compagnons du Seigneur; a moins que le fresquiste n'eüt ecrit
par erreur MATIAS au lieu de MATEUS. L'argument, qui est
fort sans etre decisif, vaut aussi a l'encontre de l'eventuelle presence
de Jesus au centre de la fresque.

En conclusion, bien que satisfaisante ä certains egards, l'hypothese

selon laquelle Jesus aurait preside le College apostolique de

Montcherand se heurte ä de serieuses objections. La plus forte est
ä notre avis la composition d'ensemble de la peinture murale, avec
le Christ en gloire au cul-de-four.

4.7 Saint Pierre figure centrale?

Une autre hypothese pourrait etre envisagee: saint Pierre,
PETRUS, serait la figure centrale, siegeant au milieu du College
apostolique complete par l'apotre des Gentils et par le successeur
de Judas le traitre.

42



Nous concedons d'emblee que cette eventualite ne parait pas
particulierement vraisemblable prima facie. Dans l'iconographie
medievale, nous n'avons pas trouve d'exemple d'une telle composition.

Mais c'est un fait qu'il y a dans la peinture romane une plus
grande liberte d'expression que dans toute autre forme d'art ä cette

epoque et on sait que certaines fresques echappent ä toute compa-
raison, soit dans leur ensemble, soit par certains elements60. Les

peintures murales de Montcherand comportent une particularity
tout aussi inattendue, pour ne pas parier de l'orthographe des noms
de Jean et d'Andre: la presence simultanee de Mathias et de Paul
dans le College apostolique. Eugene Bach avait dejä releve qu'il
considerait cette double representation comme une anomalie.
L'abondante documentation dont on dispose aujourd'hui en con-
firme le caractere exceptionnel. Quant ä nous, nous ne connaissons

qu'une seule composition du College apostolique etendu sürement
ä treize membres: c'est la chässe des enfants de saint Sigismond, au
Tresor de Saint-Maurice. Peut-etre aussi que sur la fresque de

Degenau, en Suisse Orientale, il y avait egalement treize compa-
gnons entourant le Christ, lequel est represente remettant les cles
ä saint Pierre. La peinture est malheureusement effacee en partie61.
A Camignolo, au Tessin, la fresque de la petite chapelle Sant'

Ambrogio comporte treize personnages sous le Christ en majeste
du cul-de-four. lis sont alignes debout en trois rangees que sepa-
rent les deux petites baies qui ajourent l'abside. Chacun, a l'excep-
tion des deux figures contigues ä la baie de gauche, tient qui un
livre, qui un rotulus. La premiere de ces deux figures est certaine-
ment saint Pierre, cheveux blancs, tonsure et portant la cle. II pre-
sente son livre par la tranche, ce qui le fait apparaitre comme une
sorte d'equerre. Le personnage de l'autre cote de la baie, sans doute
saint Paul, tient le livre de la meme maniere. Le troisieme personnage

ä partir de la droite, dans une sorte de niche, semble avoir des

60 Deschamps et Thibout, op. cit., p. 89. Franchise Leriche-Andrieu,
Initiation ä 1'art roman, Zodiaque, atelier monastique de la Pierre-qui-Vire, 1984,
p. 101.

61 Beat Brenk, op. cit., p. 21: «An der Südwand sind nur noch zwei Figuren
links und rechts von dem gotischen Fenster zu erkennen. Würde man symmetrisch

zur Nordwand an der Südwand auch fünf Apostel annehmen, so wären
insgesamt 13 Apostel dargestellt gewesen. Das ist denkbar, aber in unserem Fall
nicht die einzige Möglichkeit...»

43



ailes. Ces ailes seraient-elles un repeint? Quoi qu'il en soit, on ne

peut affirmer que les treize personnages soient tous des apotres.
Relativement bien conservee, la fresque parait etre de la fin du
XIIIe siecle et n'est pas sans faire penser aux peintures murales de

Montcherand.
Cela dit, deux faits demeurent: d'une part, le registre inferieur

de la fresque de Montcherand fait place ä treize personnages.
D'autre part, la presence simultanee de Paul et de Mathias est cer-
taine, pour autant que le nom de ce dernier n'ait pas ete ecrit par
erreur en lieu et place de celui de Matthieu. Pas plus le peintre
Schmid et le Dr Bach que le pasteur Piguet n'ont pris en consideration

ces particularity lorsque les premiers ont retenu l'hypothese
de la Vierge comme personnage central, et le second celle de saint
Etienne. lis semblent avoir implicitement admis que, pour faire
place au personnage central, l'artiste roman aurait sacrifie l'un des

douze disciples originels.
La presence de Pierre au centre de la rotonde constitue la seule

hypothese qui ne se heurte pas ä l'objection fondee sur le nombre
des apotres representes ä Montcherand: douze moins un — Judas
— plus deux — Mathias et Paul treize.

Relevons d'ailleurs que, dans l'iconographie romane, Pierre est
ordinairement le voisin de Paul, lorsque Jesus ou la Vierge ne
siegent pas entre les deux grands apotres. Si Pierre etait le personnage

central, il se trouverait ä Montcherand ä la droite de Paul.
Dans les peintures murales qui representent le College des

apotres, Pierre a regulierement sa place aux cotes du Messie quand
ce dernier est represente au milieu de ses disciples. Ainsi ä Pru-
giasco et ä Berze-la-Ville. Lorsque ni le Messie, ni la Vierge ne sont
figures au milieu des Douze, Pierre est toujours l'une des figures
centrales. Dans la chapelle de Chalieres, les apotres de la rotonde,
sous le Christ en gloire debout dans le cul-de-four, ne sont designes
ni par leur nom ni par leurs attributs. Mais il ne parait pas douteux
que le personnage proche de la fenetre mediane, dans l'abside, avec
sa chevelure blanche et son visage expressif qui a echappe a la
restauration, est saint Pierre62. Dans la petite eglise d'Areines pres
de Vendome, la partie inferieure de l'abside est occupee par huit

62 Hans Reinhardt, op. cit,, p. 206, est du meme avis.

44



apotres. Un seul peut etre identifie avec une quasi-certitude, c'est
celui qui est juste ä gauche de la fenetre axiale lorsqu'on regarde
celle-ci. II s'agit de saint Pierre, car il est le seul ä etre tonsure et sa

main gauche parait bien avoir tenu une cle. II porte la barbe et ses

cheveux sont blancs. Son compagnon immediat — comme ä Mont-
cherand, les apotres sont representes deux par deux, paraissant
deviser ensemble «en sainte conversation» — est probablement
saint Paul, aux cotes duquel doit se trouver saint Jean, car cette
derniere figure parait beaucoup plus jeune. L'identification des

autres apotres est impossible63. Ainsi Pierre et Paul sont les figures
centrales, separes par la fenetre axiale. On remarquera que l'ordre
des apotres parait etre le meme ä Areines qu'ä Montcherand. Dans
notre eglise, si Pierre etait la figure centrale, on trouverait aussi ä

sa gauche Paul, puis Jean.
La preseance de Pierre au sein du College apostolique est un fait

historique. Chronologiquement, il fut avec son frere Andre le

premier compagnon du Seigneur. C'est ä lui que les cles du
Royaume des Cieux ont ete confiees. Du vivant de Jesus dejä, son
role eminent est marque dans les Ecritures. II n'est pas seulement
le porte-parole des disciples, on peut bien dire qu'il en est le chef64.

Dans l'iconographie religieuse du Moyen Age, une place eminente
lui est toujours reservee, aux cotes du Seigneur. II n'y aurait rien
d'extraordinaire ä ce que, sur une fresque, il presidät le College
forme par ses douze compagnons qui, avec lui, repandirent l'Evan-
gile aux quatre coins de l'univers.

Et le verset de saint Matthieu, inscrit sous le Christ en gloire,
conviendrait parfaitement ä la scene.

63 Suzanne Trocme, op. cit., p. 32.
64 Evangile selon saint Luc, chapitre 22 v. 32; Evangile selon saint Matthieu,

4 v.18. Et encore et surtout 16 v. 17 a 19 «Je te dis, tu es Pierre, et sur cette pierre
je bätirai mon eglise Je te donnerai les cles du Royaume des cieux.» Sur la
divergence des doctrines catholique et protestante quant ä la nature de la
preseance de Pierre et quant ä sa transmissibilite ä ses successeurs, voir notamment
Oscar Cullmann, Saint Pierre, disciple, apotre et martyr, ed. Delachaux et Niestle,
Neuchatel 1952; Charles Journet, Primaute de Pierre, publie dans Sagesse et
Cultures, ed. Alsatia, Paris 1953. Ces divergences theologiques ne paraissent pas
avoir d'importance en l'espece: ä l'epoque des fresques de Montcherand, la pri-
maute de Pierre n'etait nullement mise en question, pas plus d'ailleurs qu'elle ne
parait l'etre aujourd'hui adpersonam dans la doctrine protestante.

45



Reste la difficulte resultant des graphismes qui subsistent ä

droite de la figure centrale disparue, tels qu'ils ont ete decouverts
lors de la restauration de 1969. Si l'on admet avec nous qu'une
lettre minuscule n'a pas sa place dans le texte, on est porte a lire le

graphisme comme un «D», partiellement efface ä la base. A la

limite, on pourrait aussi y voir un «P» ou un «R», dont la boucle
aurait ete assez largement developpee au detriment de la haste

aujourd'hui effacee. L'inscription sur la guirlande comporte un tel
«R» dans le verbe RELINQUIMUS (fig. E). Si, en esprit ou par
le moyen d'un caique, on efface la base de ce «R», on obtient un
graphisme compatible avec ce qui subsiste plus bas. C'est dire
qu'une finale «RUS» n'est pas exclue, meme si eile doit etre jugee
moins vraisemblable que la finale «DUS». Le vestige superieur qui
subsiste de la lettre precedente est encore plus mysterieux. Ce

graphisme pourrait etre interprete comme le sommet d'un «A». Si

toutefois on le compare aux lettres «A» des noms LUCAS,
PAULUS, AMDREAS et JACOBUS, on constate que dans

tous ces mots la partie superieure de la lettre se presente avec une
sorte de petit «V» insere entre les deux jambages obliques de la
lettre, le tout coiffe par un trait horizontal. Dans le graphisme
enigmatique, il y a bien le trait superieur horizontal, mais le corps
d'ecriture analogue ä un «V» n'apparait pas; on penserait plutot a

une transversale, se terminant ä droite par un gros point. Dans les

autres lettres «A» passees en revue, pas plus que dans le verset
inscrit au-dessus des apötres, on ne trouve un tel point, ni une telle
barre oblique. C'est dire que le graphisme demeure mysterieux;
nous ne pensons pas qu'on puisse en tirer quelque chose de precis.
Ce qu'on doit constater, en revanche, c'est qu'il ne fait pas penser
ä la barre d'un «T».

Toutefois, rien ne prouve que la terminaison «US» ait fait
partie du nom de la figure centrale. On l'a explique precedem-
ment, l'inscription horizontale ne constitue pas necessairement la

designation d'un personnage central; eile peut tout aussi bien
faire partie d'un bref texte en rapport avec lui ou avec l'ensemble
de la scene. Rien n'interdit de penser que ce texte se soit etendu
sur deux ou trois lignes; ni que la figure mediane n'ait pas ete

designee, ä l'instar des autres apotres dont les noms sont bien
conserves, par son identite inscrite en capitales disposees vertica-
lement.

46



A notre avis, l'hypothese de saint Pierre presidant le College
apostolique peut s'appuyer sur des arguments non negligeables.
Elle n'en demeure pas moins du domaine des conjectures. Nous la

presentons done comme une hypothese nouvelle, ä plusieurs
egards satisfaisante, mais nous nous gardons de rien affirmer.

Une objection n'en demeure pas moins: en discutant l'hypothese

selon laquelle Jesus pourrait etre la figure centrale de notre
fresque, nous avons observe que le sixieme personnage ä partir de

l'aile gauche, dont seule une partie de la tete subsiste, porte un
curieux motif trapezoidal sur le haut de la coiffe; on pourrait y voir
eventuellement le signe stylise d'une tonsure. Si le sixieme personnage

etait Pierre, celui-ci ne saurait etre la figure centrale. II est vrai
que de nombreux saints sont representes tonsures sur des fresques
romanes. En revanche, nous n'avons jamais remarque une tonsure
sur le chef des autres apotres. Cette particularite parait reservee a

saint Pierre. Cependant, nous avons explique precedemment qu'il
nous paraissait difficile d'assimiler la decoupe trapezo'fdale de cette
coiffe ä une tonsure stylisee. Le sixieme personnage pourrait-il etre
un autre disciple qui, par hypothese, se distinguerait par une
marque particuliere, inintelligible pour nous? Ou bien encore la
forme trapezo'fdale qui intrigue aurait-elle une signification diffe-
rente? Helas! nos informations sont par trop fragmentaires, et
notre savoir bien modeste en ces matieres. Ce que nous pouvons
cependant affirmer, e'est que la physionomie du sixieme personnage

est plutot juvenile, voire effeminee. Rien, dans l'aspect du

personnage, ne rappelle le masque viril de l'homme mür sous les

traits duquel saint Pierre est habituellement represente.
Laissons courir notre imagination... La decoupe de la coiffe, en

forme de trapeze, ne pourrait-elle pas representer une pierre stylisee?

Le sixieme personnage ne serait-il pas peut-etre saint Etienne?
A l'ordinaire, le protomartyr de Jerusalem est represente jeune et
imberbe. Souvent, du moins ä partir du XIIe siecle, il porte en
equilibre sur la tete ou sur les epaules les pierres de sa lapidation65.
Or, saint Etienne est le Patron de l'eglise de Montcherand. Meme

65 Reau, op. cit., p. 448. On trouve une telle representation ä Miglieglia, au
Tessin, notamment. Sur cette fresque gothique, Etienne est figure ä la suite du
College apostolique.

47



si l'argument manque de force, nous l'avons dit, il n'en pourrait pas
moins, eventuellement, expliquer la presence du premier diacre
dans le cortege des apötres de notre fresque. A noter la configuration

tres ample de la coiffe qui fait penser ä un linge ou un voile
enveloppant la tete; cette forme diflere sensiblement des coiffes ou
chevelures des disciples rescapes de notre fresque. On pourrait y
voir un indice que le sixieme personnage ne serait pas un apotre.

L'hypothese ci-dessus est fort aleatoire ä nos yeux. Elle suppo-
serait que l'un des compagnons authentiques du Christ eüt ete
sacrifie, ou encore que le peintre roman eüt ecrit MATIAS pour
MATEUS. Ces eventualites sont peu vraisemblables, nous
l'avons dit; pour autant, elles ne sauraient etre exclues peremptoi-
rement.

5. Conclusions et vceux

j.i La perplexite qui nous a pousse a entreprendre cette etude
subsiste au moment de conclure. Ni l'hypothese admise en son
temps par le peintre Schmid et par le Dr Bach, ni celle dont le

pasteur Piguet s'est fait l'interprete en 1971 ne sont convaincantes
a nos yeux. Le mystere demeure. Nous avons esquisse de nouvelles
conjectures. Mais ce ne sont encore et toujours qu'hypotheses...
D'ailleurs, et ce n'est peut-etre pas son moindre charme, la fresque
de Montcherand permet de rever...

II existe vraisemblablement, quelque part en Amerique ou ail-
leurs, un dictionnaire latin informatise. II serait alors aise de

«sortir» les mots dont la terminaison est compatible avec les diverses

lectures possibles des vestiges de l'inscription sibylline. Mais
encore n'en serait-on sans doute guere avance. Car il n'est pas exclu

que l'inscription se soit poursuivie sur une ou deux autres lignes
au-dessous. Peut-etre un jour des decouvertes inattendues, des

techniques d'investigation encore inconnues, des evenements
imprevus permettront-ils d'y voir plus clair. En attendant, nous
souhaitons vivement que d'authentiques specialistes de l'art roman
accordent quelque interet ä notre fresque et ä l'enigme qu'elle pose.
Mieux que nous, ils seraient sans doute en mesure de se prononcer
sur les identites du sixieme personnage de l'aile gauche et de la

figure centrale. Si notre travail les y incite, il n'aura pas ete inutile.
Dans l'immediat, nous passons le flambeau.

48



j.2 Pour finir, nous voulons emettre un voeu. II s'agit des prin-
cipes qui regissent la restauration des monuments historiques et
des peintures anciennes en particulier. II est vrai que bien des

erreurs ont ete commises dans le passe et que des oeuvres irrempla-
gables ont ete denaturees. On peut done comprendre la reaction qui
va jusqu'ä interdire toute adjonction aux elements d'origine mis au
jour. Mais ce principe doit-il etre absolu? Ne peut-on pas demander
aux specialistes d'accepter qu'il puisse y avoir d'autres conceptions
de la restauration que celles qui ont fait ecole depuis quelques
lustres et qui apparaitront peut-etre demodees demain dejä? A
notre avis, la reconstitution discrete tentee ä Montcherand par
Auguste Schmid ne merite pas de disparaitre ä tout jamais. Pendant

pres de trois quarts de siecle, villageois et visiteurs ont apprecie
cette restitution. Elle a acquis droit de cite. Elle appartient ä l'his-
toire du sanctuaire au meme titre que la malencontreuse fenetre
dont la derniere restauration a marque la trace. Nous pensons que
le juste respect des temoins du passe ne doit pas tomber dans un
culte inconditionnel du «premier etat», ou plutot des seuls vestiges
de ce premier etat. Pour la restauration des temoins du passe, il n'y
a pas de Verite absolue et definitive, nous sommes ici dans le
domaine du relatif. II y a plus: l'eglise de Montcherand n'est pas
seulement un monument d'art et d'histoire; e'est un lieu de culte,
ou s'assemblent regulierement les fideles, ou se deroulent souvent
les celebrations de mariage et les baptemes. Pour les paroissiens
comme pour les hotes d'un jour, la fresque dans son etat present a

quelque chose de rebarbatif66.
Or les techniques modernes permettraient aisement de recons-

tituer la composition d'Auguste Schmid sans pour autant creer une
situation irreversible.

66 Au sujet de la restauration des peintures murales de la chapelle de Chillon,
dont certaines lignes disparues avaient ete reconstitutes lors de la refection de

1914, le pasteur Francois Forel a exprime dans La Nation du 15 mars 1986 une
opinion qui rejoint la nötre. II considere egalement que, si les ajouts doivent etre
supprimes lorsqu'il s'agit d'apports arbitraires, il conviendrait, en revanche, de les

conserver ou de les remplacer par de simples traits lä oü ils sont necessaires pour
la lecture et la comprehension d'une scene trop fragmentaire. Bon connaisseur de
l'art religieux, le pasteur Forel precise: «On verrait du premier coup d'oeil ce qui
est ancien et ce qui est nouveau. II est essentiel de conserver l'authentique pour
les savants. II est tout aussi important de le rendre comprehensible pour le public.
Je pense ici aux visiteurs mais aussi aux fideles.»

49



Selon Janine Wettstein67, l'Institut central de restauration a

Rome preconise de peindre, dans les «vides», de fines hachures
coloriees, donnant un effet d'ensemble satisfaisant ä distance tandis

que, de pres, les adjonctions ne sauraient etre confondues avec la

peinture originale; ces hachures sont dessinees a l'aquarelle et par
consequent un simple coup d'eponge suffirait ä les enlever68.

L'Ecole de restauration du Vatican utilise un autre procede: les

parties perdues sont reconstitutes et bordees d'un trait en pointille,
ce qui les distingue de l'ceuvre authentique. Dans les deux sys-
temes, aucune confusion n'est possible entre le travail du restaurateur

et l'ceuvre du fresquiste medieval. A Montcherand, un calque
des dessins de 1903 a ete conserve. II serait sans doute possible d'en
faire un bon usage69.

Alors que la fresque de Chalieres constitue un fächeux exemple
contraire, ce n'est pas le moindre merite d'Auguste Schmid d'avoir
dessine son oeuvre avec tant de discretion qu'il a ete possible de

l'effacer sans difficulte. Pour notre part, nous souhaitons qu'une
restitution de cette oeuvre soit etudiee, puis executee lege artis selon

un procede technique adequat. Assurement, il conviendrait alors
de ne pas reconstituer les noms des apotres de l'aile gauche; car, si
leur presence est incontestable, les identites demeurent inconnues.
La representation du Christ en majeste pourrait etre revue en
tenant compte des avis des meilleurs specialistes. Enfin, sans doute,
y aurait-il lieu de laisser vide la place centrale, en respectant
l'enigme qui est posee aujourd'hui comme hier. Ainsi, la part du
reve demeurerait...

67 Janine Wettstein, Fresques etpeintures romanes des eglises de France, ed. Guy
Le Prat, Paris 1974, p. 26 et 27.

68 II s'agit de la methode Trattegio, dont l'emploi recent ä l'abbatiale de

Payerne donne un resultat convaincant.
69 Signaions encore une ingenieuse technique decrite par Henri Boissonnas

sous le titre Restauration amovible de peintures murales, dans Revue suisse d'art et
d'archeologie, vol. 19 (1959), p. 190-191. L'auteur a mis au point un procede selon
lequel une feuille de matiere plastique est rabattue contre la fresque par un Systeme
mecanique approprie. On peint sur ce support les retouches et restitutions
voulues. Transparent, le plexiglas ne se distingue pas, et les retouches et adjonctions

paraissent avoir ete faites sur l'original. La peinture d'epoque demeure
intacte et il est possible en tout temps d'enlever ou de changer le plexiglas. Ce

procede parait avoir ete applique avec succes dans quelques cas en Suisse alema-
nique.

5°


	L'énigme des peinture murales de l'église de Montcherand

