Zeitschrift: Revue historique vaudoise
Herausgeber: Société vaudoise d'histoire et d'archéologie

Band: 93 (1985)

Artikel: L'Ordre de Cluny : a propos d'un nouvel ouvrage d'Helvetia Sacra
Autor: Gilomen, Hans-Jérg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-69144

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-69144
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’Ordre de Cluny
A propos d’un nouvel ouvrage d’Helvetia Sacral

HANs-JOrG GILOMEN

Le volume d’Helvetia Sacra sur les bénédictins a été terminé
I’'année derni¢re. La partie la plus importante de cette ceuvre est
enfin en voie de publication2. On reconnait, en effet, que les monas-
teres bénédictins tels que Saint-Gall, Einsiedeln, Engelberg, Muri,
Disentis et Allerheiligen revétent un intérét majeur pour ’histoire
ecclésiastique d’abord, pour I’histoire politique, économique et
culturelle aussi, bref, d’une maniére générale, pour I'histoire de la
Suisse. Leur role dépasserait méme celui des évéques pendant des
périodes et pour des régions entiéres. Ils sont, a ce point de vue,
sans égal parmi les autres monastéres suisses. Les futurs lecteurs
romands, pourtant, chercheront en vain nombre de «leurs» monas-
teres, dont les grandes «abbayes» bénédictines de Payerne et de
Romainmotier, dans cet ouvrage. Il leur faudra attendre la parution
du volume sur les clunisiens, dont les travaux ont seulement com-
mencé en 1983. Nous publions en annexe la liste des collaborateurs
et celle des monasteres qui y seront traités.

Le projet d’Helvetia Sacra — on le sait — groupe les ordres
selon les régles monastiques3. Les ordres qui suivent la regle de
saint Benoit forment la section 111, dont le volume 3 sur les cister-
ciens (ainsi que sur les bernardines, les trappistes et les guillelmites)
a déja paru en 1982. Ce n’est qu’aprés parution du volumineux
travail d’une quarantaine d’auteurs différents sur les bénédictins
proprement dits et du volume sur les clunisiens que cette section
sera achevée par un volume sur les chartreux.

! Le texte frangais de cet article a été retravaillé par Angelina Braun. Je I’en
remercie vivement.

2 La parution en trois volumes est prévue pour 1986.
3Cf. RHV 1976, p. 197-206 et 1980, p. 147-162.

107



Admettons le principe d’un classement des maisons d’apres les
regles et les ordres, tout en suivant ’historiographie traditionnelle
dans laquelle Helvetia Sacra s’inscrit nettement, son caractere fon-
damental d’ceuvre de référence ne lui donnant ni la vocation ni la
possibilité de trop innover. Mais les bénédictins, les clunisiens, les
cisterciens, etc., ont-ils formé autant d’ordres bien distincts? Pas de
probléme pour les cisterciens, semble-t-il. Tout le monde — ou
presque — convient sans peine que les abbayes filles cisterciennes
fondées dés 1113 aient tres tot évolué vers un ordre monastique
dans le sens moderne du mot, un ordre, donc, bien distinct de celui
des bénédictins, quoique militant sous la méme regle bénédictine.

Bien que les premiers cisterciens du temps des abbés Robert,
Albéric et Etienne soient entrés dans ’histoire du monachisme
comme simples réformateurs bénédictins, ils n’ont pas tardé a se
donner des institutions communes (chapitre général, visites, etc.),
unifiant les maisons par un lien constitutionnel. A partir du fonde-
ment de Citeaux, appelé Novam Monasterium (et c’était déja tout un
programme), jusqu’a ’approbation par le pape Calixte I, en 1119,
d’une constitution considérée comme la premiére de 'ordre, une
vingtaine d’années a peine se sont écoulées. Il ne faut cependant pas
oublier que nous ne savons presque rien sur la réalité vécue de ce
lien entre les diverses maisons avant I'institution des chapitres gé-
néraux réguliers.

D’autre part, on ne pourrait nier, chez les cisterciens, une
volonté de séparation des le commencement, un geste de défi, aussi,
envers les bénédictins noirs, par 'introduction de ’habit blanc sous
’abbé Albéric. La formation d’une conscience de groupe monasti-
que bien distincte fut renforcée par la confrontation parfois peu
charitable entre cisterciens et clunisiens, dont les péripéties sont
bien connues.

La comparaison entre clunisiens et cisterciens s’impose, car les
érudits affirment que ces derniers ont élaboré le concept de 'ordre
dans le sens moderne. De surcroit, leurs institutions furent impo-
sées — en partie du moins — aux clunisiens mémes par le pape
Grégoire IX en 1231.

Bien sar, les choses se sont passées assez difféeremment pour les
clunisiens. A en croire certains historiens — surtout allemands
—, les maisons clunisiennes n’ont jamais formé autre chose qu’une
simple congrégation comme il y en avait beaucoup d’autres dans la

108




grande famille des bénédictins noirs. D’autres chercheurs n’hési-
tent pas a reculer le point de départ de la formation d’un véritable
ordre de Cluny jusque dans les tout premiers temps de I’abbaye
bourguignonne. La premicre de ces opinions fut avancée encore
récemment par Joachim F. Angerer par exemple, qui nie catégori-
quement 'existence d’un ordre clunisien et, conséquence presque
absurde de I'approche constitutionnelle, d’un ordre des bénédic-
tins proprement dits. La deuxiéme opinion fut soutenue par
Jacques Hourlier qui croit déja trouver les premiers éléments de
Pordre clunisien dans le fameux testament de I’abbé Bernon, datant
de 926. D’apres lui, ’organisation de ’ordre se trouve bien précisée
apres abbatiat d’Odilon. Selon Jean-Frangois Lemarignier,
Pétape décisive se situe entre les années 1016 et 1027. Cette
deuxiéme thése s’insere nettement dans I’historiographie frangaise.
Le fameux franciscain Pierre Hélyot avait traité dans le cinquieme
volume (paru en 1794) de son Histoire des ordres monastigues consacré
aux institutions sous la régle de saint Benoit, de plusieurs congré-
gations ainsi que «de Lordre de Cluny, premiére branche de celui de
saint Benoit». Il abordait ce chapitre en évoquant un texte de I’émi-
nent bénédictin Jean Mabillon qui confirme cette vue.

On rencontre a peu pres la méme divergence d’opinion chez les
précurseurs de I’Helvetia Sacra. Le protestant bernois Egbert
Friedrich von Milinen, dans son Helvetia Sacra parue en 1858-
1861, n’hésitait pas a détacher ’ordre de Cluny des bénédictins pro-
prement dits, tandis que Rudolf Henggeler, moine bénédictin
d’Einsiedeln et fondateur de la nouvelle Helvetia Sacra, proposa en
1961-1962 un classement des monastéres en deux parties, selon le
critere de leur dépendance (les maisons clunisiennes) ou de leur
indépendance (tous les autres bénédictins noirs, y compris les
maisons dépendantes [!] de La Chaise-Dieu, Savigny, Einsiedeln,
Saint-Michel-en-Cluse, Ainay, et une maison dépendante de Ro-
mainmotier, puis de Lutry). Dés le commencement des travaux sur
les bénédictins, il y a une dizaine d’années, la nouvelle Helvetia
Sacra a néanmoins adopté — un peu rapidement peut-étre — le
classement «frangais», si j’ose dire*.

4 Il ne faut cependant pas oublier que quelques historiens allemands — dont
Johannes Molitor en 1928 — ont adopté la vue traditionnelle «frangaise», se
fondant d’ailleurs précisément sur des travaux frangais.

109



Au moment ou la rédaction d’Helvetia Sacra termine le volume
sur les bénédictins et s’appreéte a diriger ses recherches sur les cluni-
siens, il est peut-étre propice de revenir sur le probléeme qui vient
d’étre énoncéd.

Deux remarques préliminaires s’imposent. Pour bon nombre
d’historiens, la question ne se posait pas, car la plupart d’entre eux
— les Allemands surtout — ne se sont intéressés qu’aux tout pre-
miers temps de Cluny ou a son réle dans la réforme grégorienne,
ou encore a sa position dans la querelle des investitures. La notion
d’ordre religieux n’existait pas encore en ces temps-1a.

Bien que la réforme clunisienne ait atteint un nombre considé-
rable de monasteres situés sur le territoire de ’Empire, il était
exceptionnel que des maisons d’outre-Rhin aient des liens juridi-
ques avec I’abbaye bourguignonne. On pourrait citer a ce titre les
monastéres d’Istein, de St. Ulrich et de Solden dans le pays actuel
de Bade-Wurtemberg, tous membres de 'ordre au bas Moyen Age.
A part ces quelques maisons, dont aucune n’était d’importance,
Pordre de Cluny ne possédait pas de membres dans ces régions.
Apres la fin du Moyen Age, il devint un organisme presque exclusi-
vement francais.

L’approche constitutionnelle

Quelques chercheurs ont essayé de classer les ensembles mo-
nastiques d’apres des définitions normatives des mots ordo et congre-
gatio. A vraidire, cette approche ne peut se fonder ni sur la termino-
logie du Codex Iuris Canonici (abrégé CIC) de 1917 ni sur celle du
langage du droit canonique dans un sens plus vaste. On a maintes
fois critiqué séverement le CIC précisément pour sa terminologie
floue, héritage multiforme d’un passé millénaire. Néanmoins, quel-
ques historiens essaient de se servir des termes du CIC en s’effor-
cant ensuite de les adapter aux réalités médiévales. Le CIC sous le
terme générique religio distingue deux groupes d’ensembles monas-
tiques: les ordres religieux avec des veeux solennels et les congréga-
tions avec des veeux simples. Ce classement n’a rien 4 voir ni avec

5> Nous ne prétendons en rien, ou peu s’en faut, a des arguments nouveaux.
I ne s’agit que de tirer des conclusions des recherches antérieures. C’est pourquoi
nous avons renonceé, dans cet article, a des notes dértaillées.

IIO




les réalités du Moyen Age ni avec notre sujet. D’apres le CIC, ordo
en tant que terme du droit des ordres peut également signifier la
régle ou le monastere. De plus, ce terme peut englober tout un
groupe d’ordres differents vivant selon la méme regle.

Le terme congregatio a dans le CIC plusieurs significations. Dans
la combinaison congregatio monastica, il désigne un ensemble de mo-
nasteéres autonomes sous un supérieur commun. Il va presque sans
dire que cette acception du terme n’est pas adaptable a la situation
juridique autrement complexe des monasteres groupés autour de
Cluny ou gravitant dans le sillon de son influence aux Xe et XIe
siccles. Les conditions juridiques des relations de ces maisons avec
I’abbaye bourguignonne étaient fort variées. Pour beaucoup
d’entre elles, réformées pourtant par des moines clunisiens et ob-
servant les coutumes clunisiennes, les liens juridiques manquaient
du tout au tout. Une fois la réforme accomplie, ces monasteres
autonomes n’acceptaient aucune ingérence des abbés de Cluny
dans leurs affaires. D’autres reconnaissaient des droits aux abbés de
Cluny, droits bien définis et échelonnés en nuances d’une maison
a I’autre. D’autres encore ne jouissaient pas de la moindre autono-
mie. Soumis a une dépendance absolue, ils comptaient comme
propriété de ’'abbaye meére, selon un modele juridique fort ancien.
Dés le VIIe et le VIIIe siecles, certaines abbayes ont fondé ou acquis
des dépendances de cette sorte, qui sont mentionnées dans les
sources sous les termes de cellae, membrae, obedientiae et, surtout a
partir du XIe siecle, sous celui de prioratus. Vers la fin de ce siécle,
sous I’abbé Hugues, la volonté des clunisiens de se servir de cette
sujétion juridique pour garantir la cohérence de I’ensemble
s’accuse nettement. Avant d’entreprendre la réforme d’un monas-
tére, les clunisiens exigeaient, dés ce temps-1a, qu’on leur conférat
des droits juridiques permanents. Ces maisons appartenant a Cluny
en pleine propriété, ou ’abbé de la maison mere avait le droit de
visiter, de nommer et de déposer les supérieurs, de contrdler et de
diriger leur gestion, de corriger les moines — tous profés de Cluny
—, formaient le noyau du futur ordre.

Le pouvoir absolu de ’abbé fut limité aux XIIe et XIII¢ siecles
par des éléments constitutionnels nouveaux, surtout par les chapi-
tres généraux réguliers. Un premier chapitre est déja mentionné en
’an 1132, mais il faut attendre le X11I¢ siécle pour que cette institu-
tion devienne réguliére et qu’elle-méme et ses organes (définiteurs,

III



visiteurs de ’abbaye de Cluny, chambriers des provinces) soient
munis de compétences propres. Les papes ont renforcé cette évolu-
tion, Grégoire IX par la bulle Behemoth de 1233, Nicolas IV par la
bulle Regis pacifici de 1289. L’ordre — et les papes mémes parlent
maintenant d’un ordre de Cluny — a donc assez tard requ et déve-
loppé ses institutions et ses organes constitutionnels, en tous les cas
apres que la notion d’ordre dans le sens nouveau se soit glissée dans
le langage des abbés de Cluny.

Esquisse d'une histoire du mot « ordre »6

Nous ne nous intéressons ici qu’a I'usage qui est fait de ce mot
dans le langage ecclésiastique pour désigner I’état monastique ou
religieux. Nous nous bornerons d’ailleurs a présenter les quelques
traits qui nous semblent étre les plus importants pour notre sujet.
Le Moyen Age a hérité de la fin de I’ Antiquité 'usage du mot ordo
pour désigner les classes sociales d’une part, les différents degrés de
la hiérarchie ecclésiastique de 'autre. Plus significative est pour
nous la division de la société en trois ordres, qu'on rencontre au
commencement du IXe siécle au plus tard: les laics, les moines et
les clercs. Dans le cadre de cette division tripartite, la notion d’ordo
monasticus comprend le monachisme entier. La lutte acharnée entre
clercs et moines au sujet de la préséance de leur propre forme de vie
a amené une nouvelle opposition entre monachisme et ordo canoni-
cus. Malgré de nouvelles divisions et 'apparition de régles monasti-
ques nouvelles, le terme d’ordo monasticus conservait dans ce con-
texte la notion d’unité du monachisme. I.’écho lointain s’en re-
trouve meéme dans le Codex [uris Canonici de 1917.

Le sens du mot «ordre» a connu encore une autre évolution.
Dans la régle de saint Benoit et, d’une maniére plus accusée, déja
dans celle du Maitre, ordo (monasterii) signifie organisation de la
discipline dans le monastére. Chez le Maitre, le terme a tendance 2
se confondre avec celui de la régle méme. Benoit, dans sa regle, ne
s’occupe que des grandes lignes de la vie monastique et laisse les
détails des dispositions a prendre aux maisons particulieres. Ce
domaine des usages particuliers est appelé ordo. Chaque maison

¢ J. Dubois surtout a remédié dans une certaine mesure au manque d’une
histoire du mot ordo.

I12




sous la regle de Benoit peut donc avoir son propre ordre. Cest
précisément avec cette signification que nous retrouvons le terme
chez les clunisiens (et chez les cisterciens, les prémontrés, etc.).
Ordo Cluniacensis : c’est la forme particuliére clunisienne de vivre au
monastere sous la régle de saint Benoit. Ordo Cluniacensis, jusqu’au
milieu du XIIe siecle environ, ne signifie que I'observance de
Cluny, ses usages particuliers qui peuvent étre suivis par des mo-
nasteres tout a fait autonomes. Dans cette acception, ’expression
peut étre remplacée par religio, institutio, norma, observantia. D’autre
part, ’ensemble formé par I’abbaye de Cluny et les maisons juridi-
quement liées a ellc est désigné par les clunisiens eux-mémes — la
premiere fois au XIe siecle, sous ’abbé Hugues — comme Ecclesia
Cluniacensis. Dans les nécrologes, la rubrique congregationis nostrae
contenait les noms des moniales et moines clunisiens défunts, ce
qui les distinguait des autres noms mentionnés. D’apres un statut
de I’abbé Pons, cette congrégation comprenait Cluny et toutes ses
abbayes, prieurés et «celles» (le statut serait observé dans toute la
congrégation, c’est-a-dire « #on solum Cluniaci, verum etiam in cunctis
abbatiis nostris, prioratibus atque cellis, nunc et guandin Cluniacense ceno-
bium in sancta religione perstiterit»). Le terme recouvre donc, comme
celui d’ Eeclesia Cluniacensis, ’ensemble des maisons juridiquement
liées a4 Cluny.

La nouvelle acception du mot orde comme ordre religieux ne
s’affirme que vers la moitié du XIIe¢siécle. Contrairement a ce qu’on
a dit jusqu’a présent, elle se retrouve en méme temps dans les
sources cisterciennes et clunisiennes. I.’abbé Pierre le Vénérable,
dans les statuts composés entre 1132 et 1146, fait mention d’omnes
Cluniacensis Ordinis fratres, ce qu’on ne saurait plus interpréter au-
trement que dans le sens d’ordre religieux; Pierre donne en méme
temps aux abbés clunisiens, a partir d’Odo, le titre de Cluniacensis
Ordinis magni et egregii fundatores. A mon avis, il faudrait donc tra-
duire ce titre par: fondateurs de ’ordre (religieux). Suivant Mabil-
lon, on trouverait ici un premier signe de la tradition postérieure
de 'ordre d’exclure Bernon, le prédécesseur d’Odo, de ses fonda-
teurs. Sans le nommer explicitement, Mabillon a cité ce statut lors
de son commentaire sur cette tradition encore en vigueur dans
I'ordre de Cluny de son temps.

Que les clunisiens se soient considérés eux-mémes comme
ordre religieux ne fait plus aucun doute a partir de la deuxiéme

113



moitié du X1Ie siecle. On pourrait aisément multiplier les preuves,
qui sont d’ailleurs a la disposition de tous dans les éditions des
documents de I'ordre, notamment dans celle de Gaston Charvin,
achevée en 1975.

Dans les bulles des papes, ’expression Ordo Cluniacensis dans la
nouvelle acception se rencontre des la fin du XIIe siecle, mais elle
ne devient courante qu’au temps de Grégoire IX (1227-1241).

En conclusion, on pourrait avancer ’hypothése que, chez les
clunisiens, la nouvelle acception du mot se serait d’abord intro-
duite dans le langage des moines eux-mémes, qui suivaient d’ail-
leurs de prés 'usage qu’en faisaient les cisterciens. L’expression
englobait, sauf quelques exceptions, les maisons juridiquement
liées a Cluny d’apres le vieux modéle des monastéres qui apparte-
naient en pleine propriété a une abbaye mere. Les dispositions
constitutionnelles faisaient encore largement défaut et ne furent
ajoutées qu’au XIIIe siécle.

En guise de conclusion

On peut dire que classer les ensembles monastiques du Moyen
Age a I'aide de définitions normatives des termes ordre (monasti-
que) et congrégation, c’est tomber dans ’anachronisme. Les crite-
res de ces définitions, tels que la centralisation plus ou moins
accusée de I’ensemble (une loi et des supérieurs communs, chapi-
tres généraux réguliers, visites, etc.) et le degré d’autonomie des
maisons particulieres, ne sont pas valables pour les formes consti-
tutionnelles fort variées des ensembles monastiques de ce temps.
La congrégation tres centralisée de Sainte- Justine n’a jamais passé
pour un ordre. Les monasteres de ’Ordre de Vallombrose, par
exemple, ne jouissaient d’aucune autonomie envers ’abbé de la
maison mere. Méme constatation pour les critéres d’universalité et
d’autonomie de I'ensemble: saurait-on patler de 'universalité de
’Ordre de Pulsano ou de I’Ordre de Fontevrault? Peut-on nier
’autonomie de la congrégation de Sainte- Justine? En revanche, les
maisons clunisiennes ne formaient-elles pas, des avant I’élaboration
du nouveau concept d’ordre religieux, un ensemble autonome et
universel?

Le fait primordial pour la naissance du nouveau concept de
Pordre religieux ne se situerait donc pas a ce niveau constitution-

114




nel. Ce fut plutot la volonté absolue de séparation des cisterciens,
ce défi lancé aux «moins parfaits», qui fit éclater 'ancienne unité de
Vordo monasticus. Les contemporains déja ont ressenti cette rupture
brutale qui fut un fait capital dans ’histoire du monachisme en
Occident, car les clunisiens les premiers, et d’autres encore, suivi-
rent les cisterciens sur cette voie.

Cluny a hérité son organisation d’un passé lointain. Sous I'ab-
batiat de saint Hugues, cette organisation a trouvé des précisions
juridiques. On ne saurait pourtant parler d’un ordre clunisien véri-
table avant le XII¢ si¢cle, c’est-a-dire avant que les clunisiens, réa-
gissant au précédent des cisterciens, se soient considérés eux-
mémes et aient été considérés par la curie romaine comme otrdte
religieux, a I'instar de Citeaux. La prise de conscience de soi-méme
et la reconnaissance par les autres ont fait de certains ensembles
monastiques liés constitutionnellement d’une maniére quelconque
(dans le cas des bénédictins proprement dits ces liens étaient d’ail-
leurs inexistants) des ordres religieux.

115



ANNEXE

Helvetia Sacra 111]2. Les clunisiens en Suisse

Table des matiéres
Introduction

Prieurcés et prieurés dépendants
Bargenbrick BE

Basel, St. Alban
Biesheim F
Enschingen F
Feldbach F
Istein D

Geneéve, Saint-Victor
Bonneguéte F
Draillant F
Russin GE
Sainte-Héléne 1
Vaulx F

Hettiswil BE

Kerzers FR

Leuzigen BE

Malval GE (?), dépendant d’As-
serens F

Munchenwiler BE

Payerne VD
Bassins VD
Baulmes VD
Briittelen BE
Colmar, Saint-Pierre F
Léaz F
Matran FR (?)
Pont-la-Ville FR
Prévessin F
Winzenheim, St. Gilles F

Romainmoétier VD

116

Auwnteurs
Hans-]J6rg Gilomen, Basel

Kathrin Tremp-Utz, Fribourg
Hans-Jorg Gilomen

Jean-Etienne Genequand, Geneve

Kathrin Tremp-Utz
Idem
Idem

Jean-Etienne Genequand,
Kathrin Tremp-Utz
Germain Hausmann, Bevaix

Germain Hausmann,



Bevaix NE

Bursins VD

Corcelles NE

Lay Dampvautier F

Mollens VD

Vallorbe VD

Vufflens VD
Rougemont VD Pierre-Yves Favez, Lausanne
Riieggisberg BE Kathrin Tremp-Utz

Alterswil FR
Rothenbach BE

St. Petersinsel BE Kathrin Tremp-Utz

117



	L'Ordre de Cluny : à propos d'un nouvel ouvrage d'Helvetia Sacra

