Zeitschrift: Revue historique vaudoise
Herausgeber: Société vaudoise d'histoire et d'archéologie

Band: 90 (1982)

Artikel: Un missel copié vers 1240 pour le couvent dominicain de la Madeleine
a Lausanne

Autor: Amiet, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-67208

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-67208
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Un missel copié vers 1240 pour le couvent
dominicain de la Madeleine a Lausanne

RoOBERT AMIET

On sait le succes véritablement foudroyant remporté au début
du XIII¢ siécle — le malheur des temps aidant — par la fondation
presque simultanée de deux ordres nouveaux dans I’Eglise, 4 savoir
celui des Freres Mineurs, les franciscains, et celui des Freres
Précheurs, les dominicains. Dés 1224, moins de neuf ans apres leur
approbation officielle, ces derniers étaient déja établis a Besangon
et rayonnaient dans les régions circonvoisines, tandis que saint -
Albert le Grand, une des plus pures gloires de ’Ordre, commengait
a illustrer la chaire de théologie de Paris, ou il allait bient6t avoir
comme éléve le doctor angelicus saint Thomas d’Aquin. On pouvait
déja appliquer a ces maitres la parole du psaume: In omnem terram
exivit somus eorum, et ce «sony était si puissant qu’il parvint
jusqu’aux oreilles de Boniface de Bruxelles, évéque de Lausanne
(1231-1239), qui se désespérait de I’état spirituel calamiteux dans
lequel était plongé son diocése. Pour créer un choc, et donc une
situation nouvelle, il eut 'idée de demander a ces précheurs si
remarquables de venir s’établir dans sa ville épiscopale, et c’est ainsi
que, 4 son instigation, un essaim de dominicains, envoyé par le

N. B.— Je voudrais m’acquitter d’un trés agréable devoir de gratitude envers
les personnes qui m’ont permis d’avoir connaissance de ce précieux monument du
passé lausannois, qui 'ont mis 4 ma disposition avec la plus parfaite et la plus
aimable des obligeances ou qui ont bien voulu 'examiner pour moi 4 plusieurs
reprises. J’ai nommé M. Jean-Pierre Clavel, directeur de la Bibliothéque cantonale
et universitaire de Lausanne, et, trés spécialement, Mlle Frangoise Kaeser, du
département des Manuscrits de ladite bibliothéque. Qu’ils veuillent bien partager
avec M. Sylvestre Vautier, président de 1’Association du Vieux-Lausanne,
’hommage de mes sentiments profondément reconnaissants.



couvent de Besancon sous la conduite du Frére Guillaume, arriva
a Lausanne en 1234. Ils s’établirent dans la région dite alors En
Laya, hors des murs de la Palud, sous la partie occidentale de la cité,
a Pemplacement occupé aujourd’hui par la place de la Riponne et
le Palais de Rumine. A peine arrivés, les freres s’empresseérent de
s’installer et d’édifier, pour les besoins de la communauté, une
modeste chapelle de bois, qui ne résista pas au terrible incendie qui
dévasta Lausanne en 1235. Immédiatement, les dominicains se
mirent en devoir de la reconstruire, mais en I'agrandissant et en
utilisant la pierre comme matériau. Un acte du 18 février 1243
montre qu’a cette date elle était déja en service, et qu’elle était
dédiée a sainte Marie-Madeleine. Rapidement, elle fut nantie de
plusieurs autels et chapelles latérales, dont les documents
subséquents mentionnent, au fil des années, les titulaires: Notre-
Dame, saint Vincent le Confesseur, saint Pierre Martyr, saint
Nicolas, saint Claude, saint Loup, et d’autres encore, dont les noms
ne nous sont pas parvenus. Rien ne subsiste aujourd’hui de tout
I’ensemble des batiments de la Madeleine de Lausanne, qui
disparurent dans la seconde moitié du X VIe siecle!.
Apparemment enchanté de I’activité des Fréres Précheurs, et
bien entendu sur leur suggestion, I’évéque Guillaume de
Champvent (1273-1301) autorise I’établissement a Lausanne, en
1280, d’un couvent de religieuses dominicaines. Un chanoine de la
cathédrale établit le nouveau monastére dans son domaine d’En
Chissiez, nettement en dehors des murs de la ville, et les moniales
le placerent sous le patronage de sainte Marguerite, martyre. Les
troubles politiques du début du XIVe siecle plagant le couvent et
ses religieuses dans une situation particulierement inconfortable,
sinon dangereuse, Guillaume d’Estavayer, chanoine de Lausanne
et archidiacre de Lincoln, décida en 1316 leur transfert dans une
terre qui lui appartenait a Estavayer, au bord du lac de Neuchitel,
dans le diocése de Lausanne, en un lieu trés certainement plus calme
et plus propice. La chapelle de la communauté, construite en 1319,

! Sur toute cette question des dominicains de Lausanne, on consultera avec
fruit les travaux suivants: MAXIME REYMOND, Le convent des dominicains de Lausanne,
dans Revue d'histoire ecclésiastique suisse 11 (1917), p. 180-187. MARCEL GRANDJEAN,
Les monuments d’art et d'histoire du canton de Vaund, t. 1., La Ville de Lausanne, Bile

1965, p. 171-174.

10




fut placée sous le vocable de Notre-Dame de I’Assomption2. On
sait, par les documents de I’époque, que, en quittant Lausanne pour
Estavayer, les moniales prirent soin d’emporter avec elles deux
livres de cheeur qui leur permettaient de chanter I’office, a savoir
deux antiphonaires datant des années 1260. Ce qu’on ne savait pas,
car les documents n’en patlent point, c’est qu’elles emportérent
également le missel qui servait a leur aumonier pour la célébration
quotidienne de la messe, et qu’elles tenaient du couvent de la
Madeleine. Ce missel, demeuré trés longtemps propriété privée, ce
qui’a sauvé de la destruction, vient d’étre acquis par I’ Association
du Vieux-Lausanne, grice a la munificence du Crédit Suisse, et il
constitue, depuis le 2 septembre 1981, I'un des joyaux du Musée
historique de I’ Ancien Evéché. C’est lui que j’ai le trés grand plaisir
de présenter au public ainsi qu’aux érudits et aux liturgistes qui ne
manqueront pas d’apprécier ce tres intéressant témoin de la liturgie
dominicaine primitive.

Le manuscrit se présente sous la forme d’un important volume,
habillé d’une reliure du XVIe siécle, possédant 213 feuillets de
parchemin de dimensions 34 X 22 centimeétres, copié a raison de
deux colonnes et de trente et une lignes a la page. Il n’y a aucune
décoration3. Au point de vue codicologique, il se compose de
vingt-trois cahiers numérotés d’origine, dont les signatures se
trouvent au milieu de la marge du bas du recto de chaque premier
feuillet4, et ils sont précédés de cinq folios additionnels au début,
et suivis d’un feuillet additionnel 4 la fin. En voici le décompte
exact: (04 + 1fol.5, 1 — 108, 11126 12 — 188 19 — 22127 238

2 Sur les dominicaines de Lausanne-Estavayer, voir MARCEL GRANDJEAN, 0p.
cit., p. 257.

3 Le folio 97 vo est en blanc. Il avait été laissé tel pour recevoir la traditionnelle
peinture de la crucifixion au début du canon, et cette peinture n’a jamais été
exécutée. A la fin du XVe siécle, on a remédié a cet inconvénient en y collant une
gravure sur bois, prélevée dans un missel de Lausanne imprimé en 1493, et qui y
occupait la méme place. Cette gravure est actuellement décollée.

4 Le copiste a oublié de numéroter les cahiers XII et XXIII, 2 moins que ces
chiffres aient disparu sous le couteau du relieut.

5 Ce feuillet, aujourd’hui isolé, est le reste d’un bifolium dont le premier folio
a disparu.

61l s’agit d’un quaternion normal, dans lequel a été inséré un binion
additionnel, formant le folio 90-93.

7Le dernier feuillet de I’avant-dernier cahier (cahier XXII), qui était
numéroté CXCVI, est en déficit. C’est la seule lacune du volume originel.

I1



(1 fol.). Le tout est encadré, en guise de feuillets de garde, par deux
fragments de chartes sur lesquels je reviendrai tout a I’heure. Les
folios du missel ont requ d’origine une numérotation continue et
sans lacune, au minium et en chiffres romains, apposés dans 'angle
supérieur gauche du verso de chaque folio, allant de I 2 CXCV§,
étant entendu que le copiste a répété deux fois par inadvertance les
chiffres CLVIII, CLXXX et CLXXXIII. Je signale par ailleurs que
le couteau du relieur a fait disparaitre les chiffres LXXVII et
LXXVIII Le bifolium additionnel qui se trouve encarté dans le
cahier XI ne porte évidemment aucun numéro. A son entrée au
Musée historique de I’Ancien Evéché, le codex a regu une
foliotation continue, en chiffres arabes et a 'encre rouge, dans
’angle supérieur droit du recto de chaque feuillet.

L’analyse sommaire du missel, copié en belle gothique du
XIII¢ siécle, se présente comme suit.

I (Additions: XIVe et XVe s.). Texte scripturaire (Sap. 7,
7-14), messes des ss. Thomas d’Aquin, Sanche?, Onze mille
vierges, Dix mille martyrs et Catherine de Sienne, suivies de
la messe mutilée de la Féte-Dieu (fol. 1 £°-5 v©).

II Temporal: du 1¢f dimanche de I’ Avent au Samedi Saint (fol.
6 19-89 v°).

III  Préfaces notées et canon de la messe (fol. go r9-99 v©).

IV~ Temporal: du dimanche de Paques au dernier dimanche
apres la Pentecote (fol. 100 £9-139 vO).

v Sanctoral: de s. André (30. XI) aux ss. Vital et Agricol (27.
XI) (fol. 140 19-176 v©).

VI  Commun des saints (fol. 177 £t°-193 v©).

VII  Messes votives (fol. 194 r9-200 v©).

VIII Messes pour les défunts (fol. 201 r9-204 v©°).

IX  Proses, eau bénite, apologie Summe sacerdos (fol. 205 r°-
208 vO).

X Calendrier (fol. 209 r0-211 vO).

8 Voir n. 7 ci-dessus. Les feuillets du cahier XXIII n’ont pas été numérotés
d’origine.

9 Ce formulaire est intitulé de sancto Sancio, sans indication de date. C’est celui
d’un confesseur pontife. Je ne puis identifier le personnage dont il s’agit, car le seul
saint de ce nom compatible avec la date de ce texte est le martyr de Cordoue, mort
en 851, qui, apparemment, est totalement étranger tant aux dominicains qu’au
diocése de Lausanne.

I2




XI  (Addition: XIVes.) Messe pro vitanda mortalitate (fol. 213).

De toute évidence, ce missel est un missel dominicain. 11 suffit
d’examiner le calendrier, le sanctoral, la liste alléluiatique des
dimanches apres la Pentecote et ’ordinaire de la messe pour s’en
convaincre de fagon apodictique. Mais de quelle liturgie
dominicaine s’agit-il? Il faut en effet savoir que, en 'année 1254, le
Chapitre général des Précheurs décida la stricte unification de tous
les missels, bréviaires et autres livres liturgiques de I’Ordre. Ce
projet, entériné en 1256, se concrétisa dans la confection d’un
volumineux prototype, qui est aujourd’hui conservé a la Curie
généralisée de Sainte-Sabine, 2 Rome0, Il constitue le texte de base
ne varietur de la liturgie dominicaine, et, a partir de cette date, tous
les livres dominicains sont strictement identiques. Mais, avant cette
décision, quelle était la situation liturgique de I’Ordre naissant, qui
n’avait pas encore quarante ans d’existence? En ce qui concerne le
point précis des missels, il suffit, dira-t-on, d’en interroger les
témoins encore subsistants. Bien sir, mais encore faut-il qu’il en
existe! En fait, et jusqu’d maintenant, on n’en connaissait, en tout
et pour tout, que deux exemplaires seulement, que j’énumere
brievement. Le premier est constitué par le Ms. lat. 8884 de la
Bibliothéque Nationale de Paris, qui semble bien avoir été copié
vers 1243 pour le couvent parisien des Freres Précheurs!l. Le
second est un splendide missel noté et magnifiquement enluminé,
qui a été copié vers 1254 pour le couvent Notre-Dame de Confort
a Lyon, couvent aujourd’hui disparu mais dont le souvenir a
subsisté dans le nom d’une place de cette ville, 1a place des Jacobins,
qui en occupe ’emplacement!2. Et voici que sort de ’ombre,

0 Le premier seulement des quatorze livres du prototype, 2 savoir
I’Ordinaire, a été publié en 1921 sous le titre suivant: Ordinarium juxta ritum sacri
Ordinis Fratrum Praedicatorum jussu Rev. Patris Fr. Ludovic Theissling ejusdem Ordinis
magister generalis editum, Romae, apud Collegium Angelicum, s.d. [1921].

11 Décrit par V. LEROQUAIS, Les sacramentaires et les missels des bibliothégues
publiques de France, Paris-Micon 1924, t. II, p. 104.

12 Ce manuscrit est actuellement (1981) la propriété privée d’un bibliophile
allemand, le professeur Dr. Peter Ludwig, d’Aix-la-Chapelle. Il a été analysé par
le P. Puivier GLEESON, Dominican liturgical manuscripts from before 1254 paru dans
Archivum Fratrum Praedicatorum XLII (1972) p. 111-115. 1l figure par ailleurs en
bonne place dans le catalogue de I'exposition des manuscrits Ludwig qui a eu lieu
au Schniitgen-Museum de Cologne en 1979. Cf. ANTON VvON EUuw et JoacHiM M.
ProtzEL, Die Handschriften der Sammlung Ludwig, t. 1, Koln 1979, p. 39-43.

13



aujourd’hui, un troisiéme témoin tout a fait inconnu, 4 savoir notre
missel de la Madeleine de Lausanne, au sujet duquel je me dois
maintenant de donner quelques explications!3.

La comparaison du texte du missel avec celui du prototype de
1256 montre avec une évidence sensible que le premier est
certainement antérieur au second. Cela ressort clairement d’un
certain nombre d’indices, dont chacun est probant par lui-méme,
et dont la somme entraine la conviction absolue. Et tout d’abord
la question de la hiérarchie des fétes du sanctoral. L’ordinaire
d’Humbert de Romans connait six degrés dans la solennisation des
fétes des saints, a savoir, en commengant par le degré inférieur:
Memoria, 111 lectiones, Simplex, Semiduplex, Duplex, Totum duplex.

Je remarque immédiatement que, si la méme hiérarchie se
trouve aussi dans le missel, le premier de ses degrés porte un nom
plus archaique, a savoir le mot traditionnel de commemoratio, et que
le terme de Simplex n’y apparait point. Cest donc I’Ordinaire qui
a innové par rapport au missel. Mais, sur ce méme chapitre, il y a
mieux encore.

Dans le calendrier du prototype de 1256, chaque féte de saint,
a de trés rares exceptions pres, est connotée de son degré
hiérarchique, et il en va de méme dans le missel. Si ’on s’avise de
comparer point par point ces notes, on s’apergoit immédiatement
que pas moins de vingt et une fétes dans le missel sont d’un rang
inférieur a celui qu’indique ’Ordinaire, ce qui montre leur
antériorité. En voici le décompte:

— passent de Commemoratio (missel) a [11 lectiones (Ordinaire):
Maur (15.I) et Remi (1.X);

— passe de [11 lectiones a 1.X lectiones: Gervais et Protais (19.11);

— passent de /.X lectiones A semiduplex: Vincent (22.1), Conversion
de saint Paul (25.I), Matthieu (24.11), Jean Porte Latine (6.V),
Barnabé (11.VI), Paul (30.VI), Marie-Madeleine (22.VII),
Jacques apotre (25.VII), Laurent (10.VIII), Barthélemy

13 Sur la liturgie dominicaine primitive, on consultera avec intérét les deux
articles suivants: celui de P. Gleeson, cité 4 la n. 11, et qui occupe les pages 81 a
135 du t. XLII de I’ Archivum, et, dans le méme périodique, celui du P. A. DIrks,
De tribus manuscriptis primaevae liturgica dominicanae , dans le t. XLIX (1979), p. 24-
25.

14



(24.VIII), Luc évangéliste (18.X), Simon et Jude (28.X),
Martin (11.XI), Nicolas (6.X1II) et Thomas ap6tre (21.XII);
— passent de /X lectiones & Totum duplex : Etienne premier martyr
(26.X1I) et Jean évangéliste (27.X1I);
— passe de Duplex a Totum duplex: Translation de saint
Dominique (24.V).

-

On le voit, cette trés intéressante et tres importante constatation
situe notre missel avant la date de 1256, ce qui est encore confirmé,
si besoin était, par l’examen des chants de la messe de saint
Dominique (5.VIII). Cette messe (fol. 162 v°) est empruntée en
partie au commun des confesseurs non pontifes, dans le missel
comme dans I’Ordinaire, sauf sur un point, a savoir le verset
alléluiatique. Dans le missel figure le texte du commun, alors que
I’Ordinaire innove en lui substituant la piece propre Pie Pater,
créée pour la circonstance. J’ajoute que, en cet endroit du missel,
la piece du commun a été grattée et surchargée par le nouveau texte.
Autre indice: on trouve dans le calendrier six mentions qui ont été
¢liminées du calendrier officiel du prototype, a savoir sainte
Sothere (10.II), saint Nicomede (1.VI), la translation de saint
Martin (4. VII), les vigiles des apOtres saint Jacques (24. VII) et saint
Barthélemy (23.VIII), et enfin saint Vaast (1.X), et le méme
archaisme se retrouve dans le sanctoral, ou, a la date du 3 mai, on
voit figurer d’abord la féte des saints martyrs Alexandre, Event et
Théodule, et ensuite seulement celle de 'Invention de la sainte
Croix, ordre quia été inversé dans I’Ordinaire. Pour en finir, je ferai
deux remarques: dune part, L’ Anniversarinm familiarium et
benefactorum ordinis nostri, commémoraison spécifiquement domini-
caine, se trouve dans le missel a la date du 10 septembre, date qui
a été ramenée au 5 du méme mois par le prototype; et, de 'autre,
je note ’absence de la féte parisienne de la Sainte-Couronne
d’épines (corona Domini), féte introduite par I’Ordinaire.

Peut-on préciser davantage et cerner d’encore plus pres la
datation du missel? Oui, si ’'on met en relation les indications du
calendrier avec les décisions liturgiques des Chapitres généraux
antérieurs a 125614 Le Chapitre de 1243 promulgua pour tout

14 Le tableau des décisions prises entre 1239 et 1408, concernant la liturgie, a
été dressé par V. LEROQUAIS, Les bréviaires manuscrits des bibliothéques publigues de
France, t. 1., Paris-Micon 1937, p. C-CI.

I



I’Ordre la féte de sainte Elisabeth (19.XI), et éleva celle de Onze
Mille Vierges (21.X) au rang de /.X /lectiones. Ot la premiére n’existe
pas dans le calendrier du missel et la seconde n’y figure que comme
commemoratio. Mieux encore, le Chapitre de 1239 éleva la féte de
saint Vincent (22.1) au rang de semiduplex, alors que dans le
calendrier du missel elle n’a que le rang de /X /lectiones. La
conclusion est claire. Si notre codex n’est pas forcément antérieur
a 1239, vu la lenteur des communications de I’époque, il ne doit
guere dépasser la date de 1240, et il apparait ainsi comme le plus
ancien missel dominicain parvenu jusqu’a nous?5.

Le manuscrit porte les traces d’un trés long usage. Le
parchemin est fatigué et fortement jauni, sans avoir pour autant
perdu sa souplesse originelle. Au calendrier, on note des additions
effectuées en fonction des décisions liturgiques successives des
Chapitres généraux: saint Pierre de Vérone en 1254 (29.IV), saint
Edouard le Confesseur en 1270 (13.X), sainte Marthe en 1277
(29.VII), saint Wenceslas de Bohéme en 1298 (28.1X), saint Louis,
roi de France en 1301 (25.VIII), la Féte-Dieu en 1323 (jeudi apres
le dimanche de la Sainte-Trinité) et enfin saint Thomas d’Aquin en
1326 (7.1II). D’autres Chapitres généraux, dans les XIV¢ et XVe
siecles, ont procédé a I’élévation du degré de certaines fétes, et 'on
en retrouve la trace dans le calendrier par des surcharges
successives. C’est le cas des saints Vincent (22.1), Mathias (24.1I),
Grégoire (12.I1I), Benoit (25.111), Ambroise (4.1V), Marc (25.1V),
Philippe et Jacques (1.V), Barnabé (11.VI), Jean-Baptiste (24.VI),
Marie-Madeleine (22.VII), Barthélemy (24.VIII), Matthieu
(21.IX), Luc (18.X.), Simon et Jude (28.X), André (30.XI) et
Nicolas (6.X1I).

15 Une intéressante confirmation supplémentaire ressort de ’examen de la
notation musicale du codex. On trouve, en effet, aux fol. 94-97, une série de
préfaces notées en neumes du XIII€ siécle, au sujet desquelles j’ai demandé I'avis
compétent de M. Michel Huglo du CNRS de Paris. Cet aimable ami m’a répondu
ce qui suit: «La notation 4 petits carrés legeremcnt inclinés, et non absolument
verticaux, avec un petit lacher de plume, n’est pas «parisienne», ni méme
«frangaise». L’absence de guidon en fin de ligne (imposé en 1256), comme
P’absence de doubles barres a I'intonation, confirme votre datation.» (Lettre du
14 mai 81.) Je rappelle que les fol. go-93, contenant le texte noté d’autres préfaces,
est une addition du XIVe siecle, sans intérét musical spécial.

16




Tout a fait dans le méme sens, on constate, dans le corps du
volume, qu’un certain nombre de rubriques ont été biffées 2 ’encre
noire et remplacées, dans les marges, par de nouveaux textes. C’est
le cas, par exemple, pour les fol. 83 v°, 84 19, 91 1©, 92 VO, 111 1°,
IT1 VO, 117 1 et 145 r°. Dans un cas précis est mentionné I’Ordo
fratrum (fol. 117 £°), qui n’est autre que le prototype de 1256. Et
enfin, il convient de signaler une addition intéressante, toujours
dans le corps du manuscrit, a savoir 'insertion du formulaire de
messe intitulé Pro pace terre sancte (fol. 99 v©), promulgué par le pape
Jean XXII, au début du XIVe siecle, pour la récupération de la
Terre sainte, perdue par les Croisés en 1291.

Tout ce qui préceéde se rapporte a la datation du codex. II faut
maintenant, pour terminer, parler de sa localisation, et, dans ce
domaine, la premiere chose qui saute aux yeux lorsqu’on étudie tres
attentivement ce missel dominicain, c’est la différence de situation
hiérarchique de sainte Marie-Madeleine (22.VII) et de saint Nicolas
(6.X1I) dans les deux endroits du volume ou ils sont mentionnés,
a savoir le calendrier et le sanctoral. Dans le premier, le calendrier,
ces deux fétes sont connotées I.X lectiones, c’est-a-dire qu’elles ne
sont qu’a 'antépénultiéme rang dans I’échelle des valeurs. Dans le
second, le sanctoral — qui n’indique jamais le rang des célébrations
— on constate avec surprise que, dans les titres des messes de ces
personnages, ces deux fétes sont, fait unique, connotées au rang des
fétes les plus solennelles: /n festivitate sancte Marie Magdalene (fol.
160 v°), et In festivitate sancti Nicolai (fol. 141 1°). Cela signifie
clairement que le couvent dominicain pour lequel le volume a été
copié honorait d’un culte tres spécial la pécheresse de I’Evangile et
le célebre évéque de Myre, mais cela n’indique pas pour autant ou
il se trouwvait situé.

Pour le savoir, il faut interroger le fragment de charte qui forme
le feuillet de garde terminal du missel. C’est un document daté de
1452, qui mentionne expressément la commune d’Estavayer. Or,
dans cette petite cité, il n’y avait qu'une maison appartenant a
’Ordre des Précheurs: c’était le couvent des moniales dominicai-
nes de Lausanne, qui, on ’a vu plus haut, avait émigré au bord du
lac de Neuchatel en 1316. Cette trés importante constatation situe
immédiatement notre missel au couvent des dominicains de
Lausanne, lequel était dédié a sainte Marie-Madeleine et dans

17



I’église duquel il y avait une chapelle sous le vocable de saint
Nicolas. Il faut méme souligner que cette derniére mention, datée
donc des années 1240, permet d’affirmer D'existence de ladite
chapelle, ou au moins d’un autel dédié a saint Nicolas a cette
lointaine époque, alors que le premier document d’archives
concernant le couvent de Lausanne, et qui en fait mention, n’est
daté que de 143 5. Précieux témoignage des vieux livres liturgiques!
Tout ce qui précede permet de conclure avec assurance que ces
révérends peres, ayant adopté le missel officiel établi en conformité
avec le prototype de 1256, ont eu ’heureuse idée de donner leur
vieux missel a leurs consceurs d’En Chissiez, et cela tres
probablement pour leur éviter les frais de I'achat d’un livre
semblable pour leur chapelle, pensant sans doute iz petto 4 'adage
de droit liturgique: officium pro officio. Ces religieuses, quittant
Lausanne pour Estavayer avec armes et bagages, emportérent tout
naturellement avec elles ce monument de la sollicitude de leurs
confréres pour continuer a s’en servir a "autel.

A Tintérieur du premier plat de la reliure, on lit une note
apposée dans les temps contemporains par 'un des derniers
propriétaires du livre, indiquant qu’il provient de [Déglise
paroissiale Saint-Laurent d’Estavayer. On pourrait étre surpris
qu’un missel dominicain ait été en usage dans une paroisse séculiere
du dioceése de Lausanne, mais, outre le fait qu’a cette époque on
était fort peu regardant sur ce genre de chose et qu’un missel
dominicain valait bien un missel lausannois, I’examen du volume
montre que 'auteur de cette note ne I’a pas inventée: le calendrier
en apporte la preuve quasi évidente. Jamais, en effet, les livres
liturgiques d’un ordre religieux ne signalent, dans leur calendrier,
la dédicace de la cathédrale d’un diocese quel qu’il soit. Or, dans le
calendrier de notre missel, 4 la date du 20 octobre, on lit, en cursive,
du XVe siécle, la mention suivante: Dedicatio ecclesie Lausanensis.
C’est la preuve évidente que le volume avait quitté le couvent des
moniales dominicaines pour trouver sa place a la paroisse voisine,
ou il dut étre utilisé sans la moindre difficulté: officium pro officio. Ce
passage 4 une église séculiere et diocésaine entraina, toujours au
calendrier, certaines autres additions de mains différentes, des
XVe et XVIe siccles. 11 s’agit des saints Gingolphe (11.V), Claude
(Glandius!, 6.V1), Ferréol et Ferjeux (19.VI) et Gall (16.X). Les
trois premieres mentions appartiennent aux dioceses circonvoisins,

18




respectivement de Langres, de Lyon et de Besangon, et on les
retrouve, également a titre d’addition, dans le calendrier d’un
missel de Lausanne, copié vers I’an 120016, Ils sont entérinés dans
le calendrier des missels imprimés de Lausanne de 1493, 1505 et
152217, Quant a saint Gall, il figure obligatoirement dans les livres
liturgiques des diocéses suisses: Genéve, Lausanne, Sion, Coire et
Constance. De plus, au cas ou une preuve supplémentaire serait
demandée, je la trouverais immédiatement dans l’addition, du
méme X'Ve siécle et contemporaine de celle de la dédicace, de la
formule Perceptio corporis tui, qui est une priére préparatoire a la
communion. Cette formule, qui n’existe pas dans le rite
dominicain, existe au contraire dans le rite lausannois. Son
adjonction a notre missel confirme donc, et amplins, son passage a
I’église paroissiale d’Estavayer. L’histoire de notre missel est donc
parfaitement claire. Copié pour les dominicains de la Madeleine de
Lausanne, il fut donné par eux aux moniales dominicaines d’En
Chissiez, il les accompagna dans leur transfert a Estavayer, et il
échoua finalement a la paroisse Saint-Laurent de cette ville, avant
d’entrer dans une bibliothéque privée d’ou il vient tres
heureusement de sortir pour trouver son repos au Musée
historique de I’ Ancien Evéché, a Lausanne.

16 J1 s’agit du Ms. 5126 de la Bibliothéque Municipale de Lyon. Il a été décrit
pat V. LEROQUAIS, Le sacramentaire et missel manuscrits des bibliothéques publiques de
France, t. 11, Paris-Macon 1924, p. 4-6.

17 Sauf saint Gingolphe.

19



	Un missel copié vers 1240 pour le couvent dominicain de la Madeleine à Lausanne

