Zeitschrift: Revue historique vaudoise
Herausgeber: Société vaudoise d'histoire et d'archéologie

Band: 81 (1973)

Artikel: Les Franciscains a Lausanne
Autor: Vicaire, Marie-Humbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-61669

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-61669
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Les Franciscains a Lausanne

Marie-HuMmBErRT Vicaire OP

Les archives de la ville de Lausanne conservent encore la bulle
que le pape Alexandre IV adresse le 23 janvier 1257 a I’évéque Jean
de Cossonay?!, pour lui demander d’accueillit avec bienveillance
certains fréres Mineurs de la province de Bourgogne et de les aidet
a trouver un emplacement dans la ville pour y travailler au salut des
ames. La lettre est authentique, avec son beau parchemin et son
écriture de Curie. On apercoit encore les fils de chanvre que scellait
la bulle de plomb aujourd’hui disparue. Elle n’a rien d’insolite.
Alexandre IV, comme Innocent IV son prédécesseur, a émis des
dizaines de bulles de ce type dans son empressement 2 installer dans
les villes d’Occident I’ordre de saint Francois 2, en méme temps que
les trois ordres freres. Mais la date du 23 janvier est particulierement
parlante.

Nous sommes a dix jours seulement du chapitre général de Sainte-
Marie du Capitole, le couvent romain ot l'on vient d’installer les
Mineurs. Le 2 février, donc, sous la pression du pape, qui préside,
Jean de Parme, le ministre général que chacun vénére pour sa sainteté
et sa fidélité a D’esprit de Frangois, donne sa démission 3, Le pape
lui reproche entre autres de freiner le transfert des couvents dans les
villes et I’octroi des privileges qui doivent aider leur ministere. Les
fréres acceptent avec chagrin la renonciation de Jean de Parme et,
sur sa propre invitation, choisissent saint Bonaventure pour lui
succéder.

On connait ceuvre de ce grand général. S’efforcant de transcender
les courants divergents qui opposent ses freres, rangon de la richesse

1 Archives de la ville de Lausanne (déposées aux Archives cantonales vau-
doises), EE 901, Ed. patr E. Chavannes, dans M DR 1r¢ gér.,, XXXVI, Lausanne
1882, p. 321 s. Je remetrcie vivement M!le 1., Wettstein, des Archives cantonales
vaudoises, qui a eu la bonté de vérifier certaines références données par Maxime
Reymond et de transcrite, ou résumer en vue de cette étude, divers textes des
Archives cantonales vaudoises (abrégé: ACV) ou des Archives de la ville de
Lausanne (abrégé: AVL) en particulier ceux que publie I’Annexe IL

2 P. GRATIEN, Hist. de la fondation et de I’ évolution de I’ordre des fréres Mineurs
an XI11I¢ siécle, Paris-Gembloux 1928, p. 158 s. et n. 6, que nous citerons sous le
sigle: GRATIEN.

3 GRATIEN, p. 244-246,

11



extréme des inspirations de Frangois, pas toujours conciliables entre
elles, Bonaventure mise sur les décisions de la communauté, c’est-
a-dire de la majorité organisée de I’Ordre, et sur les déclarations des
papes, interprétes du bien commun de ’Eglise 1. Il met I’accent sur
I'observance commune, une forme de vie qui accentue le caractére
urbain conventuel, clérical et lettré des Mineurs. Il fait inscrire cette
orientation dans les constitutions du chapitre général de Narbonne
(1260) et rédige lui-méme la «légende majeure », ou vie de saint
Francois, qu’on doit substituer a toutes les vies antérieures. Emule
de saint Thomas a I'Université de Paris, ou il défend cote 4 cote avec
lui les ordres mendiants qu’assaillent les maitres séculiers, c’est de
Paris le plus souvent qu’il gouverne son ordre. C’est donc précisément
sous son gouvernement que le couvent des Cordeliers de Lausanne
se fonde et se bitit.

Un autre indice garantit d’avance le caractere bonaventurien de
la fondation de Lausanne. Elle est I’ceuvre des fréres de la province
de Bourgogne qui, selon la coutume de 'ordre, ont sollicité directe-
ment du souverain pontife la bulle 2 I’évéque de Lausanne 2. Or la
province de Bourgogne, qu’on nommera plus tard de Saint-Bona-
venture, est née en 1239 par la réunion de cinq ou six couvents
bourguignons, dont Besangon et Salins, enlevés a la province de
France, avec un petit nombre de couvents du nord-est de la Provence 3.
La maison de Lausanne est donc un fruit typique des Franciscains
du Nord, Anglais, Francais et Allemands, particuliérement sensibles
a Pimpulsion de saint Bonaventure.

Est-ce de Besancon 4, est-ce de Salins 3 — car les Cordeliers de
Lons-le-Saunier commencent a peine a naitre (1250-1255) ¢ — que

1 GRATIEN, p. 268.

2 GRATIEN, p. 159, n. 7.

8 P. G. GoruBovicH, Le provincie dell’ordine minoritica nei secoli X111 ¢ XIV/,
in Europa e nell’ Oriente francescano, dans Biblioteca bio-bibliografica della Terra Santa,
t. 11, p. 229 et 239; H. LemAiTRE, Géographie historigue des établissements de I’ Ordre
de Saint-Frangois en Bourgogne ... du XI1I1¢ au XIXe siécle, dans Revue d’bistoire
Sranciscaine, t. IV, 1927, p. 445-471, ou 'on trouvera, p. 446-447 I’état des couvents
de la province, par custodies, en 1343, et p. 472-514 les dates de fondation,
malheureusement pas toujours assurées. Pour celles de Besangon, Salins et Lons-
le-Saunier, voir ci-dessous, n. 4, 5 et 6.

* Fondé peu apres le couvent des Précheurs (1224). CLAupE FOHLEN et autres,
Histoire de Besangon, Paris 1964, t. I, p. 357 et 499,

5 Fondé en 1230, d’apres A. Rousser, Dictionnaire géographique, historique et
statistique des communes de la Franche-Comte..., t. VI, Lons-le-Saunier 1858, p. 519
et H. LemalTrE, Géographie historigue..., p. 509.

¢ A. ROUSSET, op. cit., t. III, 1855, p. 603. J. BreLoT et G. Dunewm, Histoire de
Lons-le-Saunier, Lons-le-Saunier 1957, p. 63.

12



sont venus les fondateurs de Lausanne? On ne sait. Mais les relations
resteront étroites entre ces deux couvents de Bourgogne comtale
et les Cordeliers de Lausanne. Dans le tout petit nombre de person-
nages qui passent a Saint-Francois au début du XVIe siecle, ne signale-
t-on pas le gardien de Besangon et le lecteur de Salins? ! Les relations,
par contre, sont limitées avec les Cordeliers alémaniques qui, fondés
a partir de Bile et de Zurich, appartiennent a la province de Haute-
Allemagne, dite encore de Strasbourg. Les Cordeliers de Berne et
de Fribourg, en dépit de leur proximité locale, sont séparés de ceux
de Lausanne par la province, la langue 2 et le recrutement.

L’architectute, 2 son tour, témoigne 2 Saint-Francois des liens
originels avec I’Outre-Jura. On discerne en effet dans I'élévation du
cheeur de notre église 'influence du Laonnais et de la Bourgogne et,
dans ’adoption des fenétres «a oculus », celle de I'Ile-de-France 2.
Quant 2 la parenté de la nef avec les larges nefs du style « gothique
méridional » 4, né pour une bonne part des ordres mendiants, elle
manifeste peut-étre davantage la communauté des impératifs de la
prédication que Iinfluence d’une région.

L’architecture est aussi le témoignage d’une inspiration que nous
voudrions évoquer maintenant, pour rechercher son lien avec I'esprit
de saint Francois et, bien shr, avant tout, avec sa pauvreté.

I’EsPrrr DES CORDELIERS DE LLAUSANNE
La panvreté, les biens

On sait que, dans la logique de son évangélisme, Frangois ne
voulait posséder ni un toit, ni méme un droit, de telle sorte qu’il ne
pat rien défendre de ce dont il usait pour vivre contre quiconque
voudrait le lui prendre. Aussi entendait-il se passer méme des privi-

! M. REYMOND, Le couvent de Saint-Frangois @ Lausanne, dans Rev. hist. eccl.
suisse, t. XVII, 1923, p. 288, que nous citons désormais sous le sigle: REYMOND.

2 Apres 1536, les Cotdeliers de Friboutg se plaignent que leurs confreres
réfugiés de Lausanne et de Grandson aient introduit le frangais au couvent,
B. FLEURY, Quelques notes sur la fondation et la suppression du couvent des Cordeliers de
Grandson, dans Rev. hist. eccl, suisse, t. 1, 1907, p. 136,

8 MARCEL GRANDJEAN, La ville de Lausanne, Bile, 1965, p. 203-206 (Les
Monuments d’art et d’histoire du canton de Vaud, t. 1).

* Voyez MARCEL DURLIAT et autres, Le gothique méridional (Cabiers de Fanjeanx,
t. IX) a paraitre.

13



léges ou recommandations que le pape accordait alors pat ses bulles.
Les freres de Lausanne n’ont pas de ces scrupules. Leur premier soin,
tandis qu’ils installent leur maison, est de se procurer auprés de
'official de Lyon en juillet 1260 et mars 1261 la copie de quelques
bulles d’Alexandre IV, qui accordent aux Mineurs certains pouvoirs
a propos de leurs apostats, 'exemption des juridictions inférieures
sauf mandat exprés du Saint-Siege, le droit de recevoir les dons qui
leur sont faits sans que nul en puisse exiger une partl. Mais saint
Frangois n’a-t-il pas d lui-méme reconnaitre, des 1219, la nécessité
des lettres authentiques du pape, et méme laisser « buller » la seconde
regle, celle de 1223?

En fait, les fréres de Lausanne, au XIII® siécle, se conforment a
la pauvreté franciscaine définie par saint Bonaventure 2. On peut
accepter les privileges accordés par les derniers papes, les sépultures
au couvent, les fondations de priéres pour les défunts, mais non des
legs de maisons. Le donateur doit liquider lui-méme de tels biens
avant de les donnet, ou les transmettre aux « amis spirituels » de la
maison. A ces derniers, on ne peut demander que I'indispensable,
non lutile, ni le commode. Mais surtout, en toutes choses, il faut
que 'usage soit pauvre.

Les fréres de Lausanne vivent et vivront jusqu’a la fin de dons,
d’aumodnes spontanées complétées par des quétes. Des quinze dona-
tions aux Mineurs de Lausanne dont nous avons gardé la trace au
XIIIe sieécle, onze sont des legs en espéces ®, quatre des dons en
terres 4. Les trois premiers de ces dons de tetre et de droits afférents
sont classiques et inévitables: ils permettent de constituer 'emplace-
ment ol se bétissent le couvent et I’église, entre les portes de Chéne
et de Condémine ou de Rive. Seul le quatrieéme est le don d’une terre
éloignée qui s’écarte des normes franciscaines %, une vigne avec son
ptressoir 4 Montagny, au milieu des vignes de bourgeois de Lau-

1 Bulles du 21 octobre 1255, 11 juillet 1256, 15 mai 1258. La premitre est
transmise par un vidimus, d’'un vidimus de date inconnue donné par Maitre
Bernard, official de Lyon; les deux autres par des vidimus de Maitre G., official
de Lyon, de mars 1261 et juillet 1260, ACV, C VI g 1, 2 et 3. Date du vidimus
ACV, C VI g 2 cotrigée pat Joho, La naissance de trois convents de fréres Mineurs:
Berne, Fribourg, Lausanne, dans RH1” 1959, p. 69 (n% 8 et 9 du regeste), que nous
citons désormais sous le sigle: Jono.

® GRATIEN, p. 292-303.

3 Ce sont les no8 14, 16 2 19, 21, 22, 25 4 27, 29 du regeste de Jomo, p. 71-75.

4 Nos 6, 10, 13, 15, Ibidem, p. 68-71.

8 GRATIEN, p. 175 et n. 57.

14



sanne ', Un couvent pouvait-il décemment se constituer sur la cote
sans qu’il ett le moyen de produire lui-méme le vin de ses messes?
De ces terres, les Mineurs ont ’usage; mais ils laissent au pape le
droit de possession et de défense par I'intermédiaire de procureurs
pontificaux. En 1281, ce procureur est Jean Frient, de 'une des plus
importantes familles bourgeoises de la ville 2.

Quant aux ressources qui assurent la subsistance quotidienne des
fréres de Saint-Francois, elles ne sortent pas au XIITe siecle des limites
de la pauvreté mendiante. Méme au XVe, lorsque la transformation
radicale de ’opinion publique et de 1’économie en Occident, plus
encore que I’évolution des sentiments des fréres eux-mémes, aura
modifié les conditions de la mendicité et décidé les Cordeliers 2
recevoir certaines rentes, les fréres de Saint-Francois de Lausanne
continueront 4 vivte pauvrement et en partie d’aumones. 11 suffit pour
le constater de consulter inventaire des droits du couvent établi
en 1497 par le gardien d’alors 2 et, surtout, les comptes du procureur
Frangois Chassot entre la Saint-Jean 1534 et la Saint-Jean 1535 4.
Ils relévent en un an 214 livres de revenu, dont 166 de rentes, le reste
venant des quétes ou du casuel. Quéte 4 I’Entremont, 8L; 31. 4
Monthey, ot la quéte monte 4 16 florins (= 9 1., 12 s.) quand c’est
le lecteur qui la fait; quéte 2 Gruyere, 12 flotins (= 7 1., 4 s.); quéte
du gardien en Valais, 14 florins (= 8 1,, 8 5.). Toutes quétes, d’ailleurs,
qui sont le témoignage de la prédication des Mineurs de Lausanne
dans les localités du Pays de Vaud, de Gruyete et du Valais, durant
le caréme sans doute.

La pauvreté. Les constructions

Cependant, les édifices du couvent et la chapelle dont on vient de
célébrer le 7¢ centenaire, avec son élégance et sa sobre ornementation,
donnent aux Cordeliers de Lausanne un certain aspect d’installation

! REYmMOND, p. 61-62 et JoHO, p. 71 et 75.

2 Sur ces procureurs, nommés par lettres pontificales, GRATIEN, p. 294.
Quoique ce personnage appatraisse rarement dans les actes conservés, on ne peut
douter de son existence 4 Lausanne, comme ailleutrs. Voyez la nomination d’un
procureur a Grandson encore en 1534, B. FLEURY, Quelgues notes..., p. 136.

* REYMOND, p. 283-284.

¢ REYmMOND, p. 289.

15



bourgeoise: des lieux réguliers pour vingt a vingt-cing fréres 1, une
vaste chapelle, des voiites en pierre... Cette installation dans un
cloitre correspond mal 4 Iinspiration originelle de Francois, qui ne
voulait pour logis des fréres que de pauvres cabanes, des masures
de rencontre 4 quelque distance des villes 2. Mais elle est dans la ligne
de la pauvreté définie par saint Bonaventute: une pauvreté mendiante
dans un couvent bien adapté au ministere de ville . L’ensemble des
batiments, 'ampleur de la chapelle et méme 1'usage de la pierre ne
sont-ils pas la conséquence inéluctable de 'implantation urbaine des
fréres qu’a la suite du pape il a délibérément voulue, dans une intention
qu’on aura plus loin Poccasion de préciser? N’oublions pas, d’autre
part, qu’a origine, la nef de Saint-Francois est plus basse qu’elle ne
I’est aujourd’hui, couverte d’un simple plafond, éclairée d’étroites
fenétres; que les locaux conventuels sont bitis en pauvres matériaux,
si bien que tout brile, 4 'exception du cheeur, dans P'incendie de
Lausanne en 1368; enfin, que si 'on reconstruit en pierre aprés la
catastrophe, grice aux générosités du public, ce n’est pas tant pour
faire plus beau, que pour assurer la sécurité et I'utilité de la ville.

Les Fréres ermites de Vevey

Au début du XIVe siécle, deux documents signalés par Reymond
manifestent la présence a4 Vevey de quelques « Fréres [de 'ordre] des
ermites », qui tentent de fonder un couvent? Reymond y voit

1 En 1256, d’apres les chiffres fournis pat Thomas de Eccleston, De adventu
Jratrum minorum in Anglia, éd. Little, Paris 1909, p. 14 (Collection d’études et de
documents..., t. VIII), il y a a cette date 25 fréres en moyenne par couvent. C’est
le méme chiffre de 25 que Emery, The friars in medieval France, New York et Patis
1962, p. 4, n. 7, donne comme moyenne pout les couvents de Mendiants. A Saint-
Frangois, on ignore le nombre des freres au XITIe. Certains legs suggerent qu’il
était les 2/3 de celui des Précheurs, voyez Jono, n 14 (1268) et 26 (1289), p. 71
et 74. Au XVe, il y a 20 freres environ, REYMOND, p. 279 et suiv. Un acte de 1476
indique un maximum de 30 personnes au réfectoire, REymoND, p. 281. Pour
1533, cf. infra, p. 24, n. 3.

® Regula Ia, ch. VII et VIII, éd. Boehmer, Analekten zur Geschichte des Fran-
ciscus von Assisi, Tubingen, 2, 1930, p. 5, 1. 29 s. et p. 6, 1. 21-24. GRATIEN. p. 35,
40 s., 269,

8 Constitutions de Narbonne, Rubr. III, dans S. BONAVENTURE, Opera Ommnia,
t. VIII, Quaracchi 1898, p. 452 b-453 a. Opusculum X111, Determinationes quaes-
tionum cirvca regulam Fr. Minorum, 1, questio V: Cur Fratres frequentius maneant in
civitatibus et oppidis, et quaestio VI: Cur Fratres habeant magnas et latas domos et
oratoria sumtuosa et areas latas, Opera Omnia, t. VIII, p. 340-342, Cette premiere
partie de 'Opauscule XII1 est authentique. La deuxieme partie, inauthentique,
serait d'un Mineur allemand (renseignement aimablement communiqué par le
P. Guy Bougerol, de Quaracchi-Grottaferrata).

* Voir infra, Annexe 1. Textes publiés dans Annexe II, n% 1 et 2.

16



I'ceuvre de ce type de Franciscains « spitituels » qui, profitant de la
liberté offerte par Célestin V en 1294, ont quitté leur communauté
pour mener dans un ermitage une vie totalement fidele au testament
de saint Francois sous le nom de « Pauvres ermites ». Etant donné les
noms bourguignons et valaisans des trois fréres que citent les textes,
il semblerait, dans ce cas, que les Franciscains dissidents n’auraient
pu venir que des Cordeliers de Lausanne. Voild qui nous ouvrirait
des horizons précieux sur la vie intérieure des fréres de ce couvent,
en y manifestant ’écho des inquiétudes évangéliques qui bouleversent
a I’époque les fils de saint Francgois en Italie et en Provence!

Toutefois, un examen attentif des textes ne justifie pas ’hypothése
de Reymond. Il ne s’agit 4 Vevey, semble-t-il, que d’une tentative
de fondation des Ermites de saint Augustin, entre 1297 et 1300, qui
ne se maintient pas apres 1312.

Une « réformation »

Avons-nous, par contre, un écho authentique des sentiments des
Cotdeliers de Lausanne dans la tentative de « réformation » du cou-
vent par un certain Maitre Francois, le 23 septembre 1439, que révélent
deux inscriptions dans les « Comptes des prieurs dela ville inférieure » 21
Il est visible que ’entreprise de ce « visiteur et réformateur » des
Cordeliers de Lausanne procéde d’une autorité extérieure au couvent.
Le titre canonique de « visiteur » et la réception officielle que lui
accorde la ville signifient Iintervention d’une instance supérieure
de l'ordre. II faut penser 4 un visiteur mandaté par le ministre général
plutdt que par la province de Bourgogne ou, mieux encore, mandaté
par le concile de Bile lui-méme. Le titre de « réformateur » en effet
suggeére que cette visite n’est pas de routine, mais exceptionnelle.
Or, c’est en 1438 que se place la premiere tentative des Franciscains
« observants », que favorise le concile général, 2 Pencontre des
Cordeliers « conventuels » de Bale. Elle est en méme temps la pre-
miére tentative de ce genre dans les territoires helvétiques. Le gardien
du couvent patvient 4 parer le coup pour un temps en s’adressant

1 Publiées infra, Annexe 11, n°® 3. Les relevés de REYmMOND, p. 278, contien-
nent des erreurs, Sur les tentatives de réforme des « Observants» et sur leur
issue, cf. infra, p. 18, n. 1 et 2.

17



directement aux Peéres conciliaires 1. Mais en 1443, cette fois, les
observants, forts de I'appui de ’évéque et du concile, s’installeront
de force dans le couvent de Bile, en en chassant les conventuels qui
refuseront de se plier a la réforme.

Est-ce une «réformation » de cette sorte que vient proposer
Maitre Francois? On s’étonne en effet de ’intervention des autorités
de la ville. Les deux prieurs de la ville inférieure, ol le couvent est sis,
Pierre Chouz, notaire, et Guillaume de Villa, dit Deschenaux, avec
les conseillers Jacques de Chitel et Mermet Loys, se réunissent en
effet « pour donner la réponse audit Maitre Francgois, sur ce qu’il a
exposé au sujet de la réformation qu’il conviendrait de faire dans la
maison desdits religieux ».

Pourquoi les prieurs de la ville inférieure — 4 P’exception de la
cité — interviennent-ils dans une affaire de discipline purement
intérieure 4 ’ordre de Saint-Francois? et pourquoi — cela parait entre
les lignes — la repoussent-ils en fait? Ont-ils précédemment recu
du ministre général, vis-a-vis de leurs Cordeliers, le méme pouvoir
de tutelle que les Messieurs de Fribourg ont obtenu vis-a-vis des
leurs en 14317 2 On le croirait. De toutes fagons leur intervention
décidée montre qu’ils craignent quelque grave transformation qui
bouleverserait 1’équilibre économique du couvent et, par contre-coup,
quelque peu celui de la ville elle-méme. C’est bien ce qui se produirait
si I’Obsetvance prenait en main la réforme des Cordeliers de
Saint-Frangois et imposait le retour a la totale mendicité par les pro-
cédés radicaux et violents que I’on sait.

La visite réformatrice n’aboutit pas et rien, apparemment, ne
change dans la vie des fréres de Saint-Francois. Ils ont évidemment
subi et non voulu cette visite. Les Mendiants helvétiques sont depuis
le XVe siécle trop profondément dominés par leurs villes, trop
confinés a I’horizon local, pour se laisser entrainer par les courants
spontanés de réforme qui travaillent leurs fréres a travers ’'Occident.
Le couvent des Mineurs de Bale restera le seul couvent de ’Obser-

1 B. FLEURY, Le couvent des Cordeliers de Fribourg an moyen dge, Fribourg 1922,
p. 68 et n. 4 (tiré A part de la Rev. hist. eccl. suisse, 1921), ou 'on pourra lire un
passage de la chronique inédite de Bérard Miiller, De ortu et progressu almae pro-
vinciae argentinensis, quae per superiorem Germaniam sacra est B. Elisabeth FF. Minorum
conventualium (terminée en 1703), qui porte I’écho des sentiments indignés des
conv}entuels de Fribourg et de Lausanne i I’égard de 'entreprise des observants
a Bile.

2 B. FLEURY, Le couvent des Cordeliers de Fribourg, p. 34 et 79 s.

18



vance en Suisse et la province de Bourgogne sera seule, dans les pays
de langue francaise, 4 conserver aprés 1503-1517, lors de la séparation
définitive des observants et des conventuels, une part importante
de conventualité. Les autorités urbaines, au moins autant que les
religieux eux-mémes, seront ainsi responsables de I'absence de réforme
dans la quasi-totalité des couvents de religieux mendiants en Suisse
au début du XVIe siecle . ’

Nous abordons avec ces remarques un nouvel aspect de P’existence
de Saint-Francois, sa profonde insertion dans la ville.

L’INSERTION URBAINE

Les Mendiants et les villes

On gauchit certainement ’histoire quand on situe sur le plan
moral Porigine des divergences qui partagent aux XIIIe et XIVe
siecles 'ordre de saint Francois. En acceptant un type de pauvreté
conventuelle contre laquelle se rebellaient les « spirituels », les
Cordeliers de Fribourg ou de Lausanne ne cédaient pas aux facilités
de je ne sais quel relichement. Ils tépondaient a4 un autre appel que
leurs contradicteurs. Celui du ministére urbain.

Les plus récentes études sur les ordres mendiants mettent singu-
lierement en lumiére la force de I’attrait réciproque qui, vers le premier
tiers du XIII® siecle, se manifeste de plus en plus violemment entre
les ordres mendiants et les villes 2. Le phénomeéne, qui a débuté chez

1 Voyez l'intervention autoritaire de la ville de Friboutg dans la vie religieuse
des Cordeliers, dont elle s’est fait remettre la curatelle en 1431 comme on vient
de le voir. Cette intervention atteint son apogée en 1503 au moment ol s’opére
dans la province de Bourgogne la cassure décisive entre observants et conventuels.
A cette date, la ville rédige elle-méme des articles de réforme du couvent, qu’elle
envoie au proviucial, FLEUrY, Cordeliers de Fribourg, p. 79 s. C’est ’année égale-
ment ol la ville de Genéve empéche la réforme des Cordeliers de Rive par les
obsetvants; peu avant, elle était intervenue chez les Précheurs de Palais pour les
protéger contre la réforme de la congrégation de Hollande, H. NAEF, Les origines
de la réforme a Genéve, t. 1, Genéve-Paris 1936, p. 250-254. Voyez encore le role
prépondérant, si néfaste pour la réforme du couvent des Précheurs, de la ville
de Zurich dans la reconstitution de la Congrégation teutonique non réformée au
début du XVIe siécle, Bruno HiiBscHER, Die deutsche Predigerkongregation (1517-
1520), Fribourg 1953,

* J. Le Gorr, Enguéte du centre de recherches historigques. Ordres mendiants et
urbanisation dans la France médiévale, dans Annales, E.S.C., 25¢ année, 1970, p. 924-
946, et R. ManNseLLI, M.-H. VICAIRE et autres, Les Fréres Mendiants an Pays d’Oc¢
( X11Ie siécle) (Cabiers de Fanjeaux, t. VIII), Toulouse 1973.

19



les Précheurs dés les derniéres années de la vie de saint Dominique
(T 1221), devient 4 son tour dominant chez les Mineurs, entrainant
non seulement de nouvelles fondations dans les villes, mais le trans-
tert dans les localités de nombreux couvents primitivement fondés
a la périphérie. Les religieux n’aspirent pas seuls a cette implantation,
les villes la désirent vivement aussi. Un temps viendra ol nulle ville
de quelque importance ne voudra manquer de son couvent, de ses
couvents de fréres mendiants.

Cela ne se réalise pas au hasard. Un classement s’opére spontané-
ment entre localités, selon divers critéres, économiques, ecclésiasti-
ques, scolaires et politiques. Il y a les grandes cités 2 quatre Mendiants:
Précheurs, Mineurs, Carmes et Augustins; puis les villes a trois
Mendiants; 2 deux Mendiants; 4 un seul. Dans certains cas, on a cru
pouvoir mesurer le seuil démographique au-dessous duquel une
fondation de Mendiants devient improbable 1.

Ce qui est plus remarquable encore, c’est que les fondations dans
les villes 4 quatre, trois, deux ou un Mendiant se succedent au cours
du siecle selon un plan chronologique précis. Dans la province
dominicaine de Provence, par exemple, entre 1215 et 1231, toutes
les fondations sont dans des villes 4 quatre Mendiants; entre 1231
et 1254, les deux tiers des fondations sont dans des villes 4 trois, le
dernier tiers, dans des villes 2 deux Mendiants; entre 1254 et 1282,
quasi toutes sont dans des villes 2 deux Mendiants; entre 1282 et
1310, dans des localités 4 un seul Mendiant. Apres quoi le mouvement
décroit et s’arréte. Ainsi en est-il dans les villes de Suisse 2.

Point de villes 2 quatre Mendiants. Les Carmes ne pénétreront
pas dans les terres helvétiques. Les villes a trois Mendiants, Béle et
Zurich, recoivent ’ensemble de leurs couvents de Précheurs et de
Mineurs, entre 1224 et 1234; les villes 2 deux Mendiants, Lausanne,
Fribourg, Berne et Geneve, recoivent la totalité de leurs couvents
entre 1234 et 1269, a4 peu pres tous d’ailleurs entre 1255
et 1269 3. Enfin toutes les fondations dans les localités 4 un seul

1 J. Le GorrF, loc. cit., p. 940 s.

® M.-H. VicAirg, Le développement de la province dominicaine de Provence (1215-
1295), dans Les Fréres Mendiants au Pays d’Oc, p. 35-77.

8 La tentative des Ermites de Saint-Augustin de s’installer 2 Berne en 1287
avorte, Dict. hist. et biogr. de la Suisse, article Augustin, t. II, p. 465. A la fin du
XVe siecle, la maison de Savoie veut implanter les Augustins 2 Geneve; la ville
ne les accepte qu’en 1486; ils disparaitront bientot. Voyez Annexe I, infra,
sur les Augustins de Vevey et la famille de Blonay.

20



Mendiant se réalisent entre 1262 et 1308, date ot1 cessent les fondations
médiévales en Suisse.

Les Cordeliers et Lanusanne

Ces précisions manifestent 4 quel point la fondation a Lausanne
des Cordeliers entre 1258 et 1260, suivie de la construction de I’église
Saint-Francois, est en quelque sorte inscrite dans la nécessité du
temps. Elle fait partie d’un processus en quelque sorte inéluctable
étant donné la ville. Lausanne a suscité dans le second tiers du XIITe
siécle ses couvents de la Madeleine et de Saint-Francois comme elle
avait élevé naguere sa cathédrale, biti ses murs et ses portes et ajouté
son bourg avec le marché.

Mais on peut se demander comment les Franciscains et les Domi-
nicains ont réussi 4 faire naitre dans les villes de ce type un besoin
qui n’était pas ressenti avant Dominique et Francois. Bien mieux,
ces fondateurs eux-mémes, pour des raisons assez différentes et sans
doute complémentaires, avaient congu leurs fréres comme des pré-
dicateurs itinérants « passant de bourgade en bourgade » (Luc 9, 6),
comme « des étrangers de passage et des pelerins » (I Pierre 2, 11).
D’otli vient le changement de perspective de leurs fils?

Disons, en peu de mots, que la difficulté trop fréquente d’obtenir
une chaire a vite conduit les Mendiants 4 se procurer pour leur
prédication et au besoin 2 se construire des églises dans les villes, ou
la population s’accumule 1. 11 était également plus facile d’y obtenir
leur subsistance par la mendicité, intrinséquement liée dans leur
mentalité 4 la prédication de I’Evangile 2. Enfin, Pinstallation dans
la ville assurait la sécurité, celle des fréres et celle de la ville: « Si
nous étions hors des villes, expliquait le Pseudo-Bonaventure, les
habitants craindraient qu’en temps de guerre 'ennemi ne s’empare
de nos maisons, ne les occupe et de 1a n’assiege la ville; beaucoup
d’entre eux n’oseraient pas s’aventurer jusque-la pour se confesser,

! S. BONAVENTURE, Cur fratres frequentius maneant in civitatibus..., Opusculum X111
(cf. supra, p. 16, n. 3) p. 340; cf. Pseudo-Bonaventure, Cur fratres frequentius
praedicent in oppidis quam in abditis locis, Opusculum XIII, T1 P., quaest. XIX,
p. 370 s. G.-G. MEERSEMAN, L’architecture dominicaine an XIIIe 5., Législation et
pratigue, dans Archivum fratrum Praedicatorum, t. XVI1, 1946, p. 149 et 158-173,
® Opusculum XIII, 1, quaest. V, p. 340,

21



assister 4 la messe ou entendre la parole de Dieu. Voila pourquoi
ils n’aiment pas que nous habitions hors des villes. » 1

Dés ce moment, en effet, les premiers efforts apostoliques des
Mendiants ont éveillé dans les populations trés animées des villes
des besoins spirituels latents. Entre 1230 et 1240, ces besoins sont
devenus tres vifs. Comme Lausanne en 1234 avait accueilli les Pré-
cheurs, elle accueille 2 son tour les Mineurs apres 1257 et, des ce
moment, les liens des Lausannois et des fréres de Saint-Francois ne
cessent de se multiplier, tandis que s’accentue le caractére local du
couvent.

Le recrutement des ordres mendiants est systématiquement régio-
nal. Il doit normalement venir de la diéte, ou ressort de prédication
du couvent. Saint-Francois ne tardera pas 4 trouver ses novices dans
les meilleures familles bourgeoises de Lausanne, les Soutey, les
Frient, les du Marché, les Doreir. Des fils de la noblesse vaudoise
s’y tencontrent aussi, de Goumoens, de Lutry, d’Illens, du Pont 2.
A mesure que les siecles passent, cependant, le recrutement change.
L’examen des noms que fournissent les documents du XVe siecle
manifeste que les Cordeliers ne se recrutent plus parmi la noblesse
et la haute bourgeoisie, mais parmi les artisans et les gens des cam-
pagnes 3. Les conséquences en seront importantes. Mais le caractére
régional restera bien marqué.

Il est accentué d’ailleurs, dés I’origine, par I’apparition, entre 1290
et 1300, de la « custodie de Lausanne » %, c’est-a-dire d’une subdi-
vision de la province de Bourgogne. Cette custodie rassemble en
1343, avec le couvent de Geneve (1264-1266) 5, de Grandson (1289-

Y Opusculum X111, 1, quaest. VI, p. 341, Cf. quaest. V, p. 340,

2 REYMOND, p. 58 et 125 s.

3 REYMOND, p. 283.

* Dans le Bullarium Franciscanum, t. 111, Rome 1765, p. 566, note d, J. H.
Sbaralea prétend qu’il a relevé la mention de la custodie de Lausanne dans un
recensement des provinces et custodies de 1260, 2 Narbonne. On n’a plus reparlé
de ce recensement depuis le XVIIIe sigcle. D’apres Golubovich (op. cit., supra,
p. 12, note 3), p. 241, 244 et 260, le premier recensement 4 donner le nombre,
mais pas le nom des custodies, date de 1263-1270 (liste III). A cette époque, la
province de Bourgogne a cinq custodies; de méme en 1290 (liste VI); elle en a six
en 1300 (liste VII) et jusqu’aux temps modernes. La sixiéme custodie est donc née
entre 1290 et 1300. Il suffit de consulter dans H. Lemaitre (op. cit., supra, p. 12,
note 3), p. 446-447, la liste des couvents des six custodies en 1343, et de noter leurs
dates de fondation d’aprés lindex des p. 472-514, pour constater que la seule
custodie dont tous les couvents sont postérieurs 2 1260 est celle de Lausanne.
Les cing autres custodies comptaient a2 cette date trois, quatre, ou méme sept
couvents. C’est bien la custodie de Lausanne qui est née entre 1290 et 1300.

5 A. Cuoisy, Nofe sur le couvent de Rive, Etrennes Genevoises, 1928, p. 2.

22



1308) * et de Nyon (¢cz 1306) 2, les couvents savoyards de Chambéry
(av. 1264), Grenoble (av. 1340), La Chambre (av. 1343), Moirans (?).
Grossie du couvent piémontais de Pignerol, elle reste telle quelle
jusqu’en 1536, aucun de ses couvents n’ayant tenté de la quitter
pour rejoindre la réforme des « observants », ou celle des « colétans ».
En 1536, les quatre couvents romands sont brusquement supprimés,
dont celui de Lausanne qui a donné son nom 2 la custodie 3.

Le custode, ou responsable de la custodie, peut-étre identifié au
XTIIe siécle avec le gardien de Lausanne, en est distinct au XVe4,
Il arrive qu’il réside 4 Genéve. Mais Pimportance de Lausanne,
ancétre et téte de sa région, est manifeste.

Cependant les liens du couvent avec la ville, et surtout avec le
vivant quartier du boutg, sont de toute nature. Les locaux conven-
tuels servent 4 la réunion du conseil de ville . Ils peuvent héberger
a 'occasion des hétes de marque de la cité. La présence du couvent,
d’autre part, crée dans la rue, devant sa porte, un emplacement libre
toujours bienvenu dans une ville médiévale, préfiguration de la place
que le couvent détruit continue d’offrir 4 la ville aujourd’hui. Il n’est

! La fondation par Othon Ier de Grandson s’annonce en 1289, mais dans un
autre site. Elle est certainement achevée 4 Grandson en 1308, B. FLEURY, Quelgues
notes sur la fondation et la suppression du couvent des Cordeliers de Grandson, dans Rew.
bist. eccl. suisse, t. 1, 1907, p. 133 s,

2 B. FLEURY, art. Franciscains, dans Dict. hist. et biogr. de la Suisse, t. 111, p. 178.

® La province de Bourgogne qui se développe rapidement dans la seconde
partie du XIII® siécle, compte six custodies et treate-huit couvents en 1343,
En 1415, le concile de Constance autorise dix couvents cisalpins « observants »
a se donner un vicaire. Vers 1450, nait une « vicairie » observante au sein de la
province de Bourgogne. Rien de tout cela ne touche la custodie de Lausanne.
Mais en 1503, le ministre général Gilles Delphin sépare trente-neuf couvents
« observants » des couvents « conventuels » dans la province de Bourgogne, qui
porte depuis 1490 le nom de Saint-Bonaventure. Le pape sanctionnera en 1517
cette séparation. En 1535, la province de Boutrgogne conventuelle comptera
vingt et un couvents; la custodie de Lausanne neuf: les huit de 1343, plus le
couvent de Pignerol en Piémont. En face de cette custodie conventuelle il existe
une custodie observante. H. LEMATTRE (0p. cit., supra, p. 12, note 3), p. 445-471,
et M.-P. ANGLADE, Note sur la custodie de Savoie, dans Archivum Franciscanum
historicum, t. VII, 1914, p. 409. — On peut encore consulter sur la province de
Bourgogne: ]. FODERE, Narration bistorique et topographique des couvents de I’ordre
de Saint- Frangois et monastéres de Sainte-Claire érigés en la province anciennement appelée
de Bourgogne, @ présent de Saint-Bonaventure, Lyon 1619, p. 195-227, et 289-303 et
C. BuBkL, Provinciale ordinis fr. Minorum vetustissimum, Quaracchi 1893, p. 34-35.

*En 1451, gardien et custode sont distincts, REYMOND, p. 277 et 279. Il
semble que le custode soit 2 Genéve en 1418 et 1468, REYMOND, p. 276 s. et 280.

8 Par exemple le 13 octobre 1400 et le 5 mai 1401, REymoND, p. 276, Toutefois,
il se tient le plus souvent dans le réfectoire et le chauffoir des Précheurs, d’aprés

les Extraits des manuaux du Conseil publiés par E. Chavannes, Lausanne 1881,
(MDR, XXXV).

23



pas jusqu’a la cloche de la messe matinale, dite du Quincelet, logée
dans le beau clocher du XVe, dont la sonnerie ne donne au marché
du bourg le signal du début des transactions 1. Ainsi I’a décidé la
ville, toujours attentive a pourchasser les « recoupeurs », ces inter-
médiaires inutiles qui faussent la loi des échanges. Enfin, tous les
heurs ou malheurs de la ville atteignent aussi les Cordeliers a plein,
les grands incendies, les pillages qui suivent les guerres de Bourgogne 2
et, finalement, I’épidémie qui dans les dernieres années du couvent
le décime 3.

Mais tous ces liens d’humanité ne sont qu’un a-c6té. L’essentiel
est le lien religieux qui s’est noué des P'origine entre Saint-Francois
et les habitants de Lausanne.

LeE MINISTERE DES CORDELIERS
Localisation des actes religienx

Ouvrir un couvent, dans une ville médiévale, c’est ouvrir un
espace sacré oll pourront se localiser, et par conséquent, s’accomplir
avec plus de facilité et se multiplier les actes religieux. Cela commence
par les prieres pour les défunts et par les sépultures.

Le vif désir de se faire enterrer dans un cloitre ne tarde pas en
effet 2 se manifester 4 Saint-Frangois. Les Mineurs sont autorisés a
recevoir des sépultures depuis 1250 4. Cest précisément 1’élection
d’une telle sépulture, le 21 juillet 1272, signe de I"avancement des
constructions de la chapelle, que 'on commémore en cette année
1972 5. Le chapitre épiscopal prend ses précautions. On apprend par
un acte de 1280 qu’il a déja fait une convention avec les Mineurs a
propos des paroissiens qui relevent de lui (av. 1269°?) 6. Si ceux-ci
choisissaient d’étre enterrés aux Cordeliers, un quart des legs qui

1 REYMOND, p. 276 (1433).

% Le 26 juin 1476, M. REYMOND, La guerre de Bourgogne et Lausanne, dans RH/,
1915, p. 198-199.

% Trois religieux meurent de cette « peste» en octobre 1532. En 1533, il
reste dix religieux, en comptant deux novices qui viennent d’entrer, REYMOND,

. 287.

i 4 Bulle d’Innocent 1V, du 25 février 1250, Cum a nobis, POTTHAST, n°® 13923,
Bull. francisc., 1, 537, n® 316,

5 Jono, n° 19, p. 72.

¢ Jono, n° 23, p. 73-74.

24



pourraient accompagner cet ensevelissement reviendrait au chapitre,
lequel a d’ailleurs conclu en 1277 une convention analogue avec les
moniales de Bellevaux 1. La chapelle de Saint-Francois, bien sfir, ne
suffit pas 4 accueillir tous ceux qui aspirent 4 reposer dans ce lieu de
priere. Un cimetitre s’étend alors 4 P’ouest et au nord de 1’église.
Cela n’est encore assez. Bient6t des chapelles, telles que la chapelle
de Billens, s’ouvrent sur les cotés de la nef, des autels s’accumulent
dans cette nef, sous le porche, sous le cloitre, au pilier du chapitre,
en méme temps que des sépultures 2. Les familles de Lausanne et du
pays de Vaud trouvent ainsi leur enracinement dans ’enclos sacré
du couvent.

Mais les vivants n’ont pas moins de part a la prié¢re des Mineurs.
Celle-ci s’étend sur la nuit comme sur le jour. On reléve dans les
comptes du XVIe siécle I’achat d’une livre de chandelle pour les
matines 3, cet office nocturne qui compléte le nombre des sept heures
canoniales publiquement récitées par les fréres. La messe est au ceeur
de cette priere. Dés le petit jour, la messe matinale peut déja rassem-
bler les dévots. Le culte des saints franciscains, Francois, Claire et
Antoine, dans la chapelle du couvent, ajoute 4 la priere universelle
de la liturgie une note de dévotion plus personnelle, qu’en 1289
Nicolas IV encourage par une indulgence 4.

C’est le point de départ des dévotions particulieres qui connaissent
a partir de la reconstruction du couvent un développement considé-
rable. Ce n’est pas ici le lieu d’insister sur ce phénomeéne qui se mani-
feste au XVe siécle dans tous les sanctuaires d’Occident, spécialement
dans les chapelles des Mendiants. Il ne s’agit pas seulement des
dévotions personnelles qui multiplient dans les églises les statues,
les retables et les verriéres, mais de la dévotion collective des confré-
ries. On peut répartir celles-ci en deux classes, qui toutes deux cher-
chent 4 s’ancrer dans le vaisseau de Saint-Francois par I’érection d’un
autel ou l'installation d’une image sainte, et pour lesquelles les fréres
font 4 période fixe des messes, des processions, des ostensions de
reliques 5.

L E. CuAvANNES, Notice sur I’abbaye de Bellevaux, Lausanne 1877, p. 20-22
(MDR, XXXIV).

* REYMOND, p. 219-229,

® REYMOND, p. 288.

4 Bulle VVitae perennis du 29 avril 1889, PoTtHAST n® 22956, Bull. francisc. IV,
p. 72, n® 107, REYMOND, p. 62.

5 D’apres les comptes du procureur en 1532-1536, il y a 13 fétes ot I'on expose
les reliques, REYmMOND, p. 229.

25



Il y a la confrérie de pure dévotion, qui regroupe les fid¢les du
culte d’un saint, ou les adeptes d’une forme de piété telle que le
pelerinage 4 Saint-Jacques ou le chemin de Croix. Saint-Frangois
accueille de la sorte les confréries de saint Francois, de sainte Claire,
des saints Fabien et Sébastien, de saint André, du Saint-Suaire de
Turin. Il y a d’autre part la confrérie de profession, qui a pour fonde-
ment P’association des gens d’un métier. Depuis 1384 au moins, les
orfevres ont installé a Saint-Francois leur confrérie de saint Eloi.
Mais d’autres confréries professionnelles, celles des chirurgiens, des
cordonniers, des arbalétriers, instituées 4 la Madeleine ou 4 la cathé-
drale, sont également présentes aux Cordeliers par quelque cérémonie
secondaire 1.

Ainsi la société lausannoise, dans ses organisations populaires
d’affinité ou de travail, se trouve représentée, ou mieux enracinée
sur le plan religieux dans le couvent des Cordeliers. Phénoméne
typique de la société sacrale du moyen 4ge, ol la croyance religieuse
fait partie de la définition des institutions de la cité, qui trouvent en
retour leur source d’énergie et de stabilité dans cette insertion sacrée.
La messe et les cérémonies de la féte du patron céleste réalisent le
mystere de la vie professionnelle et sociale. I’église de Saint-Francois
rassemble, sous la bénédiction du Christ qui domine 2 la clef de voite,
une vaste communion des saints du ciel et de la terre, puissamment
incarnée, voire méme matérialisée par la diversité des personnes et
des images de pierre ou de bois qui remplissent tout I’édifice de leur
exubérance, si bruyante et si colorée que nous avons peine a 'imaginer
aujourd’hui dans le dépouillement d’un édifice réduit 4 la pureté de
ses lignes architecturales.

La Prédication

Ce débordement de dévotions trop populaires qu’on rencontre
partout en ce siécle n’est évidemment pas ce que les Cordeliers ont
apporté de précieux et de propre a Lausanne. S’ils ont bati 4 Saint-
Francois un si grand édifice, relativement a leur pauvreté, imitant en
cela les Précheurs de la Madeleine, c’est dans le dessein trés conscient

! REYMOND, p. 229 s,

26



de rassembler en ville un vaste auditoire pour lui précher la parole
de Dieu. Ils le feront jusqu’a la fin. On en trouve I’écho dans ce qui
nous reste de leurs documents.

Ils ne préchent pas qu’a Saint-Frangois, mais aussi dans les paroisses
de la ville et méme 2 la cathédrale pour un Avent, ou un Caréme 2.
Ils préchent également dans I’étendue de leur di¢te. Nous avons noté
chemin faisant leur action dans tout le pays, de la Gruyére jusqu’en
Valais. On ne trouve cependant pas trace dans les sources d’une
organisation « terminaire » semblable 4 celle des Précheurs, ce
quadrillage de la diéte en un certain nombre de districts, ou « termes »,
confiés chacun 4 un prédicateur appelé « terminaire » 2.

Leur prédication est une prédication de salut, plus souvent de
moralisation et de sanctification. Alimentée par la théologie pari-
sienne, selon les traditions franciscaines, elle a pour base essentielle
la Bible. L’esprit que saint Francois a transmis 4 ses fils ne peut
manquer de la pénétrer, 2 Lausanne comme ailleurs. Elle se prolonge
par le ministére de la confession et de la direction spirituelle. Nous
I’avons vu s’accompagner de dévotions des le XTII¢ siecle. Sans doute,
4 Lausanne, comme 4 Fribourg ol nous saisissons mieux le phéno-
mene, se forme-t-il des groupes « de la troisiéme régle », des tertiaires
surtout féminines, qu’on appelle habituellement béguines dans le
pays 3 et qu’on a peine 4 distinguer des béguines non réguliéres. Ainsi
Pesprit évangélique de saint Francois, que la vie de pauvreté et de
priere du couvent rayonne 2 sa maniére, apporte-t-il 4 la ville de
Lausanne un précieux ferment de christianisme intérieur.

Il faut le dire, cette activité essentielle des Cordeliers est ce qui
nous échappe le plus. Les rares documents conservés concernent le
plus souvent la vie matérielle, extérieure du couvent. La parole
publique, de soi, ne laisse pas trace écrite. La bibliotheque des Cor-
deliers de Lausanne a disparu. C’est 4 peine si 'on a signalé un livte
qui s’y trouvait, le Quadragesimale édité sous le nom de Jean Griitsch,
en réalité de Conrad Griitsch, un Cordelier du milieu du XVe siecle

1 En 1512, présentation au chapitre, par le gardien, du Cordelier qui préchera
le caréme 4 la cathédrale, REymMOND, p. 285.

2 Cf. pour les Précheurs de Zurich, BrRuno HiBscueRr, Die Kreishiuser des
Ziircher Predigerklosters, dans Ziircher Taschenbuch, 1955, p. 35-53. Ce couvent avait
une douzaine de « maisons terminaires » au XV¢ siecle.

® M.-H. Vicaire, Couvents et monastéres, dans Fribourg - Freiburg, Fribourg
1957, p. 320-325 (d’aprés un fichier des archives cantonales fribourgeoises).

27



originaite de Bile et lecteur 4 Fribourg!. Peut-étre le bénédictin
inconnu de Saint-Jean-de-Cetlier, qui avait été naguere Cordelier
dans la province de Bourgogne et qui, privé désormais du droit de
précher, composa et dédia a I’évéque de Lausanne dans la seconde
partie du XIVe siecle une collection de sermons sur ’oraison domini-
cale que possédent encore les Cordeliers de Fribourg, venait-il de
Saint-Frangois? 2 Ces ouvrages, s’ils peuvent nous donner I'idée des
thémes et du genre littéraire de la prédication des fréres au début et
au milieu du XVe si¢cle, ne nous disent rien de la facon dont elle se
réalisait de fait, avec quelle verve directe, quelle conviction. Ni sur-
tout ce qu’elle était devenue au XVIe si¢cle ol nous voudrions tant
la connaitre!

Un fait doit étre souligné. Dés les premiers documents de Saint-
Francois on rencontre la mention d’un lecteur 3. C’est un professeur
chargé de former les novices et d’entretenir ses confreres par ’étude
théologique. On retrouve un tel personnage tout au long de I’histoire
du couvent. Dés le milieu du XIVe siécle, il est doublé d’un bache-
lier 4, qui est un second professeur plutdt qu’un assistant. A la diffé-
rence des couvents dominicains, tous les couvents franciscains
n’avaient pas une telle école. Ainsi ’étude sacrée non seulement est
entretenue par les prédicateurs de Saint-Francois, mais se développe
avec le temps. Le niveau de leur culture s’est-il élevé? Je n’ose Iaffir-
mer, en dépit des titres d’évéque in partibus ou de docteur que I'un
ou lautre regoit au XVe siécle, étant donné la médiocrité de leur
recrutement 4 la fin du moyen age et leur manque d’ouverture, cette
limitation d’horizon que I'on a signalée. Aux heures critiques du
XVIe siecle, nous les voyons humbles, pauvres, charitables 5, tres

L A. MurrrH, Jean ¢t Conrad Griitsch de Bale, Contribution a I’ bistoire de la pré-
dication franciscaine an XV¢ siécle, Fribourg 1940, p. 84 4 99, a montré que toute
P’ceuvre manuscrite et imprimée attribuée tantdt 4 Jean, tantot 4 Conrad Griitsch,
est en réalité du second, Cordelier de Bile, sans doute jusqu’a l'irruption de
Pobsetvance (1443), et lecteur a Fribourg vets 1458-1461. Jean, son frére, juriste
et clerc séculier, fut recteur de 'université de Bile en 1466. Sur Conrad, voir
B. FLEURY, Leé couvent des Cordeliers de Fribourg au moyen 4ge, Fribourg 1922, p. 66-68
(tiré 2 part de la Rew. hist. eccl. suisse, 1921).

* Bibliothéque des Cordeliers, Fribourg, ms. 109. Cf. B. FLEURY, ... Cordeliers de
Fribourg, p. 20 s.

3 Acte du 27 oct. 1270, n° 18 de Jono, p. 72.

¢ Acte du 23 avril 1365 — donc avant I’incendie et la reconstruction du cou-
vent — Guillaume de Rumilly est lecteur et Etienne Empereur, bachelier, REY-
MOND, p. 275.

® Le gardien s’occupe lui-méme de 1’achat du pain distribué chaque jour aux
pauvtes et aux enfants, comptes de 1532-1536, REYMOND, p. 288.

28



et peut-Etre trop accordés a la religion populaire, peu héroiques et
de renommée inégale 1, mais bonne en général, se tenant 4 1’écart des
oppositions politiques qui divisent la ville 2, apeurés d’ailleurs par les
violences et diminués par ’épidémie qui vient de les décimer. Ils ne
sont pas en état de se mesurer avec ceux qui vont venir, riches de tous
les courants spirituels au sein desquels, 2 Paris ou ailleurs, ils ont
affirmé leur propre inspiration.

Cependant, le lecteur conventuel est un prédicateur et un directeur
d’Ame autant qu’un professeur 3. Sa chaire est la véritable chaire du
couvent et confére a la ville le bénéfice des chaires fondées qu’on voit
se multiplier en Europe centrale au cours du XVe siécle ¢ et que les
réformateurs sauront utiliser dans les villes d’Allemagne et de Suisse
pour diffuser la foi nouvelle. Viret ne le fera-t-il pas précisément 2
Lausanne en s’installant dans la chaire de Saint-Francois? Ainsi ce
n’est pas au XVIe, mais déja au XIITe que, grice a Saint-Frangois et
a2 la Madeleine, la prédication de la parole de Dieu s’était implantée
a Lausanne comme une innovation.

Lors de I'arrivée des Mendiants dans la ville, il n’y avait pratique-
ment qu’un seul prédicateur, 1’évéque. Encore savons-nous mal
comment il s’acquittait de sa tiche et s’il échappait, par exception, a la

! Les Cordeliers n’échappent pas enti¢rement 2 I'incontinence que I’évéque,
le chapitre et la ville poursuivent patr des mesures peu efficaces contre les cha-
noines et les clercs séculiers qui en sont infectés, cf. E. CHAVANNES, dans M DR,
t. XXXV, p. 217 et n. 1, p. 238-241 (1485, 1505-1508, 1511, 1527). En décembre
1528, Saint-Francois est sur la liste des couvents que cing conseillers du chapitre
doivent visiter pour enjoindre aux religieux de chasser leurs concubines et de
vivre selon Dieu. De fait, vers 1533 un Cordelier garde « une putain » au couvent,
MDR, t. XXXVI, p. 339.

2 Déja en 1282, l%s Cotdeliers de Lausanne regoivent un saetisfecit de 'évéque
pour s’étre tenus i I’écart des agitations politiques, REymoND, p. 60. Cétait le
grand souci des Mendiants que le chapitre général et le chapitre provincial de
Provence des Précheurs exprimaient en 1275-1276 avec vivacité: « Cum com-
munes omnibus nos deceat exhibere », Acta capitulorum provincialium O. Fr. Praed.,
éd. C. Douais, Toulouse 1894, p. 210 et n. 5, Acta capit. generalium O.P., t. 1, éd.
B. Reichert, Rome 1898, p. 181. Au XVIe si¢cle, dans ses plaintes 2 Berne, contre
le clergé, la ville de Lausanne n’a rien 4 reprocher aux Cordeliers, ni aux Précheurs,
Extraits des Manuaux..., éd. E. Chavannes, Lausanne 1882, p. 338-344 (M DR,
t. XXXVI).

8 B. FLEURY, Cordeliers de Fribourg, p. 12 et A. MurITH, Jean et Conrad Griitsch,
p. 98. C’est ce qu’expliquent les Précheurs dans ce texte de 1288: « Cum lectores
assignentur conventibus ut per eos ordo in locis illis honoretur in lectionibus,
[l)éedicationibus et consiliis », Acta capit. provinc. O.F.P., éd. C. Douais, Toulouse

94, p. 321,

* E. LENGWILER, Die vorreformatorischen Pridikaturen der dentschen Schweiz von
ibrer Entstebung bis 1530, Fribourg 1955 (12 chaires de prédication sont fondées
avant 1530 en Suisse alémanique).

29



taciturnité coupable que le concile de 1215 reprochait 4 tant de ses
confreres. En fait, I’éducation et 'animation religieuse des chrétiens
était purement liturgique et se réalisait par la célébration de la messe
et la pratique peu fréquente des sacrements 1. Précheurs et Mineurs
ont apporté une vie religieuse fondée sur le renouvellement intérieur
de la foi et de la charité par la prédication de la parole de Dieu.

Est-ce a dire qu’ils ont ainsi directement préparé I’action des
Réformateurs de 15367 Bien stir. Si au début du XVIe si¢cle des gens
d’Eglise, parmi les plus fideles 4 la tradition catholique, ont pensé
qu’il valait mieux pour le peuple chrétien trente ans de préche sans
messe que trente ans de messe sans préche 2, ils ne faisaient que
manifester la révolution pastorale apportée par Dominique et Fran-
cois, celle que leurs fréres Majeurs et Mineurs ont bient6t introduite
a Lausanne. Mais les fréres de Saint-Francois pendant les trois si¢cles
ot nous les avons suivis n’ont pas opposé le préche et la messe. Au
contraire, ils les ont fidélement promus I’un par I"autre dans la com-
munion de ’Eglise universelle. Et c’est ce qui a donné a leur présence
et a leur action dans la ville le caractere propre qu’on a tenté d’évoquer
dans ces lignes.

1Voyez le t. VI des Cuabiers de Fanjeaux, Le credo, la morale et Iinguisition,
Toulouse 1971, consacré au renouvellement de la pastorale au XIII® siccle.

% « Ich lasse dastehen die Frage, ob es besser sei, Messe zu héren oder die
Predigt. Aber das ist gewiss, wenn in einem Lande in dreissig Jahren gepredigt
und nicht Messe gelesen wiirde und in einem anderen in dreissig Jahren Messe
gelesen und nicht gepredigt wiirde, so wiitden bessere Christen dort sein, wo
gepredigt wiirde als da, wo nur Messe gelesen wiirde. » JEaAN Eck, Der viert tail
christenlichen Predigen von den siben H. Sacramenten..., Augsbourg 1534, fo 127 vo;
Homiliarium..., Cologne 1538, fo 586. Cf. E. IservoH, Die Eucharistie in der Dar-
stellung des Jobannes Eck, Miinster 1950, p. 288. Saint Bernardin de Sienne, un
siecle plus tot, ne craignait pas de conseiller 4 ses auditeurs de manquer la messe
plutét que la prédication, car c’est celle-ci qui donne la foi en la messe, Predice
volgare, éd. D. Pacetti, Sienne 1935, p. 49 (I classici cristiani, t. LVI), cité par
E. DELARUELLE, L’ Eglise au temps du Grand schisme, Paris 1964, p. 643 (Histoire
de I’ Eglise, t. XIV). Voyez aussi le prédicateur de Leipzig au début du XVIe siecle,
Hermann Rab O.P.: «La prédication est plus nécessaire dans la sainte Eglise
que la célébration de la messe. Ce serait la source de plus grands dommages dans
PEglise si la prédication venait 2 manquer que si 'on ne célébrait pas la messe. »
G. BucawALp, Die Ablasspredigten des Leipziger Dominikaners Hermann Rab
(1504-1521), dans Archiv fiir Reformationsgeschichte, 22, 1925, p. 133. Cf. p. 188,



ANNEXE I

Les « Fréres de Pordre des ermites » de Vevey (1297-1300 & 1312)

Deux documents des Archives cantonales vaudoises (ACV, C XX 348
[Vevey] et C III b 10, publiés infra: Appendice II, n% 1 et 2), signalent
I'existence a2 Vevey, au début du XIVe siécle, d’'une maison de « Fréres
[de 'ordre] des ermites ». On y trouve un prieur et plusieurs autres fréres.
En 1301, Jean de Besangon est le procureur judiciaire des religieux. En
1312, il reste encore avec lui au moins deux autres fréres, Rodolphe Flachi
et Aymon de Grismissuoz (Grimisuat, Valais, d. de Sion). Ils céleébrent les
offices et préchent publiquement. Il s’agit en effet de religieux mendiants
(« mendicantes et pauperes »). Il existe d’autres maisons de l’ordre, ou ces
religieux sont condamnés en 1312 2 se retirer pour faire pénitence. Ils ont
commencé a s’installer aprés le 29 décembre 1296, date de la constitution
de Boniface VIII « Cum ex eo » (Porruast, n° 24446; Sext. Decretal,
LV, tit. 6: De excessibus prael., ch. 1; SBARALEA, Bull. Francisc., IV, 424,
n° 105), qui interdit la fondation ou le transfert de toute maison de fréres
mendiants sauf licence expresse du Saint-Siége, licence qu’ils n’ont évi-
demment pas. C’est la raison de Pintervention de Jacques, curé de Vevey,
sur la paroisse duquel se sont installés les ermites. L’évéque Guillaume de
Champvent (1 en mars 1301), 4 la demande du cuté, a jeté P'interdit sur le
lieu et enjoint aux fréres de cesser leurs activités et de quitter la place.
Les fréres ont alors interjeté appel au Saint-Siége, qui leur a assigné comme
nouvelle instance ’évéque de Sion et le doyen de I'ordre teutonique. Une
séance a lieu a Sion le 12 octobre 1301 (veille de la dédicace de I’église de
Sion). Elle aboutit 4 une décision interlocutoire, qui ne peut étre promul-
guée, les fréres étant trop pauvres pour régler leur part des frais et hono-
raires, soit 50 sols, qu’on exige d’avance. Une deuxi¢me séance doit se tenir
le lundi 30 octobre suivant pour délibérer s’il convient de contraindre
les fréres par censure ecclésiastique 2 payer leur part d’honoraires. La
procédure n’est pas pres de se terminer. Si elle a finalement abouti, semble-
t-il, 2 une condamnation des fréres, la sentence n’a pas été exécutée. Cest
un fait qu’en 1312 les fréres sont toujours a Vevey. Est-ce par suite d’une
intervention des sites de Blonay sur les terres et pat la protection desquels
le couvent s’est installé?

Ce qui est siir, c’est quune nouvelle procédure est confiée par subdélé-
gation (sans doute de I'évéque de Genéve, lui-méme délégué du Saint-
Siége) au chanoine de Genéve Rodolphe de Fiez. Elle aboutit le 31 juillet
1312 4 Pexcommunication des trois fréres dont nous avons donné plus
haut les noms, condamnés 2 aller faire pénitence dans un autre monastere.
Les sires de Blonay sont priés, sous peine de sanction ecclésiastique,
d’éviter tout encouragement et toute aide aux fréres condamnés.

Reymond voit dans ces « Fréres [de I’ordre] des ermites », des Fran-
ciscains de tendance « spirituelle » qui, profitant de la liberté accordée par
Célestin V en 1294, auraient quitté leur couvent et constitué une maison

31



de « Pauvres ermites » 4 Vevey. Il parait difficile d’admettre cette identi-
fication.

Le nom de 'ordre dans nos documents n’est pas « Pauperes eremitae »,
nom choisi par les Franciscains détachés des Mineurs par Célestin V, mais
« Fratres [ordinis] heremitarum », ou encote « Ordo fratrum heremita-
rum». Le supérieur ne regoit pas le titre franciscain de gardien, conservé par
les Pauvres ermites, mais celui de prieur. Il parait surtout impossible d’admet-
tre que des partisans fanatiques des origines franciscaines aient pu nommer
P'un d’entre eux «procureur» pour défendre leurs droits en justice. D’autre
part, les libertés accordées en 1294 par Célestin V avaient été retirées ’année
suivante par Boniface VIII, qui en avril et en novembre 1295 avait en outre
replacé les Pauvres ermites sous la juridiction des Mineurs, supprimé leurs
libertés, donné des armes aux supérieurs des Mineurs contre les rebelles
éventuels, auxquels le pape interdisait tout appel 2 Rome. C'est en 1304
seulement, sous la direction de Libérat de Macerata, aprés son retour
d’Orient, et surtout a partir de 1307, sous la direction d’Ange Clareno,
grice a la tolérance provisoire de Clément V, que les Pauvres ermites
reparaissent et se développent largement dans les royaumes de Naples et
de Sicile, dans la région de Rome, en Toscane, en Ombrie et, finalement,
en Provence (GRATIEN, p. 421 4 424, et p. 465). La fondation des ermites
de Vevey apres 1296, les procédures engagées contre eux en 1300-1301
et de nouveau en 1312, ne s’insérent aucunement dans cette histoire.
Elles sont au contraire clairement dans la perspective d’une tentative de
fondation de couvent mendiant sans qu’on ait obtenu la bulle du Saint-
Siege.

Finalement, il parait bien que I'aventure des fréres ermites de Vevey
est celle d’une fondation des Fréres ermites de Saint-Augustin. La tentative
échoue en 1312 2 Vevey, comme elle I’a fait 2 Berne en 1287. Les fondateurs
sont venus trop tard. Au début du XIVe siécle, les mesures prises par
Boniface VIII sous la pression du clergé séculier signifient un temps
d’arrét, assez bref d’ailleurs, dans expansion des ordres mendiants.

ANNEXE II

DOCUMENTS

1. Procés-verbal d’une séance préliminaire, tenue a Sion le 12 octobre 1301,
au procés en appel entre Jacques, curé de Vevey, et les fréves [de Pordre] des ermites
installés sur ladite paroisse. (ACV, C XX 348 [Vevey], a la date.)

« Cum coram nobis domino Bonifacio divina permissione episcopo
Sedunensi et domino Iohanne decano theotunicorum, iudicibus a sede
apostolica delegatis in causa appellationis que vertitur inter dominum
Tacobum curatum Viviaci et dominum Cononem de Paterniaco presbiterum

32



€x una parte et priorem et fratres heremitarum habitantes Viviaci ex altera,
esset assignata dies Seduni in vigilia dedicationis ecclesie Sedunensis ad
interloquendum, ut ex dictis partibus asserebatur, comparuerunt dictus
dominus Cono pro se et Girardus Tornerii de Viviaco procuratorio nomine
dicti curati et petierunt instanter a nobis dictam interlocutoriam promulgari.
Nos, hiis auditis, petiimus a dictis partibus satisfieri primo de centum soli-
dis Mauriciensibus pro salario assessorum et aliis sumptibus inde factis.
Qui dominus Cono et procurator predictus dicti curati satisdederunt de
medietate dicti salarii per dominum officialem curie Sedunensis. Frater
autem Iohannes de Bisuncio procurator dictorum prioris et fratrum res-
pondit quod erant mendicantes et pauperes adeo quod solvere non poterant
partem salarii predicti. Quibus actis assignavimus dictis partibus coram
nobis Seduni, diem lune ante festum omnium sanctorum in eodem statu
in quo erat in predicta vigilia dedicationis ad interloquendum utrum per
censuram ecclesiasticam compellere debeamus fratres predictos ad solven-
dum partem suam salarii supradicti et procedendum ulterius ut ius erit.
Datum Seduni in predicta vigilia, anno Domini Mo CCCe primo. »

2. Excommunication des fréres Jean de Besangon, Rodolphe Flachi et Aymon
de Grimisuat, de I’ordre des fréres ermites, prononcée le 31 juillet 1312 par Rodolphe
de Fiez, chanoine de Genéve et juge subdélégué an procés intenté aux-dits fréres par
Jacques, curé de Vevey. (ACV, C III b 10.) (Résumé)

Rodolphe de Fiez, chanoine de Genéve et juge subdélégué, fait savoir
aux curés et vicaires des dioceses de Lausanne, Geneéve et Sion que les fréres
Iohannes de Bissoncio, Rodulphus Flachi et Aymo de Grismissuo, ordinis fratrum
beremitarum, habitant Vevey, sont sous le coup d’une sentence d’excom-
munication prononcée a linstance de d. Jacques, curé de St-Martin de
Vevey, patce que, du temps de 1’évéque Guillaume [de Champvent, 1273-
1301], ils ont — en dépit de ses injonctions et en dépit d’une constitution
de feu le pape Boniface VIII — commencé 2 construire une maison dans
les limites de la paroisse de Vevey, y ont célébré les offices et préché en
public. L’évéque prononga I’interdit contre ledit lieu tout en enjoignant
aux fréres de cesser leurs activités et de quitter la place. Ils n’en firent rien.
C’est pourquoi le juge subdélégué les déclare excommuniés et condamnés
a aller faire pénitence dans un autre monastére. Il enjoint en outre 4 ceux
auxquels il s’adresse de publier la sentence et d’ordonner 4 divers membres
de la famille de Blonay, sur les terres de laquelle les fréres se trouvent,
d’éviter sous peine de sanctions ecclésiastiques tout encouragement ou
toute aide aux fréres condamnés.

3. Crédits accordés par la ville inférieure & Poccasion de la venue de Maitre
Frangois, visiteur et réformatenr des religienxc du comwvent des frérves Mineurs de
Lausanne (Comptes des Prienrs de la ville inférienre, dn 19 octobre 1438 an
18 octobre 1439, a la date du 23 septembre 1439. AVL, D 217).

« Libraverunt die mercurii ante festum beati Michaelis archangeli, de
iussu consilii, pro duobus quarteronis vini veteris missis magistro Fran-

33



cisco, visitatori et reformatori religiosorum conventus fratrum minorum
Lausannensium: 3 solidos [et] 4 denarios. »

« Libraverunt idem, die predicta, pro prandio Iacobi de Castello,
M[ermeti] Loys et duorum priorum [cette année-1a les prieurs sont Pierre
Chouz, notaire, et Guillaume de Villa dit Decanali], in domo magistri
Petri Rovigeti, qui fecerunt responssionem predicto magistro Francisco super
expositis per eum super reformacione predicta fienda in domo dictorum
religiosorum: 4 solidos [et] 4 denarios. »

34



	Les Franciscains à Lausanne

