Zeitschrift: Revue historique vaudoise
Herausgeber: Société vaudoise d'histoire et d'archéologie

Band: 76 (1968)

Heft: 1-2

Artikel: La Tréve de Dieu proclamée a Montriond sous Lausanne : état actuel
de la question

Autor: Dessemontet, Olivier

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-57678

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-57678
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

La Tréve de Dieu

proclamée a Montriond sous Lausanne

Etat actuel de la question

Le 13 février 1965, une petite cérémonie réunissait au college
lausannois de Floréal quelques délégués de la Municipalité, le
corps enseignant, les parents et les éléves. En effet, les enfants
de la classe de M. Franc¢ois Manuel, enthousiasmés pour ’histoire
par leur maitre, avaient pris une initiative fort heureuse : ils
avaient adressé une requéte aux autorités de la Ville, souhaitant
que l'on posit un mémorial de la Tréve de Dieu dans leur collége,
sis au pied de la colline de Montriond. Leur veeu avait été exaucé
et I’on inaugurait ce jour-12 une plaque de bronze, scellée sur la
facade du collége et portant I'inscription suivante :

SUR LA COLLINE VOISINE
LA TREVE DE DIEU
A ETE PROCLAMEE VERS 1037
PAR UNE ASSEMBLEE PRESIDEE
PAR HUGUES DE BOURGOGNE
EVEQUE DE LAUSANNE

C’était en fait la réalisation d'une idée qui remontait a3 1910,
année ot la Société vaudoise de la Paix avait déja suggéré I'érec-
tion d'un mémorial sur Montriond ; mais les événements fort
peu pacifiques qui étaient survenus dans le monde quelques
années plus tard avaient relégué ce projet au fond d'un tiroir I,

Le 5 novembre 1967 enfin, la Ville faisait dresser au sommet
de la colline la grande croix qui symbolisa 2 ’Exposition nationale
de 1964 la collaboration des diverses confessions chrétiennes de
notre pays.

1 Cf. DHV, t. II, p. 258.



— 36 —

Cette croix et le mémorial de Floréal évoquent une solide
tradition vaudoise, puisqu’elle remonte au XIII® siécle et méme
au-dela, Tradition chére aux Vaudois de vieille souche que furent
les pionniers de notre histoire ;: Abraham Ruchat, Juste Olivier,
Auguste Verdeil, pour ne citer que quelques noms célebres .
Tradition qui n’a pas non plus été ignorée des médiévistes de la
grande histoire, comme nous le verrons tout a ’heure. Jusqu'en
1946, le caractere historique de la Tréve de Dieu proclamée 2
Montriond au XI® siecle a été admis par tous les historiens
modernes 2, quand bien méme la date de l’assemblée de paix a
été I'objet de quelques controverses, sur lesquelles nous revien-
drons. En 1946 toutefois, il a été vigoureusement attaqué par le
professeur Le Bras lorsqu’il dénonga comme « un faux impudent »
le statut de la Tréve donné par le prévot Conon d’Estavayer vers
1235. Poursuivant dans cette ligne, Bernard Bligny écrira enfin
en 1960: « L’assemblée de Montherond n’a existé que dans
I'imagination de Conon. »3

Ce coup de grice porté A 'historicité de 1'une de nos plus
anciennes traditions est-il vraiment fondé? Faut-il définitive-
ment la bannir du domaine de 'Histoire pour la reléguer dans
celui de la Légende ? La question mérite d’étre examinée de plus
pres et sans passion.

HISTORIQUE DE LA QUESTION

Le texte fondamental et unique sur lequel repose la tradition
de la Tréve de Dieu proclamée 2 Montriond se trouve dans la
partie du Cartulaire du Chapitre de Notre-Dame de Lausanne
désignée habituellement sous le nom de « Chronique des évéques
de Lausanne », compilée par le prévét Conon d’Estavayer en
1235, plus précisément encore dans la rubrique consacrée 3

I ABRAHAM RuUCHAT, Abrégé de ' histoire ecclésiastique du Pays de Vaud, éd. nouv.,
Nyon-Paris-Lausanne 1838, p. 32 ; JusTE OLIVIER, Le Canton de Vaud, sa vie et son
histoire, nouv. éd., t. II, Lausanne 1938, p. 547 ; AUGUSTE VERDEIL, Histoire du
Canton de Vaud, t. I, Lausanne 1849, p. 73 s.

2 Parlant du texte de Conon d’Estavayer relatif au statut de la Tréve de Dieu,
le professeur Le Bras « retraga l'extraordinaire fortune de ce faux, admis par tous
les historiens modernes », Revue du moyen dge latin, t. 1I, 1946, p. 113.

3 BERNARD BLIGNY, L'Eglise et les ordres religieux dans le royaume de Bourgogne
aux XIe¢ et XII¢ siécles, Paris 1960, p. 30. Remarquons en passant que Bernard
Bligny hésite encore entre Montherond et Montriond, comme [’avait déja fait RENE
PoUPARDIN, Le royaume de Bourgogne (888-1038), Paris 1907, p. 311, n. 2.



I'évéque Hugues de Bourgogne !. Pour l'intelligence de ce qui
va suivre, nous avons jugé nécessaire de donner une traduction
de cette rubrique, en en séparant les quatre éléments bien dis-
tincts. Le lecteur trouvera en note le texte latin intégral de cette
rubrique, selon l’édition Roth, mais sans l'appareil critique qui
serait inutile en 'occurrence.

1. Biographie de l'évéque Hugues

« Hugues, évéque de Lausanne, fils du roi Rodolphe,
assuma son épiscopat 1'an de l'incarnation du Seigneur 1019
et le tint dix-neuf ans. Il mourut la veille des calendes de
septembre, un mercredi a 'heure de prime ; il fut enseveli
dans le chceeur de Lausanne 2 c6té du roi Rodolphe, son pere.
Et il donna au Chapitre quelques villages, 2 savoir Riaz en
Ogo, Albeuve et Crans qui est au diocése de Geneve. »

* Cartulaire du Chapitre de Notre-Dame de Lausanne, Ed. : Charles Roth, Lau-
sanne 1948, p. 32-33, n° 16 q (MDR, 3¢ sér., III) : Hugo, Lausannensis episcopus,
filius regis Rodulfi, suscepit episcopatum anno ab incarnatione Domini .MXIX., et
tenuit .XIX. annis. Obiit autem .II. kalendas septembris, feria .IIII., hora .I., sepultus
in choro Lausannensi iuxta regem Rodulfum, patrem suum, et dedit capitulo in helemo-
sinam villas, scilicet Rua in Ogo et Albam Agquam et Crans, que est in episcopatu Geben-
nensi. De quo dicitur quod ipse, convocatis archiepiscopis Viennensi et Bisuntino et eorum
suffraganeis, in Monte Rotundo qui est sub Lausanna statuit treugam Dei de mandato
domini pape, ut dicitur, cuius treuge statutum tale est :

Treugas autem a .IIII. feria post occasum solis usque ad secundam post ortum solis
et ab aventu Domini usque ad octavam Epyphanie et a Septuagesima usque ad octavam
Pasche ab omnibus inviolabiliter precipimus observari. Si quis autem treugas frangere
attemptaverit, post terciam ammonitionem si non satisfecerit, episcopus excommunica-
tionis sententiam in eum dicet et scriptam vicinis episcopis nunciet. Episcoporum autem
nullus excommunicatum in communione suscipiat, immo scripto susceptam sententiam
confirmet. Si quis autem hoc violare presumpserit, ordinis sui periculo subiaceat. Et
quoniam funiculus triplex difficile rumpitur, precipimus ut episcopi ad solum Deum et
salutem populi habentes respectum, omni cupiditate seposita, ad pacem firmiter tenendam
mutuum sibi consilium et auxilium prestent, neque hoc alicuius amore vel odio preter-
mittant. Quod si quis in hoc opere tepidus inventus fuerit, proprie dampnum dignitatis
incurrat.

Cuius epytaphium tale est :

Omne quod est genitum natura constat ut ipsum
Principiumque petat undeque sit redeat.

Sic quoque presul Hugo, qui marmore subiacet isto,
Esse dedit celo YIKHN et ossa solo.

Huic dum vita fuit patriam probitate replevit
Conformando bonos et cohibendo reos.

Atgque Dei treugam constanti federe sanctam
Primus constituit cautius ut potuit.

Prudens prudentes, prudentia facta sequentes,
Dilexit nimium quo genitor genitum.

Pauperibus largus fuerat viduisque maritus,
Orbis sive pater, hei mihi, quam breviter.

Moribus ipse bonis resplenduit omnibus horis,
Pro quo quisque tuam, Christe, petat veniam.



— 38 —
2. Proclamation de la Tréve de Dieu a Montriond

« On rapporte de lui qu’apres avoir convoqué les arche-
véques de Vienne et de Besangon, ainsi que leurs suffragants,
il instaura la Tréve de Dieu, 2 Montriond, qui est en-dessous
de Lausanne. Ce fut sur le mandat du seigneur pape, 2 ce
que 'on dit. »

3. Le statut de la Tréve de Dieu

« Voict le statut de cette tréve. Nous ordonnons i tous
d’observer inviolablement les tréves suivantes :

— du mercredi aprés le coucher du soleil au lundi apres le
lever du soleil ;

— de I’Avent du Seigneur jusqu'a l'octave de !'Epiphanie ;

— de la Septuagésime jusqu’a l'octave de Piques.

Si quelqu'un osait enfreindre ces tréves et qu'il n'ait pas
rendu satisfaction apreés la troisiéme admonition, son évéque
fulminera contre lui une sentence d’excommunication et la
commumquera par écrit aux évéques voisins. Qu’alors nul
eveque ne re¢oive a sa communion cet excommunié, mais
qu’il lui communique au contraire par écrit la sentence
encourue. Si quelqu’un osait violer cette régle, qu’il soit sou-
mis aux sanctions qui découlent de son ordre.

Et comme un cible fait de trois cordes se rompt difficile-
ment, nous ordonnons que les évéques, n’ayant égard qu’a
Dieu seul et au salut du peuple et délaissant toute cupidité,
se prétent mutuellement conseil et aide pour maintenir fer-
mement la paix et n'y manquent point ni par amour ni par
haine de qui que ce soit. Si quelqu’un devait faire preuve de

tiédeur dans cette tiche, que ce soit au péril de sa propre
dignité. »

4. Epitaphe de I'évéque Hugues®

« Voici son épitaphe :

La nature veut que tout ce qui a été engendré cherche son
principe et retourne 13 d’ott il est venu : ainsi le prélat Hugues
qui git sous ce marbre rendit son dme au ciel et ses os 2 la
terre. Pendant qu’il vécut, il fortifia la patrie par sa piété, en
soutenant les bons et en comprimant les coupables. Ce fut
lui qui le premier établit, aussi soigneusement qu'il lui fut
possible, la sainte Tréve de Dieu, par un pacte durable. Plus

* Pour |’épitaphe, nous avons repris la traduction parue dans le Conservateur
suisse, t. XII, Genéve-Paris 1826, p. 194-195, car elle constitue en soi un document.



qu'un pere ne chérit ses enfants, ce prudent prélat chérit les
hommes sages qui le prouvent par leur bonne conduite. Il
était d’une libéralité large envers les pauvres; il fut comme
un mari pour les veuves, et comme un pére pour les orphe-
lins. Hélas! combien peu de temps fit-il briller ses bonnes

meceurs | Que chacun, 2 toute heure, demande A Christ son
pardon. »

Ce texte fondamental suivit le sort du cartulaire dans lequel
il était conservé pour la postérité : il fut retiré des archives du
Chapitre de Lausanne aprés la conquéte bernoise et s’en alla
reposer sur les bords de 1’Aar, en vertu du droit du plus fort, qui,
nous voulons l'espérer, s’exerca en dehors des jours interdits a
la violence quelques siécles plus tdt par le synode de Montriond.

La chronique de Stumpf est, 2 notre connaissance, le premier
imprimé qui ait fait état du texte de Conon d’Estavayer relatif
a l'assemblée de Montriond . Plus tard, nous allons le voir,
plusieurs auteurs l'ont utilisé et en ont donné des extraits plus
ou moins étendus. Jusque vers le milieu du XIX-¢ siecle, ils feront
tous confiance au texte du Cartulaire de Lausanne et admettront
les yeux fermés la tradition attribuant la convocation du synode
de Montriond a ’'évéque Hugues de Bourgogne ; ils placeront
donc tous la date de I’assemblée antérieurement au 31 aofit 1037,
jour de la mort de Hugues 2, Une autre caractéristique leur est
commune jusqu’en 1844 : ils situeront tous le synode 2 Romont,
en allemand Remunt ou Remund, suivant en cela la voie inau-
gurée par Stumpf 3, |

C’est au chanoine Boccard que revient le mérite d’avoir
rectifié le premier cette mauvaise interprétation de l'expression

! JOHANN STUMPFF, Gemeiner loblicher Eydgnoschafft Stetten, Landen und Voel-
ckeren Chronick wirdiger thaaten beschreybung, Zurich 1548, f° 270 vo. C’est grice a
M!e Catherine Santschi, archiviste 3 Genéve, que nous avons eu connaissance de
ce passage de Stumpf ; nous tenons i la remercier ici de son amicale collaboration.

* Le raisonnement de F. de Gingins relatif 4 la date de la mort de |'évéque
Hugues n’a pas encore été attaqué par les historiens, du moins 3 notre connaissance.
Cf. FreDERIC DE GINGINS, La Tréve de Dieu dans la Transjurane, paru dans Revue
suisse et chronique littéraire, t. VIII, Lausanne 1845, p. 83-93, puis dans MDR,
17¢ sér., t. XX, Lausanne 1865, p. 405-418.

3 Gingins ne parait pas avoir eu connaissance de Stumpf puisqu’il dit: « C’est
Ruchat qui a, le premier, placé par erreur ce synode 2 Romont », cf. Revue suisse...,
p. 88, n. 2.



in Monte Rotundo qui est sub Lausanna *. Dés 1845, Frédéric de
Gingins, qui avait suivi précédemment la version de Romont 2,
adoptera aussi celle de Montriond 3, qui sera ensuite admise par
la grande majorité des historiens 4 et reste la seule valable a4 nos
yeux. \_

Il ne saurait étre question d’établir ici une bibliographie
exhaustive de notre question. Nous nous bornerons 4 donner les
auteurs les plus connus qui 'ont abordée avant 1850 et qui font
un peu figure de pionniers.

Abraham Ruchat, le pére de I'histoire ecclésiastique du Pays
de Vaud, ne manqua pas de rappeler, en 1707, la Tréve de Dieu
qui, selon lui nous 'avons déja vu, fut proclamée 2 Romont. Il
fut le premier, croyons-nous, 2 en publier le statut, d’'une maniere
d’ailleurs abrégée s, A la fin du XVIII¢ siécle, Jean de Miiller
publia A son tour une traduction trés libre du statut de la Tréve,
dans laquelle il inséra des passages explicatifs qui ne figurent
pas dans le texte original 6, Il fut le premier 2 donner une inter-
prétation trés ingénieuse, quoique imaginaire, de l'expression
proverbiale quoniam funiculus triplex difficile rumpitur 7 — traduite
plus tard tout simplement par « comme ['union fait la force » 8 —
ot il voit I'alliance des trois archevéques d’Arles, de Vienne et de
Besancon. Comme le premier de ces prélats n’est point mentionné
dans le texte de Conon, Jean de Miiller s’expliqua dans une note :

t M. Boccarp, Histoire du Vallais, Genéve 1844, p. 44, n. 4. Une note de Juste
Olivier est significative a cet égard : « A propos de la Tréve de Dieu, olt comme tous
les historiens et M. de Gingins lui-méme, j’ai traduit in Monte rotundo sub Lausanna,
par Romont dans le diocése de Lausanne, rectifier par la trés jolie explication du
Chanoine Boccard dans son Histoire du Valais, lequel a I"honneur de la découverte :
Montriond (mont rond) sous Lausanne », JusTE OLIVIER, op. cit., in fine, p. XXIX.

* Cf. MDR, 17 sér., t. I, Lausanne 1838, p. 20. C'est certainement 4 ce passage
qu'’il faut rapporter 1'allusion de Juste Olivier citée i la note précédente.

3 Cf. Revue suisse..., p. 88, n. 2 ; remarquons que Gingins n’y cite pas le chanoine
Boccard !

4 Il faudra, sauf erreur, attendre RENE POUPARDIN, op. cit., p. 311, n. 2, pour
voir surgir une autre variante : « La localité de Montriond doit peut-étre étre iden-
tifiée avec Montherond, prés de Cugy, au canton de Vaud. » Nous avons déja vu que
Bligny reprendra en 1960 cette erreur, imputable 3 une méconnaissance des lieux et
de I’histoire vaudoise.

5 RUCHAT, op. cit., p. 32.

6 JEAN MULLER, Histoire des Suisses, traduite de l'allemand, t. II, Lausanne
1794, P. 200.

7 Ecclésiaste 4, 12. Cf. Thesaurus linguae latinae, t. VI, pars I, Leipzig 1912-1926,
col. 1593.

8 Gingins dans MDR, 1 sér., t. XX, p. 413.



«Ce prélat ne s’y rendit point ; aussi n’est-il pas nommé dans le
Chron. Chartul. ; mais il accéda aux résolutions de 1"assemblée. De-
12 cette expression qui se trouve dans l'accord : Cum funiculus
triplex difficile rumpitur. »

Cette interprétation fut reprise par Juste Olivier, qui fut
d’ailleurs plus bref que Jean de Miiller et n'apporta aucun élé-
ment nouveau ’.

Entre-temps, le doyen Bridel avait consacré une page de son
Conservateur suisse 2 la Tréve de Dieu, page inspirée de ses pré-
décesseurs, mais il laissa tomber la fantaisie du funiculus triplex 2.
En revanche, il publia une premiére traduction de 1'épitaphe de
Hugues, que nous avons reprise plus haut 3. En 1838, Frédéric
de Gingins, ce grand défricheur de notre histoire médiévale,
entre en sceéne. Dans son Mémoire sur le Rectorat de Bourgogne,
il poursuit dans la ligne de ses devanciers, tout en faisant état des
Histoires de Raoul Glaber qui lui permettent d’enjoliver son
exposé 4. En 1840, George-Auguste Matile publiera pour la pre-
miére fois des fragments du Cartulaire, parmi lesquels la « Chro-
nique des évéques de Lausanne » 5. Gingins va alors rédiger le
seul mémoire sur la Tréve de Dieu dans la Transjurane paru 2
ce jour et le publiera en 1845 6. Il fut sévérement jugé quelque
trente ans plus tard par Steindorff 7: « Voll von Irrthiimern, weil
ganz unkritisch. » Ce jugement n’est point infondé, certes, mais
il faut malgré tout rendre un hommage reconnaissant a ce pion-
nier de notre histoire vaudoise que fut Frédéric de Gingins. En
1849 enfin, Auguste Verdeil clot la série de ces premiers défri-
cheurs en publiant le premier volume de son Histoire du Canton
de Vaud. Il y narre la proclamation de la Tréve de Dieu 3 Mont-
riond dans quelques pages hautes en couleur et qui ont été bien
souvent citées par la suite 8

I JusTE OLIVIER, 0p. cit., P. 547.

2 [PHILIPPE-SIRICE BRIDEL], Le Conservateur suisse ou Recueil complet des Etrannes
helvétiennes..., t. V, Lausanne 1814, p. 344.

3 Ibidem, t. XII, Genéve-Paris 1826, p. 194.

4 MDR, 1'® sér., t. I, p. 20-21. Cf. Raoul Glaber, Les cing livres de ses Histoires
(900-1044), Ed. : Maurice Prou, Paris 1886, p. 103 s.

5 GEORGE-AUGUSTE MATILE, Chronica Lausannensis chartularii, Neuchdtel 1840,
p. 2I s.

¢ Revue suisse..., ut supra.

7 ERNST STEINDORFF, Jahrbiicher des Deutschen Reichs unter Heinrich III., t. I,
Leipzig 1874, p. 137, n. 1.

8 VERDEIL, op. cit. supra.



Chacun aura pu remarquer que tous les auteurs cités jus-
qu’ici sont nos compatriotes., Ce n’est pas l'effet du hasard, ni
d'un choix arbitraire de notre part. Le mérite de la diffusion du
texte de Conon au-deld de nos frontiéres revient en effet princi-
palement 2 la premiére édition intégrale du Cartulaire de Lau-
sanne, parue en 1851 . Cette publication eut lieu d’autre part
dans une époque de grand renouveau de la science historique,
tant en Allemagne qu’en France. Les historiens des institutions
médiévales ne manqueront pas, des lors, d’aborder la question
de la Tréve de Dieu proclamée 2 Montriond.

Jusqu’en 1946, le Cartulaire de Lausanne jouira d’une grande
considération auprés des savants 2, L’historicité du statut de la
Tréve de Dieu, en particulier, ne sera pas mise en doute et nous
verrons que Steindorff et ses successeurs se serviront du contenu
de ce statut pour mettre en discussion la date de sa proclamation.
La plupart des auteurs, suivant le raisonnement de Steindorff,
pencheront pour un synode réuni 3 Montriond vers 1041, d’autres
s’en tiendront ou reviendront 2 la date traditionnelle, antérieure
au 31 aolit 1037. Examinons maintenant cette évolution de plus
pres.

En 1857, trois historiens abordent le probléme de la Tréve
de Dieu: Giesebrecht, Kluckhohn et Sémichon 3. Alors que les

! MDR, 1ve sér., t. VI, Lausanne 1851. Cf. Gallia christiana, Ed. : Bartholo-
maeus Hauréau, t. XV, Paris 1860, col. 325 : Praecipuam vero nobis operam suppedi-
taverunt historiam eorumdem auctiorem condere satagentibus vetus Chronicon a Conone
praeposito servatum, conditum ab eodem Lausannensis ecclesiae Chartularium, inter
Comment. et Docum. ad Helvet. Rom. spectantia, t. VI, multaeque non minoris momenti
chartae quas harum Commendationum tomus VII exhibet. Les freres de Sainte-Marthe
avaient ignoré le passage de Conon relatif 4 la Tréve de Dieu dans leur Gallia
(aimable communication de M!e Santschi), tout comme J.-D. Mansi dans sa
collection des textes conciliaires. ;

: Lorsque Waitz édita ses Monumenta historiae Lausannensis a Conone prae-
posito collecta, dans MGH, Script., t. XXIV, Hanovre 1879, p. 774 s., il rappela
qu’il avait pu se faire envoyer le manuscrit du Cartulaire 4 Berlin et le consulter
ainsi tout a son aise ; une note réveéle 'estime de ce grand savant pour le travail de
Conon : Liber magnae auctoritatis post Cononis mortem in archivum ecclesiae Lau-
sannensis transiit. Anno 1536, terra Valdensi a Bernensibus occupata, etiam hic victo-
ribus cessit, qui eum primum publicis scriniis, postea bibliothecae tradiderunt (p. 778).

3 WILHELM GIESEBRECHT, Geschichte der deutschen Kaiserzeit, t. 11, Brunswick
1857. A. KLuckHOHN, Geschichte des Gottesfriedens, Leipzig 1857. E. SEMICHON,
La paix et la tréve de Dieu..., Paris 1857. Cf. Lubpwic HUBERTI, Studien zur Rechts-
geschichte der Gottesfrieden und Landfrieden, t. I, Ansbach 1892, p. 296-297, ou,
parlant de l'assemblée de Montriond, 1'auteur ajoute : « Fiir die Geltung der treuga
dei im mittleren und ndrdlichen Burgund wurde diese Synode epochemachend.
Sie ist aber weder in den Konziliensamlungen noch in irgend einer Abhandlung
iiber den Gottesfrieden erwint, auch nicht bei Sémichon und Kluckhohn. »



deux derniers ne font aucune mention de 'assemblée de Mont-
riond, le premier lui accorde quelques lignes dans une note, en
la situant aux environs de 1041, sans autre explication T,

En fait, il faut attendre Steindorff pour avoir la premiére
étude critique, qu’il basa sur les deux éditions parues jusqu’alors 2,
Il est important de s’y attarder quelque peu, car ses conclusions
seront adoptées par la grande majorité de ses successeurs, aux-
quels 1l servira d’ailleurs de référence commune 3.

Du texte de Conon que nous avons donné plus haut in
extenso, Steindorff retient 2 priori trois éléments :

— la date de la mort de I'évéque Hugues (31 aofit 1037), qu’il
ne discute pas ;

— le statut de la tréve, qu'il accepte en bloc, sans en mettre
en doute une seule ligne ;

— le mandat du pape, auquel il accorde une créance plus
mitigée,

Une analyse de ces données I’aménera 2 rejeter un quatriéme

¢lément du texte tout aussi important 3 notre avis : la convoca-

tion du synode de Montriond par 1’'évéque Hugues. Tentons de
résumer aussi clairement que possible le raisonnement de Stein-
dorff.

S’inspirant de Raoul Glaber 4, il brosse tout d’abord un bref
historique de cette institution remarquable qui, sous le nom de
« Paix de Dieu» ou de « Tréve de Dieu»5, prit probablement

I GIESEBRECHT, 0p. cil., p. 581 : « Die Chronica Lausannensis chartularii aus dem
13. Jahrhundert (herausgegeben von Matile) gedenkt einer Synode der Erzbischofe
von Vienne und Besangon mit ihren Suffraganen zu Montrion bei Lausanne zur
Einfiihrung der Treuga Dei um 1041, »

2 A savoir MATILE, op. cit. et MDR, 17¢ sér., t. V1.

3 STEINDORFF, 0p. cit., p. 136-143.

4 Raoul Glaber..., op. cit., p. 103 : Tunc ergo primitus cepere in Aquitanie partibus
ab episcopis et abbatibus, ceterisque viris sacre religionis devotis, ex universa plebe coadu-
nari conciliorum conventus... Dehinc per Arelatensem provintiam, ac Lugdunensem,
sicque per universam Burgundiam usque in ultimas Francie partes per universos episco-
patus indictum est, qualiter certis in locis a presulibus magnatisque totius patrie de refor-
manda pace et sacre fidei institutione celebrarentur concilia. Il faut bien noter que
Glaber place le début de ce grand mouvement en 1033.

5 GIESEBRECHT, op. cit., p. 580, avait déja précisé, au sujet du grand mouvement
de paix relaté par Glaber: ¢ Pax Dei nach ihrem geglaubten géttlichen Ursprunge
habe ich diese Einigung genannt zum Unterschiede von der Treuga ; der Ausdruck
wird spiter allerdings mit Treuga Dei gleichbedeutend gebraucht wie Kluckhohn
richtig bemerkt. »



naissance en Aquitaine puis se répandit largement sous 'influence
d'Odilon de Cluny. Steindorff décompose la pénétration de la
Tréve de Dieu en Bourgogne en deux temps: d’abord au sud,
ensuite au nord.

La preuve du premier temps, il la trouve dans la lettre,
devenue célébre, que Raginbaldus, archevéque d’Arles, agissant
avec les évéques Benedictus d’Avignon et Nitardus de Nice, ainsi
qu’avec 'abbé Odilon et tous les ecclésiastiques de la Gaule,
adresse au clergé de 1'Italie pour I'inciter A accepter et 3 maintenir
cette Tréve de Dieu que le clergé gallican a déji acceptée et qu’il
maintient fermement ; tréve caractérisée par une suspension
d’armes s'étendant chaque semaine du mercredi soir au lundi
matin 1. Steindorff voit dans cette disposition le plus ancien
statut de la Tréve de Dieu et souligne que les évéques de Bour-
gogne y ont adhéré tres tot 2, Il y a cependant un probléme capital
pour notre question : cette lettre n'est pas datée. Sans se poser
trop de problémes A cet égard, Steindorff se range A l'avis de la
plupart des chercheurs de son époque qui la dataient de 1041,
suivant en cela une annotation marginale des éditeurs de 1’édition
princeps 3.

La preuve du second temps, soit de la pénétration de la Tréve
de Dieu en moyenne et haute Bourgogne, Steindorff la trouve
dans le texte de Conon d’Estavayer, qui fait 1'objet principal de
notre étude. Il est d’emblée frappé par la disposition du statut
de Montriond qui étend la tréve aux périodes de 1’Avent et du

 Cf. MGH, leg. sect. IV, t. I, Hanovre 1893, p. 596 : Treuga Dei archidiocesis
Arelatensis (c. 1037-1041). En voici les passages essentiels pour notre question :
Raginbaldus Arelatensis archiepiscopus cum Benedicto Avenionensi et Nitardo Nicensi
episcopis necnon et venerabili abbate domno Odilone una cum omnibus episcopis et abba-
tibus et cuncto clero per universam Galliam habitantibus omnibus archiepiscopis, episcopis,
presbyteris et cuncto clero per totam Italiam commorantibus... Recipite ergo et tenete
pacem et illam trevam Dei quam et nos ... iam accepimus et firmiter tenemus, ita cons-
titutam et dispositam videlicet : ut ab hora vespertina diet Mercurii inter omnes chris-
tianos... sit firma pax et stabilis treuva usque in Il. feriam id est die lunae ad ortum
solis... Steindorff a connu cette lettre par Kluckhohn.

2 STEINDORFF, 0p. cit., p. 130.

3 Si 'on se fonde sur le nom des évéques, cette lettre ne peut en effet guére
avoir été rédigée apreés 1041. En revanche, le terminus a quo est beaucoup plus incer-
tain. Weiland 1'a bien senti, car il écrit dans la bréve notice précédant sa publication :
Quo anno haec Treuga... constituta sit, prorsus incertum est, nam annus 1041, qui in
margine editionis principis legitur, ab editoribus additus est. Cf. op. cit., p. 596. Nous
ne saurions prétendre élucider ce probléme. Mais nous nous en tiendrons par la suite
a la prudence de Weiland, qui date donc la lettre circa 1037-1041.



Caréme et que Steindorff, répétons-le, ne met pas en doute un
seul instant. Une telle modification du statut primitif de la tréve
n'apparaissant en France que vers 1042 au plus tt, notre auteur
ne peut plus admettre le passage de Conon qui attribue a 'évéque
Hugues de Bourgogne !'initiative de la convocation du synode
de Montriond ', Il est aussi évident que cette extension de la
durée de la tréve entraine logiquement Steindorff A situer I’assem-
blée de Montriond postérieurement A la lettre de Raginbaldus,
soit, selon lui, en 1041 au plus tét,

Un dernier élément du texte de Conon, qu’il traite avec une
certaine réticence, il est vrai, va lui permettre de placer « noch
genauer » le synode de Montriond en 1041 : le passage de mandato
domini pape ut dicitur. Avec réticence, avons-nous dit, car Stein-
dorff voit dans la réserve ut dicitur un affaiblissement de la tradi-
tion rapportée par notre prévdt. Quel pape pouvait avoir donné
ce mandat et a2 quelle occasion? Steindorff n'hésite pas: c’est
Benoit IX, qui se trouvait en effet 3 Marseille 2 la mi-octobre
1040 2. Nous verrons plus loin ce que d’autres historiens en ont
pensé.

Fondée sur ce qui précede, 'hypothése de Steindorff est
maintenant établie : le synode de Montriond a vraiment eu lieu,
mais sous 1'évéque Henri de Lausanne en 1041 et, peut-étre, 2 la
suite d’un mandat de Benoit IX.

Deés la parution de I’étude de Steindorff, les jeux sont faits et
la tres grande majorité des auteurs qui aborderont directement
ou indirectement le probleme de la Tréve de Dieu 3 Montriond
suivront les conclusions du savant allemand, les amputant méme
parfois de leur caractére hypothétique. Il serait absolument vain

! STEINDORFF, 0p. cit., p. 139 : « Fiir die Geltung der Treuga Dei im mittleren
und nordlichen Burgund wurde epochemachend eine grosse Synode zu Montriond...
Man beschloss die Treuga Dei anzunehmen und zwar... mit der eigenthiimlichen
Bestimmung, dass die Treuga iiber die schon bekannten vier Tage jeder Woche
hinaus noch weiter erstreckt werden sollte auf die ganze Zeit von Advent bis Sonntag
nach Epiphanias (6. Januar), sowie von Septuagesimi bis Sonntag nach Ostern...
Indem nun dieses Statut der Synode von Montriond hauptsichlich durch die zeit-
liche Ausdehnung der Treuga characterisirt wird, reiht es sich damit analogen
Erscheinungen an, welche als erste Modificationen des urspriinglichen Instituts
in Frankreich selbst friihestens in unserem Jahr 1042 auftreten, und schon deshalb
ist es hochst unwahrscheinlich, wo nicht geradezu unmoglich, dass jene burgun-
dische Synode noch... bei Lebzeiten und auf Antrieb des Bischofs Hugo von Lau-
sanne, gest. 31. August 1037, gehalten wurde. »

2 Sur la présence de Benoit IX a Marseille en 1040, voir Regesta Pontificum
Romanorum, Ed. : Philippus Jaffé, 2¢ éd., t. I, Leipzig 1885, p. 521.



d’énumérer ici ces fideles disciples. Nous nous bornerons donc
a citer quelques historiens qui ont manifesté quelque réticence
ou quelque prudence, tout simplement, A '’égard des théses de
Steindorff.

En 1892, parait I'important ouvrage de Ludwig Huberti sur
les Paix de Dieu ™. En ce qui concerne le synode de Montriond,
il reprend presque textuellement les arguments de Steindorff en
faveur de 1041 et les développe méme sans y ajouter d’ailleurs
quoi que ce soit de nouveau. Il signale toutefois la prudence de
Weiland, dont nous avons déja parlé, et conclut en disant que
nulle preuve absolue ne peut étre tirée du texte de Conon ni en
faveur, ni contre les conclusions de Steindorff ou de Weiland 2.
Il penche personnellement pour une assemblée qui se serait tenue
« zu Beginn der vierziger Jahre »,

En 1911, Hefele et Leclercq n’apportent rien de nouveau sur
la question. Ils suivent aussi fidelement Steindorff 3. En revanche,
Ulysse Chevalier date de nouveau l’assemblée de Montriond en
suivant l'ancienne tradition : avant le 31 aofit 1037, mais il est
abusif de voir 12 une «date rectifiée » comme le dira Bernard
Bligny 4, car Chevalier se borne 2 citer les principaux auteurs
connus, sans justifier son retour 2 la tradition 5. Quant aux deux
historiens du royaume de Bourgogne, Poupardin et Jacob, leur
apport est tout a fait nul en ce qui concerne le synode de Mont-
riond : le premier reprend Huberti et Manteyer et fait d’étranges

3

confusions de dates et de noms 6 ; le second se borne A rappeler

I Lupwic HUBERTI, op. cit., p. 296-303.

2 Jbidem, p. 300 : « Weiland scheint neuerdings zu der ilteren Datirung zuriick
gekehrt zu sein : er lisst die treuga dei Lausannensis vor 1037 errichtet sein. In
Ansetzung des Lausanner Friedens folgt er dabei wieder der Lausanner Tradition
des Cono, der den Bischof Hugo als Urheber nennt, indem ihm die Griinde, welche
Steindorff dafiir geltend macht, dass der Friede erst von dem Nachfolger Hugos
herrithren konne, in keiner Weise zutreffend erscheinen.» Et Huberti poursuit:
« Ein unumstosslich sicherer Beweis wird sich aus der Urkunde, so wie sie erhalten
ist, weder fir noch gegen jede dieser Ansichten herstellen lassen.» L’allusion au
retour en arriere de Weiland pose un petit probléme, car nous avons pu remarquer
qu’il n’est pas aussi catégorique que le dit Huberti, cf. supra p. 44, n. 3. Or Huberti
parut en 1892, une année avant Weiland. Ce dernier aurait-il donné connaissance a
Huberti d’un premier projet de rédaction, plus catégorique que la remarque qu'il
publia? La question reste posée.

3 CHARLES-JOoSEPH HEFELE, Histoire des conciles, nouv. trad. par dom H. Leclerq,
t. IV, Paris 1911, p. 974.

4 BLIGNY, op. cit., p. 29 et n. 47.

5 Urysse CHEVALIER, Regeste Dauphinois..., t. I, Valence 1913, col. 301, n° 1787.

% POUPARDIN, o0p. cit., p. 174, 309 et 3I1.



I'extension donnée 2 la Tréve de Dieu 2 Montriond, en 1041
bien siir, soulignant que «la Bourgogne joua donc un réle pré-
pondérant dans l'histoire du développement de la Tréve de
Dieu » '. En 1927 enfin, Brackmann donnait en regeste le mandat
papal enjoignant A 1'évéque de Lausanne d’établir la Tréve de
Dieu ; il cite comme source unique le Cartulaire de Lausanne
et s'en réfere 2 Steindorff pour la date. Il reste cependant tres
prudent tant au sujet du fait méme qu’d celui de la date ;: hanc
rem in dubio relinquimus 2,

Le sujet paraissait épuisé lorsque toute la question rebondit
en 1946. Lors de la soutenance de thése de M. Bonnaud-Dela-
mare sur l'idée de paix au XI° siecle, le professeur Le Bras
dénonca le caractére apocryphe du statut de la tréve de Mont-
riond, dont l'authenticité avait été jusqu’alors admise par tous
les historiens, nous l'avons dit A plusieurs reprises. Il affirma
qu’il s’agissait « d'un faux impudent de Conon d’Estavayer qui
a reproduit avec effronterie le canon 21 du III* Concile du Latran
de 1179. Il retraca I'extraordinaire fortune de ce faux, admis par
tous les historiens modernes. » 3 Si 'on en croit le compte rendu

publié de cette soutenance, l'attaque du professeur Le Bras fut
violente, N’oublions pas cependant que quelques outrances de
langage sont parfois d'un fort bel effet dans ces joutes oratoires
que sont les soutenances de theéses. Nous en avons entendu
d’autres ! En revanche, et se fondant sur cette attaque du pro-
fesseur Le Bras, Bernard Bligny ne s’en tint pas au caractere apo-
cryphe du statut de Montriond : il alla jusqu'a affirmer, dans un
ouvrage par ailleurs sérieux, que «l’assemblée de Montherond
(lire Montriond) n'a existé que dans I'imagination de Conon » 4.

! Louis Jacos, Le royaume de Bourgogne sous les Empereurs Franconiens (1038-
1125), Paris 1906, p. 5I.

* Germania Pontificia, 1I/2: Helvetia Pontificia, Ed.: Albertus Brackmann,
Berlin 1927, réimpr. phototyp. 1960, p. 170-171, n° 6: (cr. 1041) (Benedictus 1X)
episcopo Lausanen. mandat, ut una cum archiepiscopis Viennen. et Bisuntino treugam
Dei statuere curet.

Serait-ce par hasard i ce texte qu’il est fait allusion dans JEAN HucLl, Grandes
Heures de Lausanne (1041-1797), Lausanne 1967, p. 15: « Or, dans les archives
pontificales, de publication relativement récente, on trouve en effet mention d’un
bref du pape i I"évéque de Lausanne, relatif 4 la tréve de Dieu, mais I’on fait dater ce
document d’autour de 1041 »?

3 Revue du moyen dge latin, t. II, 1946, p. 113.

4 BLiGNY, op. cit., p. 30.



N, - g

Jusqu’au milieu du XIX-* siecle, nous 1'avons vu, les précur-
seurs de notre histoire avaient accepté sans sourciller le fait et la
date du synode de Montriond, suivant le texte du Cartulaire.
Puis, sous l'influence de la critique historique en plein essor,
Steindorff et ses successeurs avaient cru devoir fixer la date de
I'assemblée vers 1041, tout en conservant une entiére conflance
dans 'historicité du statut rapporté par Conon, puisque c’est au
nom méme d'une disposition de ce statut qu’ils avaient jugé bon
de modifier la date traditionnelle. Et voild que pour finir Bernard
Bligny, acceptant la démolition du statut par le professeur Le
Bras, allait jusqu’d dénier toute historicité au fait méme du
synode de Montriond. De l’antique tradition, il ne restait plus
rien et 1l fallait se résoudre a la reléguer définitivement dans la
légende.

Faut-il en rester 122 Nous ne le pensons pas.

ANALYSE DE LA QUESTION

L’historique qui précéde a montré avec évidence qu'un cer-
tain nombre de problemes posés par le texte de Conon ont été
abordés par les historiens, avec plus ou moins de sérieux. Cette
derniére réserve nous incite a reprendre brievement l'étude de
quelques points déja traités. Mais il y a plus: d’autres parties
du texte ont été laissées dans l'ombre, on ne sait trop pourquoi,
car elles fournissent de nouveaux arguments. Voyons tout cela
de plus pres.

Le statut de la tréve de Montriond

La remarque du professeur Le Bras est parfaitement justifiée,
il faut le dire d’emblée. Une comparaison minutieuse des dispo-
sitions du statut de Montriond et de celles du canon 21 du troi-
sieme concile du Latran (mars 1179) permet en effet de conclure
a une identité quant au fond, sinon quant 2 la forme puisque,
sur la quinzaine de lignes que comporte ce canon, nous avons
relevé plus de vingt-cinq variantes de détail *, La note de Bligny
signalant que le texte de ce canon de 1179 est aussi celui du
canon 12 du deuxiéme concile du Latran (avril 1139) est aussi

T Précisons que nous avons comparé les textes publiés par Charles Roth pour le
Cartulaire, et par HEFELE, op. cit., t. V/2, p. 1103, pour le canon du Latran.



exacte I. En revanche, le canon du premier concile du Latran
(mars-avril 1123) relatif 2 la Tréve de Dieu, est beaucoup plus
bref 2z, Il parait toutefois incomplet, puisqu’il ne donne que les
sanctions prévues mais non les dispositions relatives 2 la durée
de la tréve. Quant aux canons du concile de Clermont (1095),
ils nous sont arrivés presque tous incomplets et tronqués. Nous
ne nous y arréterons donc pas ici 3.

En conclusion, il est trés vraisemblable que Conon a eu sous
les yeux une version du canon 21 du troisiéme concile du Latran.
Mais est-ce une raison de mettre en doute 1’honnéteté du prévot
de Lausanne ? Il a eu soin, au contraire, d’introduire tout ce pas-
sage par les mots de quo dicitur, ce qui implique qu'il n’avait pas
entre les mains une piece relatant les dispositions de la tréve
proclamée 2 Montriond et il ne cherche pas du tout a le cacher.
Son intention n’était certainement pas de faire un de ces faux
« pieux » dont on a usé et abusé 2 son époque 4, Comme il parlait
de la Tréve de Dieu, solidement instaurée de son temps, il a
jugé bon d’en donner le contenu qu’il connaissait, peut-étre
d’apres un texte rapporté du Latran par 1’évéque Roger de Vico-
Pisano qui avait pris part au concile de 1179 et que Conon avait
fort bien connu personnellement 5. Il ne faudrait pas non plus
préter aux chroniqueurs du XIII® siecle I'esprit de précision qui
est censé caractériser les historiens modernes ¢. Conon n’a rien

' BLIGNY, op. cit., p. 30, n. 5I. Signalons toutefois que la tréve du Caréme
débute « a Septuagesima » dans le canon de 1179, alors que le canon de 1139 donne
«a Quinquagesima » ; c'est 'unique différence sur le fond. Texte du canon 12 de
1139 dans HEFELE, op cit., t. V/1, p. 728.

: HEFELE, op. cit., t. V/1, p. 637: Si quis treugam diffregerit usque tertio ad
satisfactionem ab episcopo admoneatur ; quod si tertio satifieri contempserit, episcopus
vel cum metropolitani consilio vel cum duobus aut uno viciniorum episcoporum in rebellem
anathematis sententiam dicat et per scripturam episcopis circumquaque denuntiet.

3 Le lecteur en trouvera l'analyse dans HEFELE, op. cit., t. V/1I, p. 399 s.

4 Voir par exemple HANS-EBERHARD MAYER, Les faux des moines de Payerne,
dans Bibliothéque historique vaudoise, t. XXXIX, Lausanne 1966, p. 21 s.

5 Sur la participation de l'évéque Roger au troisieme concile du Latran, cf.
Joanwes-DomiNicus MANsSI, Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio,
t. XXII, réimpr. photoméc. de I’éd. de Paris 1gor1 s., col. 216. Rappelons que Conon
d’Estavayer est attesté comme prévdt dés 1202 et que Roger fut évéque de Lausanne
jusgu’en 1212.

6 Ce fameux esprit de précision n'a d’ailleurs pas empéché des historiens
modernes, et non des moindres, de citer des faits et des dates empruntés a d’autres
auteurs en amputant les remarques prudentes dont lesdits auteurs avaient entouré
leurs conclusions. Nous ’avons déja signalé précédemment et nous ne voulons pas
insister.



d’un faussaire impudent, jusqu'a plus ample informé, c’est tout
simplement un honnéte chroniqueur de son temps.

Le mandat papal adressé d l'évéque de Lausanne

La position de Bernard Bligny est justifiée quant au fond.
Il est fort peu probable, en effet, quoique non prouvé, que le
« triste Benoit IX » I, ce «diabolus in cathedra sancti Petri»,
comme on l'a aussi surnommé 2, se soit mélé de la Tréve de
Dieu, pas plus 2 Montriond qu’a Marseille. Mais Conon fait
preuve d'une prudence accrue, car aprés avoir dit de 1'évéque
Hugues : statuit treugam Dei de mandato domini pape, il répete
immédiatement son ut dicitur, montrant ainsi une prudence que
Bernard Bligny s’est bien gardé de signaler 3. Ceci dit, il ne faut
point trop s’étonner de ce passage. Depuis les fausses décrétales
d’'Isidore, dont le pape Nicolas I°T avait de bonne foi admis la
véracité, il était de jurisprudence 2 Rome que les synodes com-
prenant plusieurs provinces ecclésiastiques — et ce fut le cas 2
Montriond — c’est-a-dire les synodes généraux (mais pas au sens
moderne de ce mot), ne pouvaient avoir lieu sans l'autorisation
du pape. C’est aussi et surtout le sens du paragraphe 16 des
fameux Dictatus papae de Grégoire VII : « Aucun synode ne peut
étre appelé général sans une décision du pape » 4. Conon, qui
avait fait de solides études a Paris 5, n’ignorait certainement pas
ces Dictatus papae et, avec une prudence qu’il faut souligner, il
a simplement rapporté une tradition fort explicable.

La date du synode de Montriond

Il est désormais évident que les theses de Steindorff, longue-
ment exposées plus haut, et par conséquent les conclusions de
son raisonnement quant 3 la date du synode, si souvent reprises
par ses successeurs, nous l'avons vu, s’effondrent, puisque tout

I BLIGNY, op. cit., p. 30.

2 Cf. JosepH CALMETTE, Le monde féodal, Paris 1951, p. 249.

3 BLIGNY, op. cit., p. 30 et note.

4 Cf. HUBERT JEDIN, Bréve histoire des conciles, trad. A. Vidick, Tournai 1960,
p- 59-60.

5 CHARLES RoTH, Le cartulaire du chapitre de Notre-Dame de Lausanne, dans
Meém. de la Soc. pour I'hist. du droit et des inst. des anciens pays bourguignons, com-
tois et romands, t. XII, Dijon 1948-1949, p. 287-291.



était échafaudé sur le caractere authentique du statut de Mont-
riond rapporté dans le Cartulaire,

Les dispositions réelles qui purent étre adoptées 2 Montriond
restant inconnues, rien ne permet plus de dire s’il s’y est agi d’une
assemblée de paix pareille 2 celles qu'évoque Raoul Glaber ou
d’un synode oti fut proclamée la Tréve de Dieu. A 'examen, les
deux solutions paraissent possibles.

Seul témoin ayant vécu cette période troublée, Glaber rap-
porte que des assemblées de paix, ayant pris naissance en Aqui-
taine, furent tenues ensuite dans toute la Bourgogne — per uni-
versam Burgundiam — puis dans toutes les régions de la France.
Et il situe le début de ces assemblées en 1033 *. Jusqu'a ce jour,
a notre connaissance, il ne s’est trouvé aucun historien pour récu-
ser cette date fournie par Glaber de maniére irréfutable, bien
qu’elle ait été mise en discussion a plusieurs reprises. Lorsque
Conon attribue la convocation du synode de Montriond a I'évéque
Hugues de Bourgogne (1019-1037), rapporte-t-il une tradition
invraisemblable 2 Nous ne le pensons pas, bien au contraire. Car
la situation générale en Bourgogne transjurane, de 1033 a 1037,
justifiait absolument un effort pacificateur. D’autre part, une
réunion des prélats des provinces de Vienne et de Besancon au
bord du Léman parait peu probable avant la soumission du comte
de Geneéve en 1034 et méme encore dans les deux années sui-
vantes, quoiqu’il ne faille pas exclure 2 priori cette derniére
possibilité, En revanche, placer Montriond apres 'accession au
pouvoir de Henri III nous parait plus difficile. Marc Chapuis
avait déja été frappé par la convocation d'une telle assemblée
« dans le temps ot Henri III soumettait les derniers seigneurs
bourguignons ». Mais, comme il s’était rallié aux theéses de Stein-
dorff, il en tira une autre conclusion : « La réunion de Mont-
riond... montre que le régime politique, si fortement constitué
en Allemagne, ne parvint pas 2 s’établir en Bourgogne. Henri III,
griace auquel, selon Wipon, «la Bourgogne est en possession de
la paix, en la personne duquel elle veut contempler 'auteur de
cette paix » ne réussit pas, malgré ses fréquentes interventions
dans le pays, A faire régner 'ordre. La réalité est fort différente
de la flatteuse image donnée par le poete, et I’Eglise doit conti-

! Raoul Glaber..., p. 103.



nuer a2 pratiquer les méthodes dont elle avait usé sous la faible
monarchie rodolphienne. » t Les conclusions de Steindorff étant
démolies, ne pourrait-on pas faire créance a2 Wipon, comme 2
Glaber ¢ Tout deviendrait alors beaucoup plus plausible.

Il n’est cependant pas impossible non plus que la Tréve de
Dieu ait été proclamée 2 Montriond. Il existe méme une proba-
bilité en faveur de cette theése. En effet, la tréve est expressément
mentionnée dans la lettre de Raginbaldus? que 'on ne peut
dater avec plus de précision que Weiland : environ 1037-1041,
si 'on veut rester sérieux. Or, dans cette lettre, les prélats ne
proclament pas une tréve ; ils prient le clergé italien de recevoir
la tréve qu’ils ont eux-mémes déja adoptée et qu’ils tiennent
fermement. Déja — iam — mais depuis quand ? Cela, le texte
ne nous le dit pas. Remarquons aussi que le « eux-mémes » com-
prend explicitement les prélats et le clergé de toute la Gallia, et
qu’il faut donc inclure les prélats de Bourgogne dans ce «eux-
mémes ». Il se pourrait fort bien, si 'on s’en tient aux textes,
qu’il y ait eu un certain chevauchement entre les assemblées pour
la Paix de Dieu et celles pour la Tréve de Dieu. Kluckhohn, puis
Giesebrecht I'avaient déja noté 3.

Il est non seulement possible, mais encore probable, que la
Tréve de Dieu, déja adoptée et fermement tenue lors de la lettre
des prélats, ait été proclamée 3 Montriond, en ce qui concerne la
Bourgogne du Nord. Pour battre en breche la tradition rapportée
par Conon, 1l faudra des arguments trés sérieux, que nous atten-
drons probablement longtemps.

L’épitaphe de I'évéque Hugues de Bourgogne

Nous avons donné entierement le texte de 1'épitaphe de
1’évéque Hugues, tel que le rapporte Conon. Cet élément n’a pas
été utilisé par les historiens que nous avons cités et pourtant il
offre un intérét indéniable pour notre question, puisque les
lignes 7 et 8 font allusion 4 la Tréve de Dieu:

Atque Dei treugam constanti federe sanctam
Primus constituit cautius ut potuit.

 MaRrc CHAPUIS, Recherches sur les institutions politiques du Pays de Vaud du
XI¢ au XIII® siécle, 1032-1218, Lausanne 1940, dans Bibliothéque historique vau-
doise, t. 11, p. 70-72.

: Cf. supra, p. 44 et n. 1 et 3.

3 Cf, supra, p. 43, n. 5.



Le probléme de la valeur de cette épitaphe en tant que source
d’information doit évidemment étre posé. Quand ce texte de
I'épitaphe a-t-il été rédigé? Est-il possible que ce soit aprés la
mort de Hugues? Conon a-t-il vu personnellement la pierre
tombale ot se trouvait gravée l'épitaphe? N’en lut-il qu’une
copie ? L’aurait-il enfin inventée de toutes pieces? Autant de
questions auxquelles il est impossible de répondre avec certitude.
Essayons malgré tout d'y voir un peu plus clair.

Remarquons tout d’abord que Conon, dans sa Chronique des
évéques, donne seulement les épitaphes de six des vingt-cing
évéques qu’il énumere. Quelle raison aurait-il eue de limiter son
imagination 2 six cas s'il avait vraiment inventé ces textes ¢ D’ail-
leurs, le style fort différent de ces épitaphes nous permet déja
d’éliminer cette hypothese : il efit fallu alors que Conon fiit un
génie en fait de plagiat, ce que rien dans 'ensemble du Cartu-
laire de Lausanne ne permet de justifier. Il est donc fort probable
que Conon ait soit relevé lui-méme l'inscription sur la pierre
tombale de Hugues — qui fut, rappelons-le, enseveli dans le
cheeur de la cathédrale au c6té de son peére, le roi Rodolphe III
de Bourgogne — soit reproduit une copie qu’il avait entre les
mains. C’est d’ailleurs la conclusion 2 laquelle s’était arrété
Marius Besson lorsqu’il étudia 1'épitaphe de saint Maire, la
premiére des six rapportées par Conon .

Mais la pierre tombale de Hugues, si elle avait été posée peu
apres la mort de 'évéque, ou méme quelques années plus tard 2,
aurait-elle pu subsister jusqu’au temps de Conon ? Nous pouvons,
pensons-nous, répondre affirmativement. L’étude de Bach, Blon-
del et Bovy sur la cathédrale de Lausanne admet que la cathédrale
romane, commencée vers l'an 1000 et dans laquelle 1'évéque
Hugues fut enseveli, dura au moins jusqu’a la fin du XII¢ siécle
et rappelle que lorsqu’un nouveau chantier s’ouvrait, « les églises
condamnées A disparaitre étaient conservées le plus longtemps

1 MARIUS BESSON, L'epitaphium beati Marii Aventicensis, Turin 1904, p. 4
(Extr. de Atti della R. Accademia delle Scienze di Torino, XXXIX).

: Cf. la note de Waitz relative aux deux vers de l’épitaphe cités plus haut,
dans MGH, Script. t. XX1V, p. 799, n. 3 : Haec, epitaphium post factum esse, arguere
videntur. N'oublions pas, a ce sujet, qu'a I’époque ot Waitz publia cette remarque,
soit en 1879, les théses de Steindorff sur la date de la Tréve de Dieu a Montriond
commengaient 4 étre admises. Sa remarque peut fort bien n’étre due qu’'a cette
optique, dépassée aujourd’hui.



-
possible pour les besoins du culte » I, Il n’y a donc 2 priori aucun
motif de nier la possibilité qu'eut Conon de relever personnelle-
ment 1"épitaphe de Hugues, avant les transformations méme de
de la cathédrale. Sans vouloir trancher définitivement le pro-
bléme, nous jugeons trés probable que son texte est bien anté-
rieur 3 Conon, probablement méme du XI* siécle 2. C’est des lors
un argument de plus en faveur de la tradition qui fait 'objet de
notre étude.

Avant de conclure, disons encore quelques mots au sujet de
I'expression treugam... primus constituit, qui figure dans l'épi-
taphe. Le premier, c’est clair, mais ot ? A Lausanne? En Bour-
gogne ? En général en ce qui concerne la Tréve de Dieu ? Suivons
en cela la prudence du Pére Schmitt: « Son épitaphe lui fait
I’honneur d’avoir été le premier auteur de cette sainte paix. Il
faut sans doute 'entendre de la Bourgogne, dont la paix devait
lui étre 2 cceur. » 3 Ou encore d'un Martignier : « Ce prélat... eut
I'idée d’étendre aux dioceéses voisins du Léman les bienfaits de
la Tréve de Dieu... » 4 Nous avons déja dit que, a notre avis, il
n'y aurait aucune impossibilité 2 ce qu’il ait été le premier en
Bourgogne du Nord. Nous n’irons pas au-dela.

*
* *

Il est grand temps de conclure. La Tréve de Dieu proclamée
a2 Montriond reléve-t-elle de I"Histoire ou de la Légende ? Nous
ne serons probablement jamais en mesure de trancher la ques-
tion. Mais ce qui est sfir, c’est que nous sommes en face d’une
tradition valable, aussi valable pour le moins que nombre d’autres
traditions du méme genre sur lesquelles on a édifié I'histoire des
institutions de notre civilisation occidentale.

OLIVIER DESSEMONTET.

! EuGckNE BacH, Louls BLONDEL et ADRIEN Bovy, La cathédrale de Lausanne
Bile 1944, p. 51 et 305 (Les monuments d'art et d’histoire de la Suisse, XVI).

» Cf. BAcH, BLONDEL et Bovy, op. cit., p. 57, reproduction de la pierre funé-
raire d'un diacre de I’époque carolingienne. Cf. aussi RHV, 1916, p. 24 s.

3 P. MARTIN ScCHMITT, Mémoires historiques sur le diocése de Lausanne, dans
Meémorial de Fribourg, t. V, Fribourg 1858, p. 340.

4 DAVID MIARTIGNIER et AYMON DE CRrousAz, Dictionnaire historique... du canton
de Vaud, Lausanne 1867, p. 634.



	La Trêve de Dieu proclamée à Montriond sous Lausanne : état actuel de la question

