Zeitschrift: Revue historique vaudoise
Herausgeber: Société vaudoise d'histoire et d'archéologie

Band: 69 (1961)

Heft: 1

Artikel: Christ de Pitié et Christ-Eucharistie : recherches sur I'iconographie des
tabernacles muraux vaudois

Autor: Grandjean, Marcel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-52763

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-52763
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Christ de Piti¢ et Christ-Eucharistie

Recherches sur l'iconographie des tabernacles muraux vaudois

INTRODUCTION

On sait qu’a c6té des représentations tirées des récits authen-
tiques ou apocryphes des Evangiles, le Christ est le sujet de
nombreuses scénes non historiques, qui évoquent surtout la
fin des temps, le Jugement Dernier, et dont l'inspiration est
souvent apocalyptique. Fort en honneur au premier millénaire et
aux époques romane et gothique primitive, ces scénes se teintent
plus tard d'un nouvel esprit sous l'influence du réalisme et de
la sentimentalité religieuse. Cette transformation se manifeste
surtout dans les Jugements Derniers. C'est aussi 2 ce moment-1a
que le Christ de Pitié, alliant abstraction et réalisme, reprend
une nouvelle vie,

Une des principales caractéristiques de l'iconographie médié-
vale dans le pays de Vaud — dont il faut souligner encore une
fois I'importance au point de vue de la peinture médiévale en
Suisse occidentale * — est certainement la large place qu'y
gardent ces thémes non historiques. Jusqu'au XVe siécle et
jusqu’au début du XVIe siecle y sont aussi en honneur les théo-
phanies d’origine paléochrétienne ou byzantine: Agnus Dei,
Majestas Domini, Jugement Dernier, Déisis, 3 c6té d’autres
représentations anhistoriques de création plus récente : Trinité,
Christ de Pitié, ou Christ-Eucharistie. C’est de ces deux der-
niéres que nous allons parler plus spécialement en donnant les
résultats de nos premiéres recherches concernant la décoration
des tabernacles muraux vaudois.

1 Voir A ce sujet V.-H. BOURGEOIS, La peinture décorative dans la Suisse romande
et spécialement dans le canton de Vaud, dés l'époque romaine jusqu'au XVIII® siécle
(Lausanne, 1910), et surtout la trés utile publication de Monsieur Ap. DECOLLOGNY,
Trésors des églises vaudoises, anciennes peintures (Lausanne, 1958). Nous tenons a

exprimer notre gratitude 2 ce dernier, qui nous a fort aimablement procuré I'illus-
tration de cet article.

I MARS 1961



LLES TABERNACLES MURAUX DU XV°® SIECLE

Les tabernacles muraux — véritables sanctuaires permanents
des églises — ot étaient déposées en général 1’hostie consacrée
(Corpus Christi), les reliques et l'huile sainte, restent 1'objet
d’une sollicitude constante de la part des inspecteurs ecclésias-
tiques des le milieu du XVe siécle, et 'iconographie n’a guere
d’autres indications a cueillir dans les procés-verbaux des visites
pastorales : 2 peine trouve-t-on exigée parfois la présence, dans
I'église, d’une crucifixion 2 trois personnages et celle de 'effigie
du saint patron I,

Dés la visite du diocése de Genéve en 1443-1445, et
vraisemblablement sur un ordre venu de Rome, mais interprété
dans le détail par les autorités ecclésiastiques locales, les ins-
pecteurs épiscopaux demandent fréquemment la création d'un
tabernacle mural du c6té nord de l'autel, dans le chceur, vis-
a-vis de la piscine liturgique, ou la transformation de ceux qui
existent déjia. Plus rarement, il est fait mention de tabernacles
d’autel 2. Ce tabernacle s’appelle, dans le diocése de Geneve,

fenestra (1443-1445), armarium (1443-1445, 1481-1482, 1516-

! La date des procés-verbaux nous servira de référence. En voici la liste:
Procés-verbaux des visites pastorales du diocése de Lausanne : 1'original de celle de
416-1417, qui est aux Archives cantonales vaudoises, a été publié dans M.D.R.)
1I/11. Quant a celui de 1453-1454, qui seul nous intéresse ici, I’original en est con-
Iservé a la « Stadt- und Hochschulebibliothek » 2 Berne (Mss. Hist. Helv. III/115
et le texte en a été publié par fragments : pour ce qui concerne les cantons de Fri-
bourg, Soleure et Neuchitel, dans les Archives de la Société d’histoire du canton
de Fribourg, vol. I, p. 176-212, 251-327, 404-425 (texte abrégé) ; pour ce qui inté-
resse le canton de Berne dans les Abhandlungen des Hist. Vereins des Kantons Bern,
1843, 1'® année, p. 251-335; et pour Vaud, il en existe une copie manuscrite de
1919 aux Archives cantonales vaudoises, (A.C.V./Ac 5 bis). Nous avons travaillé en
partie sur ces transcriptions et en partie sur le texte original. Procés-verbaux des visites
pastorales du diocése de Genéve : les originaux des visites de I41I-1414, 1470-1471
(rien pour Vaud), 1481-1482 et 1516-1518, sont aux Archives d’Etat de Geneve,
qui possédent aussi un microfilm de celle de 1443-1445, dont le manuscrit est conservé
aux Archives d’Annecy. Les visites pastorales de 1412, 1481 et 1518 ont été étudiées
a d’autres points de vue que le ndtre, pour ce qui regarde la partie vaudoise du
diocese de Geneve, patr J.-P. CHAPUISAT, les Pouillés des paroisses « vaudoises » du
diocése de Genéve, XVe-XVlIe siécle, dans Revue d’hist. eccl. suisse, 1956, p. 367-387,
et Visites d'églises a la Céte et au Pays de Nyon, dans R.H.V., 1956, p. 49-64.
Notons que le diocése de Sion, auquel se rattachait une partie du canton de Vaud
actuel, n'a pas laissé de textes de visites pastorales médiévales.

* Nous ne voulons pas soulever ici la question des tabernacles d’autel ; notons
simplement qu’ils ne sont mentionnés qu’exceptionnellement dans le diocése de
Lausanne, alors qu'ils semblent avoir partagé avec les tabernacles muraux la faveur
de l'inspecteur du diocése de Genéve en 1443/1445 en tout cas.



— 3 —
1518), armatrium (1443-1445, 1470-1471) ou armatorium (1470-
1471, 1516-1518), et, dans le diocése de Lausanne, ciborium sive
almaliolum (1453), mais, en régle générale, jamais, dans ce sens,
tabernaculum . On a pris "habitude, chez nous, de le désigner
par le terme ambigu de crédence, qui évoque surtout un meuble
de bois, et auquel nous préférons la formule, plus précise, de
« tabernacle mural »,

Rappelons que les armoires eucharistiques gothiques, qu’on
nomme parfois « répositoires » ou « monstrances » sont de deux
types : tabernacles muraux, fréquents, selon Camille Enlartz,
dans 1’école rhénane et sa sphére d’influence, ou tabernacles-
tourelles. En Suisse, on rencontre surtout des tabernacles muraux ;
le canton de Vaud, en particulier, n’en a conservé que de ce type ;
en Valais pourtant, contrée toute proche, se voient encore des
tabernacles-tourelles (Valére) ou des types intermédiaires (Glis,
etc.) 3.

Le tabernacle mural consiste en une niche a placards pra-
tiquée dans le mur, close A l'origine par un vantail fermant 2
clef. Les textes des visites pastorales sont souvent assez précis
quant 2 sa forme; voici, par exemple, comment devait étre
aménagé un tabernacle mural dont on demandait la transfor-
mation en 1445 : Fenestra que est in pariete intra chorum a latere
sinistro altaris ab intus tota foderetur cum asseribus et fiat divise
in partes duas in qua de cetero teneatur corpus Christi in superiori

! Le terme de tabernaculum, peu fréquent, doit rarement signifier tabernacle
mural lorsqu’il est employé seul, mais bien tabernacle d’autel (1443/1445, fol.
235 V., 324 ; 1516/1518, fol. 373). Accompagné d’'un nom comme armatrium, dans
I'acception de « tabernacle », il prend le sens de « toit » (1443 /1445, fol. 306 v., 1453,
fol. 204.)

2 Sur les armoires eucharistiques, cf. : CH. RoHAULT DE FLEURY, La Messe, II
(Paris, 1883) p. 57-78 ; CamiILLE ENLART, Manuel d’archéologie francaise, architecture
religieuse, II, p. 852-855 ; R. DE LASTEYRIE, L’architecture religieuse en France, I'époque
gothique (1927), p. 460-462, p. 468-469 ; VINCENT FLIPO, Mémento pratique d’archéo-
logie frangaise, p. 278-279. — Pour la Suisse, RAHN, Geschichte der Bildenden Kiinste
in der Schweiz, p. 417-410.

3 En Haute-Savoie, on trouve aussi un exemple du type intermédiaire monu-
mental, a Sallanches (Revue de Savoie, 1958, p. 163-164, avec fig.). — Les inspecteurs
ecclésiastiques demandent parfois qu’on construise des tabernacles de pierre de
taille : peut-étre cette mention se rapporte-t-elle, dans certains cas, a ce genre d’édi-
cule, mais elle pourrait aussi n'étre qu'une allusion a une décoration architecturale
plus développée de simples tabernacles muraux ( faciant unum pulchrum armatrium
de lapidibus quadratis, 1443-1445, fol. 287, voir aussi fol. 216, 325, 335 V.; unum
armatrium (...) de bonis lapidibus sculptis, 1481-1482, fol. 333 v., voir aussi 411 et
1470-1471, fol. 230.)



— 4 —
eius parte et reliquie et in inferiori olea sacra ab extra (...) claudatur
cum hostio et sera '...

Une lampe devait brfiler continuellement devant le taber-
nacle,

ICONOGRAPHIE ET DECORATION DES TABERNACLES VAUDOIS

Au sujet de la décoration, une remarque préliminaire s’im-
pose. Apres la lecture des proceés-verbaux des visites pastorales,
on peut dire que les inspecteurs ecclésiastiques des diocéses de
Geneve (1443-1445) et de Lausanne (1453), qui ont eu la charge
de faire appliquer les directives concernant les tabernacles,
I'ont fait de facon fort différente.

Celui de Genéve — Barthélémy Vittelleschi, évéque de
Corneto — n’est parti avec aucune idée précongue, sinon celle
d’exiger dans chaque église un emplacement digne et sir pour
conserver le Corpus Christi et un embléme pour indiquer nette-
ment cet emplacement 2 : cela ressort des titonnements mémes qui
se manifestent dans ses injonctions. Tantdt il choisit de faire
exécuter un tabernacle mural, tantdt un tabernacle d’autel,
tantdt il laisse le libre choix aux paroissiens 3. Tout aussi visibles

sont ses hésitations a propos du sujet de la peinture qui doit
décorer ces tabernacles et du lieu qu’elle doit occuper. Il exige
parfois qu’il y ait une peinture au-dessus du tabernacle 4, parfois
aussi que la porte du tabernacle elle-méme soit peinte s ou, le

lus souvent, qu’elle soit recouverte d’une étoffe peinte 6, Quant
q P

I 1443-1445, fol. 70. — Il n'est jamais fait mention de tabernacle « a lunette »,
comme on en voit parfois ailleurs.

2 Cette indécision primordiale se reflete dans les remarques générales, qui ne
viennent d’ailleurs — fait a4 souligner — qu’au fol. 272 v. du procés-verbal de la
visite de 1443-1445.

3 L’alternative est laissée, par exemple, en 1443-1445, au fol. 215, 218, 224, et
au fol. 272 v. (generalis notitia ).

4 Super ipsam fenestram... 1443-1445, fol. g v., voir aussi fol. 11, 15 v., 16, 17.
Cette maniére de décorer, il va sans dire, ne peut s’appliquer qu’'aux tabernacles
muraux.

5 Et super ianuam pingi faciant... 1443-1445, fol. 29, voir aussi fol. 30, 32, 111.

6 Ponant unum pannum condecentem ante fenestram... 1443-1445, fol. 58 v.; voir
aussi fol. 61 v., 88, 04, 102, 129, 139, etc. C’est d’ailleurs cette formule que rappellent
les inspecteurs des visites postérieures, quand les ordres de leurs prédécesseurs
n'ont pas été exécutés, ce qui était fréquent. Le mot ordinaire est pannus, que 1'on
rencontre dans toutes les visites 3 partir de 1443 ; mais on se sert aussi de termes
comme cortina (1443-1445), mantile (ibid.), velum (1470-1471, 1481-1482), pal-
lium (1481-1482) ou tela (1470-1471, 1481-1482, 1516-1518). — Ce «rideau» doit
étre ’ancétre du conopé actuel.



— 5 —
au sujet de la décoration lui-méme, l'inspecteur se contente
d’abord de réclamer une peinture emblématique sans indication
stricte d’ordre iconographique (talem picturam ex qua evidenter
cognoscatur illic collocatum esse corpus Christi) *; puis, apres
avoir visité une quinzaine de paroisses, vaudoises d’ailleurs, il
précise que cette peinture devra représenter le calice et 'hostie ;
reprenant ensuite un théme qui devait exister déja auparavant
dans une église du Pays de Gexz et qu'il juge probablement
bien adapté, il se met A réclamer systématiquement une repré-
sentation du Christ avec le calice et 1’hostie ; 2 'extréme fin de
sa visite, 1l demande encore, en plus de ce théeme, la peinture
d’'une devota figura 3. |

Au contraire, Francois de Fuste, évéque de Grenade, et
Henri de Alibertis, abbé de Filly, visiteurs du diocése de Lausanne,
ont, dés le départ, une idée trés précise de leurs exigences, tout
au moins en ce qui concerne les tabernacles: ils s’en tiennent
dans presque tous les cas au tabernacle mural et 3 un sujet
iconographique qu'ils semblent bien connaitre et dont ils donnent
une description définitive, relativement compléte, des la deuxieme
paroisse visitée : celui du Christ-Eucharistie, qui doit étre placé
au-dessus du tabernacle +. Ils ne parlent pas de « rideau » peint.

A co6té des divers thémes que nous venons d’évoquer, les
procés-verbaux mentionnent incidemment comme décoration
de tabernacle I’Agneau de Dieu et la Croix, Nous allons reprendre
systématiquement tous les types iconographiques, en cherchant

I 1443-1445, fol. g v., aussi fol. 12.

2 A Moens, prés de Ferney-Voltaire : en effet, 'inspecteur passant dans cette
paroisse ne demande qu'un aménagement du tabernacle mural (parent fenestram
corporis Christi de intus cum asseribus et fiat desuper parvum tectulum de nemore,
1443-1445, fol. 28 v.) alors que, plus loin, parlant du tabernacle mural de Bossey
(Geneéve), il demande que la porte en soit peinte cum Christo calice et hostia prout
est in Moyns (ibid. fol. 30). C’est donc qu’il devait exister dans l’église de ce village
une représentation proprement christique de I'Eucharistie, antérieure a la visite de
1443-1445.

3 Et super ipsum armatrium in pariete depingatur aliqua devota figura et ante
armatrium predictum teneatur semper appensus pannus depictus cum Christo, calice
et hostia : 1443-1445, fol. 317 v., voir aussi 326 v., 320.

1 1453 : ab extra super eo (ciborio), ab extra desuper ipso ciborio, etc. — A
Promasens, la premiére église visitée, ils réclament déja un Christ-Eucharistie, mais
d'un type un peu différent de celui qui deviendra la régle dés la deuxiéme paroisse ;
un Christ semblable devait étre peint a 1’église de Rue, annexe de Promasens (1453,
fol. 1, fol. 3, voir notes 3, p. 14 et 3, p. 18).



— 6 —

2 en connaitre la popularité et en étudiant les exemples qui s’en
sont conservés. Nous traiterons ensuite rapidement des décora-
tions de tabernacles gothiques qui subsistent, mais qui n’ont
pas de correspondance dans les visites pastorales romandes.

A ce propos, il convient de remarquer que cette recherche
ne se limitera pas aux indications données lors des visites des
églises vaudoises, mais tiendra compte aussi des renseigne-
ments qui apparaissent ailleurs, car ce qui s’exprime 2 propos
des autres régions des dioceses de Lausanne et de Geneéve reflete
probablement autant les réalités vaudoises que des injonctions
particuliéres, qui ne furent certes pas toujours suivies d’effets.

1. L’Agneau de Dieu

La mention de cet Agnus Dei, qui n’est demandé qu’une
seule fois, et dans le diocése de Geneéve, est trés tardive, puis-
qu’elle ne date que du début du XVI« siecle *. Aucun vestige de
tabernacle mural vaudois ne porte, 4 notre connaissance, une
décoration de ce genre, qui est par contre assez fréquente sur
les clefs de vofite des chceurs ou des chapelles (Grandson, Chillon,
Montet, Treytorrens, église paroissiale de Payerne, etc.).

2. La croix et le crucifix

Une croix (ou un autre motif) doit étre placée sur le tabernacle
de Donatyre, qui est, fait exceptionnel pour le diocése de Lau-
sanne, en bois. La croix ne dut que trés rarement former la
seule décoration du tabernacle : en 1443-1445, on réclame une
fois un tabernacle de pierre en forme de clocheton portant la
croix au sommet, mais il devait étre orné lui-méme d’une pein-
ture. Lors de la méme visite, I'inspecteur demande une autre

t Fieri faciant unum agnum cum tela vel pagno depictum ad ponendum ante
armatorium, 1516-1518, fol. 18, On rencontre, en Suisse, des tabernacles muraux
décorés de ce théme : sculpté, il surmonte celui de Lohn, par exemple (Kunst-
denkmdler der Schweiz, abrégé en KDS, Schaffhouse III, p. 115). Un lien étroit
unit le symbole de 1"Agnus Dei, la Victime, et le Christ de Piti¢, qui est, comme
nous le verrons plus tard, un motif commun sur les tabernacles muraux. Ce lien
s’exprime explicitement dans un bas-relief en bronze, allemand, du musée de Berlin,
de la seconde moitié du XVe siécle, qui porte, au-dessous de la représentation de
I"Imago Pietatis les paroles : Ecce Agnus Dei (Cf. G. voN DER OSTEN, Der Schmerzens-
mann, Berlin, 1935, n° 169).



-
fois que l'on place une croix sur un tabernacle d’autel, ce qui
est depuis devenu habituel 1,

La croix, inconnue en peinture sur le tabernacle mural,
s'y voit en sculpture : 2 Ollon, par exemple, qui dépendait de
I'abbaye nullius de Saint-Maurice-d’Agaune, a Curtilles (mar-
telée), a Bretonniéres. Quant au terme de crucifixus, mentionné
a plusieurs reprises 2 partir de 1470-1471, il se rattache le plus
souvent, a notre avis, 2 l'iconographie du « Christ de Pitié»
que nous étudions plus loin. Ce qui ne veut pas dire que le
crucifix n’ait jamais été utilisé pour décorer les tabernacles
muraux. Si1 on ne le trouve pas dans le Pays de Vaud, on le
rencontre pourtant en Savoie 2.

Notons que ce symbolisme de la Croix et de la Crucifixion
allié 2 'Eucharistie s’exprime aussi dans les calices, les paténes
et les ciboires sur lesquels on voit gravée une croix (Poliez-le-
- Grand, Penthalaz, Yvonand, Romainmotier, Ollon, Gryon,
Vers I'Eglise, etc.)3 ou méme la crucifixion (Belmont-sur-
Lausanne, Bretonnieéres, etc.) 4.

3. Le calice et I’hostie

Le calice et la croix, embléme trés matériellement eucha-
ristique, qui est demandé dés 1443-1445 dans le diocese de
Genéve seulement, cede trés vite la place, nous l'avons vu, au
sujet plus développé du Christ avec le calice et 1'hostie. On le
mentionne au début de la visite, dans quelques paroisses de la

t Ciborium sive almaliolum ligneum in quo reponitur corpus Cristi in quadro
tuxta altare a parte evangelii affingatur et fiat una crux vel aliud signum desuper ad
denotandum quod ibidem sit Eucharistia Cristi, 1453, fol. 114 ; 1443-1445, fol. 306 v.,
308.

2 Par exemple, a Sallanches (Cf. n. 3, p. 3), un Christ en croix sculpté domine
I'imposant tabernacle monumental. A Hautecombe, 1’ancienne porte du tabernacle
du XVe¢ siécle est peinte d’une crucifixion de godit italien dans un cadre flamboyant
finement travaillé (Revue de Savoie, 1957, p. 168, fig.)

3 Des chapelles de la cathédrale de Lausanne possédaient en 1529 des calices
du méme genre, par exemple a l'autel de Saint-Michel : unus calix argenteus cum
patena boni valoris in quo est affixa quedam parva crux in pede eiusdem calicis depicta
aurea non tamen elevata (A.C.V., Ac 15/2, fol. 172 v.; voir aussi 176 v., 243, 276).

4 Le trésor de la cathédrale de Lausanne renfermait aussi des calices ornés de
cette maniére, par exemple a la chapelle de Saint-André, en 1529 : unus calix argen-
teus cum patena etiam argentea pulcer magni valoris seu extimacionis in quo est imago
parva crucifixi elevati in pede eiusdem affixi (A.C.V., Ac 15/2, fol. 108 v. sq., voir
aussi 312, etc.)



. -

région vaudoise du dioceése ', Les visites postérieures ne l'indi-
quent qu’assez rarement 2, Le canton de Vaud n’a pas conservé
de décoration de tabernacle de ce genre, mais il se pourrait que
la peinture du tabernacle de 1’église de Saint-Gervais, 2 Geneve
méme — et qui est actuellement cachée derriéere l'orgue —
appartienne a ce genre d’iconographie 3.

4. Christ de pitié

Mais le plus souvent, les visiteurs demandent une représen-
tation du Christ en personne, Christi ymago 4, ou, avec plus de
détails, une représentation du Christ avec le calice et 1"hostie s.
Il y a plusieurs fagcons d’interpréter cette injonction. Le pays
de Vaud en donne deux versions: 1'une, que nous pourrions
appeler « genevoise », est une variante du Christ de Pitié, et
I'autre, que nous pourrions nommer «lausannoise », est une

I 1443-1445, fol. 15 (Trélex), 15 v. (Gingins), 16 (Crassier), 18 (Commugny).

2 1470-1471, fol. 116, 120 V., 125, 158, 158 v., 170, 252 V., etc.; 1481-1482,
fol. 388 v., 389 v., 3094 v.

3 Ce tabernacle mural était décoré de peintures, a demi disparues — il en
reste la moitié droite — qui devaient représenter, de chaque cdté de la niche, un
ange thuriféraire, et, au-dessus d’elle, deux autres anges volants tenant un « soleil
flamboyant », (Description des fragments subsistant par W. DEONNA, et illustration,
dans Genava, 1943, p. 103, et pl. V, 2). Il se pourrait, et ceci est une opinion per-
sonnelle, que la décoration ait été limitée A I’encadrement, et que le soleil flamboyant
ait entouré le calice et l’hostie, frappée peut-étre des lettres ihs, pour expliquer
I’auréole flammée : on aurait eu 13, en attendant le Christ-Eucharistie vaudois, une
exaltation compléte du calice et de I'hostie. Ce tabernacle est postérieur a 1446,
date de la visite de 1'église de Saint-Gervais, dont le protocole reste dans des termes
vagues en ce qui concerne le sujet de la décoration, mais précise le lieu qu’elle devait
occuper : Desuper vero armatorium et circumcirca depingatur sive sculpatur aliqua
devota historia Ihesu Cristi ad denotandum quod ibi est sanctissimum eius corpus (A.E.G.,
Titres et droits Evéché, Visites de cures et d’églises, n° 5, fol. 13 v.). Notons en
passant que c’est ici la seule allusion que nous possédions a la possibilité de décorer
le tabernacle mural d’une sculpture figurative. — Bien que non directement destinées
a la décoration d’'un tabernacle mural, les peintures, complexes et enchevétrées, qui
remplissent une bonne partie de la paroi nord du cheeur de Romainmdtier, pourraient
peut-étre ressortir aussi, partiellement, 3 ce théme de l'exaltation de |’Hostie :
mais, dans I’état actuel de la fresque, il est impossible de se prononcer (ill. dans
Ap. DECOLLOGNY, op. cit., fig. 36). — Cette forme d’iconographie n’est pas particuliére
a la Suisse romande. L'Italie en offre une variante originale : des tabernacles muraux
y sont décorés de bas-reliefs montrant, entre des angelots, le calice surmonté de
I’hostie sous I’apparence d’un putto debout, parfois entouré d’une auréole (Santa
Cristina a4 Bolséne, Cathédrale de Cortona, appartements des Borgia au Vatican,
etc.).

4 1453, passim, -

5 Christus cum calice et hostia (1443-1445 ; 1470-1471 ; 1481-1482), ymago
corporis Christi cum calice et hostia (1470-1471 et 1481-1482), effigie corporis Christi
et calice (1516-1518), etc.



o G n
représentation unique en son genre, le Christ-Eucharistie,
dont nous parlerons plus loin 1,

L’iconographie du Christ de Pitié, concue comme ornement
du tabernacle mural, absolument étrangére a ce que nous savons
des directives épiscopales de Lausanne, est exigée surtout lors
de la visite du diocése de Genéve en 1470-1471 ; elle est indi-
quée de facon trés sommaire: les inspecteurs se bornent a réclamer
que le tabernacle soit recouvert d’une « étoffe » peinte montrant
le crucifixus, le calice et 'hostie : fiat pannus in armatrio Corporis
Cristi decenter depictus ymagine crucifici calice et hostia 2. Il doit
s'agir en fait, en régle générale, et ceci est confirmé par les autres
éléments dont nous disposons, du Christ de Pitié, représentation
non historique, mais pourtant profondément réaliste, du Christ
souffrant apres la crucifixion 3,

Christ de Pitié de Penthalaz

Un exemple de ce Christ crucifié se voit encore sur le mur
septentrional du cheeur de l'église de Penthalaz+. La fresque
est incompléte dans sa partie inférieure : elle devait s’étendre
une dizaine de centimétres plus bas. Elle appartenait 2 'ensemble
décoratif d'un tabernacle mural, caché maintenant sous des
boiseries, mais elle ne le surmontait pas directement, se dévelop-
pant dés l'angle supérieur droit du tabernacle.

I Rappelons une fois de plus l'existence de la frontiére de 1'’Aubonne, qui,
comme 1'a montré Monsieur Edgar Pelichet, partage le territoire vaudois dés la
préhistoire, et reste, au moyen 4ge, la limite des diocéses de Genéve et de Lausanne,
qui relevent d’archevéchés différents. Il n’est donc pas étonnant de retrouver trace
de cette division jusque dans l’iconographie médiévale qui dépend en partie de
"autorité épiscopale, comme nous le voyons dans cette étude.

2 1470-1471, fol. 168 v., cf. aussi 167v., 175 v., 185, 209, 227 v., etc. Plus
rarement par contre dans le protocole de la visite de 1481-1482, par exemple au
fol. 15 v., 70 v.

3 Il est certain que le terme de crucifixus doit étre pris ici dans son sens passé :
le Christ qui a été crucifié, qui a subi la Passion, qui en reste marqué, autrement
dit surtout le Christ de Pitié ; Du Cange dit : Crucifixus : cruce insignitus. Ce terme
se distingue donc de crucifixus au sens présent de Christ attaché a la croix, que l'on
trouve par exemple dans le texte de la visite de 1481-1482, fol. 364, ol1 les inspecteurs
réclament unam crucem nemoream cum ymagine crucifixi elevatam ad infirmos
deputandum. 1l ne doit pas non plus étre confondu avec celui de crucifixum, le crucifix.
Le méme protocole fait appel vraisemblablement aux deux derniers sens, lorsque
les visiteurs exigent que les paroissiens fieri faciant ymaginem crucifixi et ipsum cruci-
fixum novum (1481-1482, fol. 78 v.).

4 Ap. DECOLLOGNY, op. cit., p. 108-110, fig. 46.



(AuouUUS(L PY AL AYU 9igau uoIL))

uid op ISUYD — zvppyIusd




On y voit le Christ dolent, téte penchée sur 1'épaule droite,
bras croisés, sortant 3 mi-corps du tombeau et se détachant
sur une croix nue. Le tombeau est placé sur une table d’autel,
sur le bord antérieur de laquelle est posé le calice. Deux anges
céroféraires, dont manque le bas du corps, encadrent la compo-
sition. Le calice, qui est censé recueillir le sang coulant des
plaies du Christ, exprime nettement le cOté eucharistique de
la scéne et correspond 2 l'iconographie exigée dans la visite
pastorale genevoise. Les anges, par contre, proviennent peut-
étre de la version lausannoise, que 'on aurait attendue intégra-
lement dans ce village dépendant du diocese de Lausanne =,

Cette composition ne se rencontre que rarement dans notre
contrée pour des ceuvres de cette dimension, ce qui rend plus
frappante encore 1’analogie qui lie ce Christ de Pitié de Penthalaz
a un bas-relief de noyer du Musée historique de Berne, datant
de 1430 environ et qui proviendrait de la Suisse occidentale 2.

Romuald Bauerreiss, le premier, a fait ressortir le caractere
profondément eucharistique de cette Imago Pietatis, caractere
qui se manifeste soit explicitement par la présence, prés du
Christ de Pitié, du calice, dans lequel son sang s’épanche, comme
ce devait étre le cas 4 Penthalazs, soit implicitement dans le

I Comme le texte de la visite de 1453, fol. 362, réclamait pour Penthalaz une
autre représentation, celle du Christ-Eucharistie que nous verrons plus loin, nous
pouvons nous demander si nous n’avons pas affaire 1a a 'ccuvre d’un peintre qui
travaillait d’habitude pour le diocése de Genéve et qui aurait importé a Penthalaz
un théme qu’il connaissait mieux.

> BAIER-FUTTERER, Bemerkung zu einigen Bildwerken im Bernischen Histo-
rischen Museum, Jahrbuch des Bern. Hist, Mus. XV, 1935, p. 5-6, fig. 1. — J. Baum,
Inventar der Kirchlichen Bildwerken des Bern. hist. Museums in Bern, p. 24-25,
fig. 19. — Il était auparavant dans une collection de la Motte. La scéne s’y ordonne
de la méme fagon qu’a Penthalaz, bien qu’elle soit encadrée d’une légére arcature
flamboyante, mais il n'y a pas de calice et les bras de la croix portent la lance et le
fouet qui n’apparaissent pas i Penthalaz.

3 ROMUALD BAUERREIS, Pie Jesu, das Schmerzensmannbild und seine Einfluss
auf die Mittelalter Frémmigkeit (Munich, 1931), spécialement p. 5. — G. VON DER
OsTEN, Der Schmerzensmann (Berlin, 1935). En Allemagne, par exemple, le calice
est aux pieds du Christ et recueille le sang qui gicle de la plaie de son flanc; ou
bien ce sont des anges qui tendent le calice, ou encore le Christ lui-méme qui regoit
dans un calice son propre sang. Des thémes analogues se rencontrent sur les taber-
nacles muraux italiens, souvent multipliés et sous des dehors « quattrocentesques » :
Christ de Pitié, sous diverses formes, parfois aussi avec le calice, calice et hostie
vivante sous l'aspect du petit Enfant Jésus (voir fin note 3, p. 8), accompagnés
d’'un peuple d’anges et d'angelots (J. BRAUN, Baukunst und dekorative Plastik der
Friihrenaissance in Italien, Stuttgart, 1926, p. 271, 276-277). Barthélémy Vittelleschi,
évéque de Corneto, inspecteur du diocése de Genéve, dut se souvenir de ces thémes
durant la visite de 1443-1445.



lieu choisi, au XV e siecle, pour une telle décoration : cette scéne
accompagne d’abord le tabernacle mural, puis s'inscrit plus
tard sur la prédelle du retable qui surmonte l'autel et le taber-
nacle, endroit ot avait eu lieu, selon la tradition, 1'Apparitio
Christi romaine sous la forme du Christ de Pitié durant la célébre
messe de saint Grégoire, dont nous parlerons plus loin, On
rencontre aussi ce théme sur les ostensoirs gothiques, qui sont
en quelque sorte des tabernacles portatifs. Les diverses contrées
de la Suisse ne font pas exception i cette régle iconographique
et 'on y dénombre encore quelques tabernacles muraux des
XVe et XVIe© siecles, des prédelles et des ostensoirs ornés de
I’'image du Christ de Pitié 1,

Mais cette iconographie n’est pas uniquement liée a I’Eucha-
ristie ; c’est une image de piété qui partage avec d’autres la
vénération populaire. Aussi la retrouvons-nous, en Suisse 2 et
méme dans le canton de Vaud, en d’autres endroits de l’église,
sans lien direct avec ’Eucharistie. Ainsi les reliefs qui décorent
un certain nombre de cloches vaudoises datant pour la plupart
du début du XVI® siécle — et que 'on nomme trop souvent
Ecce Homo, alors que ce dernier théme évoque une scéne histo-
rique, un moment précis de la Passion — ne sont-ils que des
représentations en buste du Christ de Pitié entouré des instru-
ments de la Passion. Cette ornementation campanaire se voit,

t Citons, par exemple, en sculpture, [’édicule flamboyant surmonté du Christ
de Pitié debout, en ronde bosse, accompagné au-dessous du tabernacle de 'inscrip-
tion eucharistique : hic est panis qui de celo descendit, a 1'église Saint-Oswald de
Zoug (KDS., Zoug II, p. 238) ; le fragment de bas-relief de 1495 représentant le Christ
en buste de I'église de Hasle (KDS., Lucerne I, p. 114) ; en peinture, le Christ de
Pitié debout, a 1'église de Luzein (entre 1487 et 1496, KDS. Grisons II, p. 104, 106),
a I'église de Saint-Georges de Stein-am-Rhein (KDS. Schaffhouse II, p. 71), a
I"église d’Ettiswil (KDS., Lucerne V, p. 87-89). On la retrouve sur les prédelles de
Pfifers (KDS. Saint-Gall, I, p. 230), de Panix (KDS., Grisons IV, p. 300) et sous
forme de statuettes sur I'ostensoir de Jost Schaeffli 3 Fribourg (KDS., Fribourg II,
p. 291), sur celui de l'église paroissiale de Glaris (Rev. suis. d’art et d’arch., 1959,
p. 76, pl.) sur celui de 1"église d’Alpnach (R. DURER, Die Kunstdenkmdler des Kantons
Unterwalden, Zurich, 1928, p. 13), etc., et, sous la forme d'un médaillon gravé,
sur celui de ’église Saint-Oswald de Zoug (KDS., Zoug II, p. 272).

2 Par exemple, bas-relief des fonts baptismaux d'Holderbank, vers 1475 (KDS,
Argovie II, p. 35), ou sur le mur extérieur de |’église, sous la forme de la Feier-
tagsheiligung, ot l'on voit un Christ de Pitié debout, planant au-dessus du sol,
entouré des instruments de travail dont l'usage est proscrit le Jour du Seigneur,
a Waltenburg (KDS, Grisons IV, p. 334) ou 4 Sutsaslia (ibidem, p. 384), ou encore
comme simple image de piété, en peinture, 3 Flums (KDS, Saint-Gall I, p. 41),
a Hofstetten (KDS, Soleure III, p. 328), etc.



ou se voyait, par exemple, 3 Aigle, Allaman, Denens, La Tour-
de-Peilz, Yverdon (1491) Daillens (1497), Goumoens-la-Ville
(1501), Jongny (1504), Luins (1507), etc.

Le Christ de Pitié prit un développement fort original en
Allemagne sous la forme de la statue isolée, en pied, du Christ
souffrant qui emprunte diverses attitudes: il recueille méme
parfois, dans un calice, le sang jailli de sa plaie au flanc, nous
y reviendrons plus loin., On doit avoir un reflet de ce courant
germanique dans le bas-relief du Christ aux cinq plaies d'un
dorsal des stalles de l'église Saint-Etienne de Moudon, dues
au ciseau de Peter et Mattelin Vuarser (1501-1502) et dans une
statue du Christ de Pitié, debout, de 1’église de Romont, beaucoup
plus tardive. Eugéne Bach signale aussi la dévotion aux cing
plaies du Christ illustrée par un écusson portant I’embléme
des cinqg plaies, visible sur les stalles des Montfaucon a la cathé-
drale de Lausanne (1509): L’origine du Christ de Pitié est
encore peu claire. Il est certain qu’il a existé bien avant le
XVe siecle: on parle d'un prototype byzantin du XII¢ siécle.
A la fin du moyen 4ge, le Christ de Pitié prend une vie nouvelle
en Italie, et de 12 en France et en Allemagne, grice 3 une inter-
prétation en rapport avec une vision de saint Grégoire, dont une
image, vénérée a 1'église Sainte-Croix-de-Jérusalem a2 Rome et
abondamment reproduite par la gravure, popularise le théme.
D’un autre cdté, on remarque qu’assez tot dans l'art chrétien
occidental, le Christ triomphal, d’essence apocalyptique, d’abord
analogue au Pantocrator byzantin, se met, sous une inspiration
plus évangélique, a revétir I'aspect qu'aura plus tard le Christ de
Pitié, La métamorphose est accomplie déja au Jugement Dernier
du portail de Beaulieu (XII® siécle) : Romainmotier et Payerne
en offrent chez nous des exemples typiques.

Les Christs de Pitié sortant du tombeau, comme dans la
peinture de Penthalaz et le bas-relief des collections bernoises,
appartiennent 2 la tradition byzantino-romaine. C'est surtout
sous cette forme que le Christ apparait dans les représentations
de la vision de saint Grégoire, par exemple, a la chapelle de
Bad-Ragaz en Suisse (seconde moitié du XVe sieécle) 2, sur

 E. BacH, L’Eglise Saint-Etienne de Moudon, Lausanne, 1930, p. 33. —
id. Les stalles gothiques de Lausanne, Lausanne, 1929, p. 18.
: KDS, Saint-Gall, I, p. 296-297.



I'image vénérée a Sainte-Croix-de-Jérusalem, connue par une
gravure d’Israél van Mecheln s, et sur la peinture que nous
allons étudier maintenant,

La Messe de saint Grégoire de Champvent

L’iconographie imposée pour les tabernacles muraux vau-
dois a pu étre interprétée plus librement par les seigneurs pour
leur chapelle particuliére, et les intentions épiscopales, qui ne
sont plus impératives en ce cas, ne jouent que le rdle moteur
d’'une mode. C’est ainsi qu’'on peut expliquer la présence d’une
véritable « Messe de saint Grégoire » dans la chapelle de la
tour nord-est du chiteau de Champvent 2. Elle se déroule non
pas sur la «crédence», décorée d’'une Annonciation, mais sur
la piscine liturgique. On distingue encore, malgré 1'état vétuste
de la fresque, saint Grégoire, accompagné de deux acolytes,
célébrant 1'office, et le Christ qui lui apparait 3 mi-corps dans
son tombeau, Cette scene devait étre beaucoup moins fréquente
que le simple Christ de Pitié, dont elle forme la rédaction la plus
compleéte, mais aussi la plus anecdotique.

5. Le Christ-Eucharistie

Le théme tres rare, sinon inédit, que nous appelons ici, par
commodité, Christ-Eucharistie, est le plus intéressant de cette
série, La définition sommaire (Christi ymago) citée plus haut
avec ses variantes (Christus cum calice et hostia, etc.) peut s’y
rapporter ;: elle rappelle les composantes de cette scéne intem-
porelle, dont la description étendue et relativement précise ne se
rencontre que dans les proces-verbaux de la visite du diocese
de Lausanne en 1453, ot elle revient a intervalles réguliers :
Christi ymago tenens calicem et hostiam desuper benedicens una
cum duobus angelis ad dextram et sinistram partes existentibus

duosque cereos ardentes depictos cum reverentia debita tenentibus 3.

1 E. MALE, L'art religieux a la fin du moyen dge, p. 93.

> Ap. DECOLLOGNY, op. cit., p. 118, fig. 49; V.-H. BourcGeois, Au pied du
Jura, Yverdon, 2¢ édition, fig. 19, 20.

3 Texte donné pour l'église de Morlens (Fribourg), la deuxiéme paroisse
visitée : 1453, fol. 4 v. Cf. aussi ibidem, fol. 13, 39 v., 61 v., 78 v., 92 v., 107, 144,
147, 152, 219 V., 239, 241, 243, 256 v., 267, 275 v., 278 v., 209, 306 ; mais on se
contente d’ordinaire de renvoyer a la description antérieure, en demandant la pein-



La pseudo- « sainte Barbe » de l'église des Bénédictins de Grandson

La chapelle nord de 'église de Grandson montre, au-dessus
du tabernacle aménagé dans la paroi orientale, une peinture
murale qui concerne notre étude, malgré 1'identification cou-
ramment admise de la figure principale avec sainte Barbe :.
Avant de parler de l'analogie étroite qui lie cette peinture 2 la
description de 1453, et sur laquelle se fonde la nouvelle attribu-
tion iconographique que nous proposons, nous allons esquisser,
en quelques lignes, une réfutation de l'ancienne interprétation.

Constatons d’abord qu’on ne peut se fier A I’état actuel pour
procéder a I’étude de cette peinture, La fresque était fort endom-
magée lors de sa découverte: des pans entiers — dont une
bonne partie du visage, actuellement imberbe — ont été mani-
festement reconstitués. Le caractére trés féminin de la compo-
sition peut s’expliquer déja uniquement par 13, et ne dater que
d’hier,

Quelques remarques au sujet de l'iconographie, maintenant.
Il est vrai que sainte Barbe peut avoir parfois pour attribut un
calice avec l'hostie, surtout dans l'art germanique 2, mais sur
la chaise du prieur de Grandson, on remarque une autre repré-
sentation, traditionnelle, et francaise, celle-1a, de sainte Barbe a
la tour. Il semble bien improbable que deux formules icono-
graphiques si diverses aient pu exister dans le méme édifice, qui
n’est pas une cathédrale. Le caractére christique de la figure
centrale est corroboré par deux faits, eux, incontestables: le
manteau rouge que revét la pseudo-sainte est souvent ’apanage
du Christ, et les deux anges, qui sont comme un résumé de

ture d’une Christi ymago ut supra, ou simplement en indiquant ut supra. Seul le
texte écrit pour la premiére église visitée, Promasens, est en partie différent de
celui que nous venons de rappeler. Nous reviendrons plus loin sur cette variante,
voir p. 18 et 20.

! CHR. ScHMIDT, Wandgemdlde in der Kirche zu Grandson, dans Indicateur
suisse d’antiquité, 1897, p. 67-70, avec croquis, plan de situation dans le texte, et
dessin de 1'état lors de la découverte, pl. IV. Elle est située 4 234 cm. du sol, et
mesure 170 cm. sur 143 cm. Cet auteur la fait remonter au début du XVI¢ siécle. —
Voir aussi : V.-H. BourGEeo1s, Au pied du Jura, p. 186. — Ap. DECOLLOGNY, Trésors
des églises vaudoises, p. 52-54.

2 E. MALE, op. cit., p. 191-192 ; L.. REAU, Iconographie de I' Art chrétien, 111 a,
p. 173. Il y eut, 3 Grandson méme, dans 1’église des Cordeliers, un exemple de
sainte Barbe au calice dans le retable peint en 1517 par Nicolas Manuel Deutsch
(C. pE MaNDACH et H. KoEGLER, Nicolas Manuel Deutsch, p. XVIII-XX, pl. 25 sq.).



Grandson — Christ-Eucharistie

(Cliché prété par M. Ad. Decollogny)



I’armée céleste, ne peuvent honorer des saints ordinaires, puisque
cette forme de glorification est réservée au Christ et A sa Mere,
que 'on vénere comme la domina angelorum.

Cela dit, revenons au vif du sujet. Le texte de la visite de
1453, que nous avons cité in extenso plus haut, correspond
point par point a la description que l'on peut faire de cette
fresque. Le Christ tient le calice sur lequel s’éléve 1'hostie ;
a droite et 2 gauche deux anges portent des cierges. Comme,
dans 1’état actuel de la peinture, la main n’existe plus, il n'y a
que l'allusion a la bénédiction qui ne se puisse vérifier. Mais
le geste amorcé peut bien étre celui de la bénédiction, qui se
donne de la main droite. Le Christ est assis sur un véritable autel,
dont la dalle présente une tranche moulurée et qui repose sur
un piédestal. Ce fait donne toute sa valeur liturgique et symbo-
lique 2 la composition : le Christ-Prétre, siégeant comme sur
un tréne A la place ot se trouvent d’habitude les «especes»
catholiques durant la messe, offre lui-méme son propre sacrifice,
I’'Hostie, le Christ-Victime, renouvelant la consécration du
Jeudi-Saint, comme pour authentifier le sacrement de 1'Eucha-
ristie : « Hoc est enim Corpus meum». La présence méme des
anges céroféraires évoque le cérémonial des consécrations solen-
nelles r. L’autel-trone rappelle le tombeau qui accompagne si
souvent la scéne du Christ de Pitié, et sur lequel le Sauveur
s'assied méme parfois.

La représentation du Christ-Eucharistie, extraordinairement
dense au point de vue liturgique, théologique et christique,
tout empreinte d’'une noble sérénité, nous semble 1'une des
plus belles que l'art gothique finissant ait su créer. On peut
s’étonner qu’il n'y reste apparemment plus trace du réalisme
si commun 2 la fin du moyen dge. N’était-ce la gracilité et 1’élé-
gance des figures, évidemment exacerbées par la restauration,
mais qui n’en trahissent pas moins leur époque, cette peinture

I Ils rappellent d’autre part les deux candélabres qui devaient garnir 1'autel
et qui prennent parfois la forme d’anges. On voyait de ces anges porte-candélabres
en Suisse romande, en 1453, comme l'atteste le texte méme de la visite citant, a
propos de 1'église de Vuippens (Fribourg), les due imagines angelorum que sustinent
cereos supra magnum altare. (1453, fol. 13). — D’autre part, il semble bien que des
figurations du Christ « consacrant » n’aient jamais existé auparavant, en tout cas
pas dans l'art carolingien ni dans l’art roman : voir a ce propos la discussion d’un
théme iconographique, erronément identifié avec un « Christ élevant I’hostie»,
dans la chronique du Bulletin Monumental, 1960, p. 301-302.



-

b

murale pourrait ressortir parfaitement i l'esprit extatique et
hiératique de l'art du premier millénaire.

Nous ne connaissons pas d’autres exemples, sous cette forme
élaborée, d’une pareille scéne eucharistique, qui aurait di étre
pourtant largement répandue si les injonctions pastorales avaient
été vraiment suivies a la lettre. Peut-étre exprimait-elle une
intention polémique et était-elle destinée 2 appuyer quelque
lutte doctrinale contre des hérésies qui se seraient attaquées
a la «présence réelle », comme ce fut le cas au XII® siécle .
Nous ne le savons pas pour l'instant, Cette scene fut, plus pro-
bablement, le point d’aboutissement iconographique de 'ample
courant de dévotion eucharistique qui traverse le XVe© siécle.

Autres représentations du Christ-Eucharistie : Assens, etc.

Mise 2 part celle de Grandson, une seule peinture vaudoise
représente, avec quelque certitude, le Christ-Eucharistie; il s"agit
d’'une partie de l'ensemble pictural qui orne la nef de l’église
mixte d’Assens. Elle ne revét d’ailleurs pas tout 2 fait la méme
forme et n’accompagne pas un tabernacle mural.

b

Nous aurions hésité i accepter l'identification, avec le nou-
veau théme iconographique, de cette figure, fort refaite a la
restauration de 1903-1904, et en laquelle on voyait jusqu’a
présent soit un Christ, soit une sainte Barbe 2, si nous n’avions
eu connaissance de la variante de description, qui n’est donnée
qu’une seule fois dans le proceés-verbal de 1453 3. Voici ce texte :
. supra almaliolum in quo reponitur corpus Christi depingatur
ad modum unius panni quem teneant duo angeli unus in quolibet
latere et in illo sit depicta Christi imago tenens calicem et hostiam

1 E. MALE, L' Art religieux du XII¢ siécle, p. 419-425.

2 Pasteur Vuilleumier, la Paroisse d’Assens, manuscrit (1907-1919). — Diction-
naire historique du canton de Vaud, I, p. 100-101. — Ap. DECOLLOGNY, o0p. cif.,
p. 141, fig. 63. — Photos avant la restauration : Arch. des Mon. Hist. Vaud, A 413,
415.

3 1453, fol. 1: nous y avons déja fait allusion notes 4, p. 5 et 3, p. 14. La dispo-
sition de scéne religieuse dans laquelle entrent des anges porte-draperies n’est pas
excetionnelle (voir a Lucens, par exemple, cf. Ad. Decollogny, op. cit., fig. 71), on la
rencontre en particulier avec le Christ de Pitié (concurrent et prédécesseur du
Christ-Eucharistie comme nous le verrons, p. 22) : par exemple dans un tableau
du « Meister der Sterzinger Altarfliigel », actuellement a la Pinacothéque de Munich
(STANGE, Deutsche Malerei der Gotik, Schwaben, 1450-1500, Munich-Berlin, 1957,
fig. 12).



(&udorpooa py ‘W Ted $9d 9yoID)
1S1UDYINTT -1S14Y D) — SUISSY




desuper, vel alia pictura conveniens et competens insignium et ad
ostendum quod ibidem sit repositum corpus Christi...

A Assens, nous nous trouvons en face d'une composition
analogue : 'une des deux fresques de la paroi nord montre,
sur un fond de draperie peinte, que déploient deux anges appa-
raissant en buste, a4 gauche, saint Pierre debout portant un
livre et les clefs et, 4 droite, Je Christ, trés restauré, également
debout, tenant le calice de la main gauche et bénissant de la
droite, comme 2a Grandson. La présence de saint Pierre ne
doit pas surprendre, car la formule adoptée pour décorer la
nef d’Assens est celle de draperies tenues par deux anges et
sur chacune desquelles sont peints deux personnages: ainsi,
sur la paroi sud, apparaissent la Vierge et I'Enfant et saint Ger-
main, patron de la paroisse, et, tout pres de la fresque dont nous
parlons, un saint évéque accompagne une sainte. De plus, il
est de tradition dans l'art chrétien que le Christ soit souvent
associé aux princes des apdtres, par exemple dans les scénes de la
traditio Legis et de la traditio clavi, parfois méme dans celle de
I’Etimasie. Un exemple local et bénédictin de cet usage se voit
a Romainmotier, ot saint Pierre et saint Paul entourent la Vierge
et I’Enfant. Saint Pierre se fait 2 Assens le porte-parole des
princes des apdtres, il peut symboliser ici I’Eglise qui a la charge
de perpétuer le mystére eucharistique. Ajoutons que le person-
nage qui tient le calice ne peut guére étre un simple saint ou
une simple sainte, car c’est vers lui que se tournent les trois
autres personnages figurés sur la paroi nord; le saint évéque
semble méme le désigner de la main 2 l'attention des fideles.

A notre avis, cette figure peut donc bien étre un Christ-
Eucharistie, mais selon une formule différente de celle de Grand-
son : ici, le Christ est debout et les anges ne 'adorent pas. Le
fait qu’il ne décore plus un tabernacle mural prouve peut-étre
simplement l’extension qu’avait prise le théme peu d’années
apres 'injonction épiscopale. Il est devenu une image de dévotion
ordinaire — au méme titre que la Vierge 3 I’Enfant, par exemple,
qui lui fait face 2 Assens — et n’est plus I'embléme qui distingue
le tabernacle mural.

Aucune autre peinture médiévale ne semble ressortir avec
une certitude suffisante au theme nouveau du Christ-Eucharistie.
Il parait probable pourtant que le personnage peint en pied



dans 'embrasure d'une fenétre de ’ancienne chapelle du chiteau
Saint-Maire, 3 Lausanne, principale résidence épiscopale, en
est un : revétu non d'habits liturgiques, mais d’'une robe blanche
et d'un manteau rouge, il tient, de la main gauche, un ciboire
ou un calice et, de la droite, prend une hostie ou, plutdt, fait
le geste de la bénédiction. On a pensé que cette figure représen-
tait saint Jean 1'Evangéliste, ou un simple prétre, ce qui ne doit
pas étre le cas, puisque le personnage est nimbé. Si I’on ne tient
pas compte du contexte, mais seulement de la typologie de cette
figure, elle se révele trés proche de celle du Christ-Eucharistie
d’Assens 1,

Il n’est pas impossible non plus que le Christ peint, a coté
d’une Annonciation, 2 droite du cheeur d’Aubonne, attribué au
XIVe siecle, mais certainement postérieur, appartienne a ce
groupe. Les éléments qui en subsistent sont insuffisants pour
qu’'on puisse en obtenir 1'assurance 2.

I Lausanne, Promenades hist. et arch. (E. BAcH) (1931) p. 158. — Lausanne
(Lausanne, 1940) fig. p. 33. — Congrés archéologique 1952, 110° session, Suisse
romande (Paris, 1953), E. BAcH, p. 52-53. — AD. DECOLLOGNY, Peintures murales
au chdteau Saint-Maire, chapelle Saint-Nicolas, Lausanne, R.H.V., 1960, p. 3, fig.
Remarquons que la figure était bien isolée: il n’y a pas de place entre elle et la
fenétre. Aucun texte malheureusement n’établit I’identité du personnage au calice
de la chapelle Saint-Maire : l'attribution que nous proposons maintenant ne peut
étre qu'une hypothése en tout état de cause. Si d’autres figures portant un calice,
comme sainte Barbe parfois, ou comme la personnification de la Foi a la maniére
italienne, n'entrent pas en ligne de compte, et d’abord parce qu’elles ne font pas le
geste de bénédiction, il en reste une qu'on ne peut éliminer sans autre preuve, a
Lausanne, et dans une moindre mesure 3 Assens méme, c’est celle de saint Jean
I"Evangéliste, dont I’attribut est parfois un calice, d’oi1 sort, en régle générale, un
petit dragon symbolisant le poison vaincu par le geste de bénédiction que fait aussi
saint Jean (ce dragon se transforme plus tard, par une méconnaissance totale de
'origine de ces attributs, en hostie). D’autre part le visage de saint Jean est tradi-
tionnellement imberbe (L. REAU, Iconographie des Saints, II, p. 718, etc.). Cette
formule iconographique se trouve souvent 3 la fin du moyen 4ge en Suisse romande
et aux alentours ; nous la voyons, par exemple, au portail de la cathédrale de Fribourg
(XVe siécle), au retable de Franex (XVe¢ siécle), sur les stalles de Saint-Claude
(av. 1449-1465), d’Hauterive (XVe siécle), de Moudon (1501-1502), de la cathédrale
de Lausanne (1509). Dans I’état actuel de la peinture du chiteau épiscopal lausannois,
on ne voit pas de dragon, mais nous ne pouvons pas étre sfir qu’il n’y en ait jamais
eu. On ne peut oublier non plus la présence de saint Jean Baptiste a c6té de cette
figure, et I'on sait que les deux saints Jean apparaissaient souvent ensemble.

2 Ap. DECOLLOGNY, op. cit., p. 159, fig. 72. — A Ollon, le Christ au milieu du
collége apostolique, interprété par le restaurateur comme une sorte de Christ-
Eucharistie, risque fort, par contre, de n’étre que le Christ-Roi, assez habituel
dans cette scéne, tenant le globe (le pain actuel) et bénissant de la main droite :
photo 1933, avant la restauration, Arch. Mon. hist. Vaud A. 16 657, et apres la
restauration, dans Ap. DECOLLOGNY, op. cit., p. 81, fig. 28.



La diversité sous laquelle apparaitrait le Christ-Eucharistie,
si les attributions d’Assens, de Lausanne et d’Aubonne pou-
vaient étre prouvées catégoriquement, n’a rien qui puisse sur-
prendre. Ce theme a pu, partant de la définition stricte donnée
dans le protocole de 1453 et rigoureusement interprétée 3 Grand-
son, évoluer, par souci de simplicité, de concision ou de schéma-
tisation, et, de la scéne compléte qu’il avait formée au début,
aboutir a la représentation d'un personnage isolé, avec son
attribut, mais aussi avec son geste caractéristique de bénédiction,
un peu comme le Christ de Pitié avait donné en Allemagne, sous
I'influence de la statuaire, la figure isolée du Schmerzensmann.

Origine du Christ-Eucharistie

Il serait du plus haut intérét de connaitre 1’origine du Christ-
Eucharistie. Malheureusement, les documents et les témoins
capables d’éclairer la naissance de ce théme nous manquent
presque absolument. Il faut savoir, pour l'instant, nous contenter
de maigres indications,

En premier lieu, notons que son apparition chez nous sous la
forme d'une description dans les procés-verbaux d’une visite
épiscopale signifie certainement que l'origine doit en étre cher-
chée hiérarchiquement plus haut et que, de ce fait, elle sort
du cadre régional. On voit mal d’ailleurs le pays de Vaud innover
en cette matiere.

En second lieu, la coexistence du Christ de Pitié et du Christ-
Eucharistie — pour ne pas dire leur concurrence, visible jusque
dans les injonctions pastorales — suggére que le second de ces
thémes représente une évolution du premier, maniére triomphale,
archaisante, ot le symbolisme eucharistique resterait la constante.
L’un et 'autre authentifient le Sacrement, et expriment, chacun
a sa fagon, la réalité du Hic est enim Corpus meum. Le Christ de
Pitié le fait d’'une maniére réaliste : c’est le sang du Christ —
Hostie vivante — qui tombe dans le calice ; le Christ-Eucharistie,
d’une maniére symbolique et liturgique: c’est le Christ lui-
méme qui bénit son propre sang dans le calice, son propre
corps dans 1'hostie.

Nous ne connaissons, pour l'instant, que de rares indices
de cette transformation du Christ de Pitié en Christ-Eucha-
ristie. Rassemblons-les précieusement.



Cette évolution vers le nouveau thé¢me pourrait avoir comme
point de départ le type des statues de Christ recueillant le sang
jailli du flanc dans un calice qu'il tient de la main gauche 1,
Un exemple, unique 2 notre connaissance, montre quelle fut
I’évolution possible de ce type. Il s’agit d’une statue de bois,
dont le bras gauche a été complété récemment, conservée en
I'église des Carmélites de Straubing en Allemagne 2, Le Sauveur
garde du Christ de Pitié traditionnel le c6té découvert montrant
la plaie, I'air de profonde tristesse ; il prend par contre des gestes
qui appartiennent essentiellement au nouveau theme, la béné-
diction latine de la main droite, et de la main gauche, la présenta-
tion du calice, sur lequel s’éléve 1'hostie.

On peut penser aussi A une origine monumentale. Au tympan
de Saint-Sulpice de Faviéres (Ile-de-France), une variante,
apparemment unique, du Christ-Juge, sous la forme du crucifié,
présente aussi de frappantes analogies avec le theme du Christ-
Eucharistie. Elle. date vraisemblablement du deuxiéme quart
du XIVe© siécle. Voici la description qu’en donne Yves Sjoberg s :
« Dans la partie supérieure du tympan, qui a seule échappé a
la fureur des iconoclastes, le Christ Rédempteur et Juge est
debout, portant le calice de la main gauche et bénissant de la
droite, disposition iconographique unique suivant M, Mile.
Deux anges porteurs d’'instruments de la Passion sont debout a
ses cOtés, tandis que la Vierge et saint Jean sont agenouillés
dans les angles. » Précisons qu'ad Faviéres aussi, le buste décou-
vert du Christ laisse voir la plaie au c6té.

I Voir note 3, p. II.

2 VoN DER OSTEN, op. cit., 10 130 ; il n’en md1que pas la date. — Si le theme de
la Passion du Christ est assez répandu en Pays de Vaud, il en va de méme de celui
de I'’Eucharistie, qui lui est parfois intimement lié, comme nous le voyons dans cette
étude. En 1529, par exemple, on voyait, a 'autel de Saint-Alexis, a la cathédrale de
Lausanne, une Céne peinte sur toile, et 4 'autel de Dieu, au cloitre capitulaire, un
tableau sur bois représentait cette méme scéne (A.C.V., Ac 15/2, fol. 245 v., 336).
La chape des Sacrements, appartenant au trésor de la cathédrale, don de Jacques
de Romont, mettait en évidence sur le chaperon, a la fois I’Eucharistie et le sacrifice
du Christ (Mus. hist. Berne : KDS, Vaud II, p. 365)

3 Congrés archéologique de France, CIII¢ session, Ile-de-France (Paris, 1944),
p. 260, fig. 259. — Comme une autre voie possible pour rechercher l'origine du
Christ-Eucharistie, notons, sous toute réserve, le rapport qui existe entre le Christ
de Pitié avec anges porte-draperies, comme celui de la Pinacothéque de Munich,
et le Christ-Eucharistie, sous la forme décrite 4 propos de Promasens et partielle-
ment réalisée a Assens ; voir note 3, p. 14.



Origine sculpturale donc, si 'on en croit ces deux témoins.
La sculpture monumentale semble 'emporter chronologique-
ment, mais ['ceuvre de la statuaire allemande a plus de chance
d’avoir été exportée au loin. Faut-il penser a2 un prototype
commun, qui les rassemblerait, ou 2 des créations spontanées ?
Nous ne savons, De part et d’autre, la rareté du théme contredit
I'idée d’une expansion foudroyante et générale...

Autres types de décoration de tabernacles muraux

A coété de l'ornementation figurative, soit symbolique, soit
réaliste, on rencontre parfois des décorations tout simplement
épigraphiques : le trigramme ihs, dans un médaillon circulaire,
encadré de deux croix de saint Maurice, s'inscrit a 'intérieur
de la lourde accolade torique qui surmonte la niche du taber-
nacle mural d’Ollon et qui prend appui sur deux consoles en
forme de téte humaine. A Montet, la décoration placée au-dessus
du tabernacle mural consiste en un grand carré, dépassant la
largeur de la niche et englobant un quadrilobe qui renferme 2a
son tour un immense trigramme aux lettres entrelacées comme
on en voit parfois sur certaines clefs de vofite vaudoises (Genol-
lier, etc.).

Cet embléme scripturaire devait étre fréquent. Il apparait
sous une autre forme a 1'église de Vufflens-la-Ville. La porte 2
belle menuiserie flamboyante qui en clot le tabernacle mural
est peinte d'une inscription de couleur rouge, avec l'invocation
habituelle «ihs ma» accompagnée d'une étoile. Il faut croire
que la paroisse était trop pauvre pour se payer alors une véri-
table décoration peinte ou sculptée, ou que celle-ci a disparu.

Souvent, par contre, on a dfi se borner a souligner le carac-
tere privilégié du tabernacle mural par une ornementation
sculptée, d’inspiration architecturale ; simple accolade ou arca-
ture flamboyante a gible orné, i la maniére d’un portail d’église
parfois 1. Parmi les meilleurs exemples actuellement visibles

I Des allusions au caractére artistiquement trés développé des tabernacles
muraux se rencontrent probablement dans nos textes, voir note 3, p. 14 et, peut-
étre, 1443-1445, fol. 306 v. (supra armatrium in quo tenetur corpus Christi fiat unum
tabernaculum de lapide in modo campanilis et cum cruce in summitate et cum aliqua
pictura) et 1453, fol. 204, Cully (ciborium sive almaliolum ubi reponitur Christi
corpus foderatur ab intra. Et ab extra super illo fiat tabernaculum elevatum de gipso
et circumcirca depingatur ut supra).



dans le canton de Vaud, citons ceux d’Orny, de Curtilles, d’Ou-
lens ot le linteau porte un ange déployant une banderole.
Avec les piscines liturgiques 1, dont l'apparition est en général
plus ancienne, les tabernacles muraux, quand ils sont ornés,
forment presque les seules notes qui rappellent la richesse et
I'exubérance du gothique tardif et qui rompent la nudité des
surfaces architecturales intérieures, élément caractéristique des
églises médiévales vaudoises.

Signalons en passant que d’autres types de décoration pic-
turale de tabernacles muraux, spécialement la « Sainte Face »,
n’ont pas existé ou n'ont pas laissé de traces dans le Pays de
Vaud=,

&
® *

Disons pour conclure ces recherches que, si la décoration
peinte des tabernacles muraux vaudois n’offre pas beaucoup de
variété, elle n’en présente pas moins un grand intérét pour
I'histoire de l'iconographie chrétienne et pour ["histoire reli-
gieuse elle-méme.

En préconisant la scene du Christ-Eucharistie, les visiteurs
cdu diocese de Lausanne arrachaient la décoration du tabernacle
mural au cycle brutalement réaliste de la Passion, (épisodes
historiques, Crucifixion, Christ de Pitié, Sainte Face, etc.) de
méme qu’aux emblémes eucharistiques trés matériels (calice
et hostie, monstrances, etc.), et révélaient une nouvelle théo-
phanie, toute symbolique, figure d'une Ceéne éternelle, vision
mystique, synthétique, et pourtant immédiatement compré-
hensible, de la présence du Christ dans 1’Eucharistie,

MARCEL GRANDJEAN.,

1 A Orbe, la niche de la chapelle Notre-Dame en 1'église paroissiale actuelle,
ot1 I'encadrement architectural en forme de portail ébrasé s’allie a un dais hono-
rifique, est trés vraisemblablement une piscine liturgique. Des exemples anciens
de piscines décorées se voient 4 Saint-Frangois 2 Lausanne (XIII® siecle), a Saint-
Martin de Vevey (XIVe siécle), etc. Les visiteurs s'intéressent aussi aux piscines
liturgiques, qui doivent étre pratiquées dans le mur a droite de 'autel, avoir une
cuvette avec un écoulement par le bas et pouvoir servir de réduit pour les burettes
(ydriolas). Elles s’appellent sacrarium, lavabo, piscina, lavatorium.

2 Ce sont surtout des représentations dérivées de la Passion, dont la plus simple
et la plus concise est la « Sainte Face » sur le voile de Véronique. On la rencontre en
Suisse, par exemple A 1’église de Mariastein (Chapelle Reichenstein, en relief, 1520,
KDS, Soleure III, p. 399), a 'église de St-Peter (peinture, début du XVI® siecle,
KDS, Grisons II, p. 209).



	Christ de Pitié et Christ-Eucharistie : recherches sur l'iconographie des tabernacles muraux vaudois

