Zeitschrift: Revue historique vaudoise
Herausgeber: Société vaudoise d'histoire et d'archéologie

Band: 35 (1927)

Heft: 9

Artikel: La cathédrale de Lausanne : sa place dans l'iconographie sacrée du
Xllime siécle

Autor: Bach, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-27828

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-27828
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

35™¢ année Ne g SEPTEMBRE 1927

REVUE HISTORIQUE
VAUDOISE

LA CATHEDRALE DE LAUSANNE

Sa place dans Piconographie sacrée du XIII™ siecle.*

[

« LLe moyen age cut la passion de l'ordre. 1l organisa l'art
comme il avait organisé le dogme, le savoir humain, la
. société. T.a représentation des sujets sacrés fut alors une
science qui eut ses principes et qui ne fut jamais abandonnée
a la fantaisie individuelle. Nous ne pouvons douter que cette
sorte de théologie de I'art n'ait été réduite, de bonne heure,
en un corps de doctrine, car nous vovons les artistes s’y
soumettre, d'un bout a l'autre de 1'Europe, dés les temps
les plus anciens. Cette science fut transmise par 'Eglise aux
sculpteurs et aux peintres laiques du XII1Ime siecle, qui con-
servérent religieusement ces traditions sacrées. De sorte que:
’art du moyen age, méme aux siécles oun il fut le plus bril-

lant, garda la grandeur hiératique de l'art primitif. > » Ainsi

1 Conférence faite le 8 décembre 1026 a la Société vaudoise
d’histoire et d’archéologie.

2 Emile Male, L’art religieux du XIilIme siécle en Fra_nce.‘ Et?tde'
sur Picomographie du movyen dge et sur ses sowrces dinspivation.
sme édit., Paris 1023, p. I. '



_258__.

s’exprime M. Emile Male dans [lintroduction d'un des
volumes qu’il consacra a l'art religieux du moyen age en
France et a ses sources d'inspiration, étude magistrale nous
révélant cette science des images, cette iconogm?hie de nos
péres, tombée dans l'oubli depuis la Renaissance.

L’art médiéval est tout d’abord une écriture sacrée im-
muable. Ses personnages ont un type arrété, des costumes
et des attributs toujours les mémes. [.'artiste aura recours,
pour figurer les objets du monde visible et invisible, a des
signes qui ne varieront jamais. Ainsi, plusieurs lignes
sinueuses et dentelées représenteront le ciel ; des lignes
paralléles indiqueront l'eau, les fleuves, la mer ; un arbre,
plus ou moins feuillu, attestera que la scéne se passe sur la
terre ; une tour percée d'une porte sera une ville, et la
Jérusalem céleste si un ange en garde les créneaux ; le nimbe
circulaire placé derriére la téte exprimera la sainteté; tim-
bré d'une croix, il sera l'embléme de la divinité ; Jésus
représenté sans nimbe crucifére aurait presque la gravité
d’une hérésie. '

Cet art obéit aux régles « d'une sorte de mathématique
sacrée. La place, 'ordonnance, le nombre v ont une impor- '
tance extraordinaire ! ». Nous savons tous que les architectes
du moven age orientaient leurs églises du coté du levant
pour que le regard des fidéles soit dirigé vers le berceau
de la foi. Mais les points cardinaux avaient aussi leur signi-
fication. Le nord, région du froid, était consacré de prefe-
rence 4 I'Ancien Testament, le sud, inondé de lumiére, a
la Nouvelle Alliance. Le diacre qui lisait 'Epitre, jadis consi-
dérée comme la prédication de Jean-Baptiste au désert,
avant 'avénement du Fils de Dieu, se tournait vers le nord ;
pour la lecture des enseignements de I'Evangile, il regardait

le midi. l.a facade occidentale était réservée aux scénes du

1 Emile Male, loc. cit., p. 5.



Jugement dernier, et le soleil couchant éclairait cet épisode
du dernier soir du monde. La droite était considérée comme
plus honorable que la gauche, la place du haut comme plus
importante que celle du bas, et I'artiste groupait les person-
nages qu'il voulait le plus distinguer, aux emplacements les
plus rapprochés du Sauveur. La vertu des nombres était en
grand honneur; le chiffre un figurait 'image méme de
Dieu ; l'indice deus stipulait les deux natures du Fils ou les
deux Testaments, 'amour de Dieu et du prochain ; trois
représentait la Trinité et les vertus théologales : la foi,
'espérance et la charité ; quatre, les grands prophétes, les
Evangiles, les vertus cardinales ; cing était le nombre des
plaies du Christ ; six, le temps employé par Dieu i la créa-
tion de toutes choses ; sept, les sept dons de I'Esprit, les
sept Sacrements, les sept paroles du Christ en croix, les
heures canoniales : matines et laudes, prime, tierce, sexte,
none, vépres et complies, le jour du repos ; dousze, le nombre
des patriarches, des apotres, des tribus, des petits prophetes,
des vertus, des articles de foi du Credo.

Le troisiéme caractére de I'art du moyen age est d'étre un
langage symbolique dont le plus petit détail a son impor-
tance. Ainsi, les quatre fleuves du Paradis : le Géon, le Phi-
son, le Tigre et I'Euphrate, symbolisent les quatre Evangiles
dont l'esprit vivifiant s’est répandu sur le monde. Tel per-
sonnage de I’Ancien Testament n'est qu'une préfiguration d’un
personnage du Nouveau. Salomon et la reine de Saba annon-
cent les Mages d'Orient chargés des présents d'Ophir ;
(Gédéon appelant sur la toison qu'il a étendue a terre la pluie
du ciel, représente la Vierge qui fut cette toison symbo-
lique sur qui tomba la rosée d’en haut ; Elie, emporté vers
Dieu sur un char de feu, rappelle l'ascension de Jésus.
Les quatre animaux mystérieux de I’Apocalypse, dont

nous reparlerons du reste, sont eux-mémes des symboles.



— 260 —

L'homme ailé désigne I'Incarnation, Dieu fait homme ;
laigle qui s’élance vers la nue, I'Ascension ; le beeuf, vie-
time propiciatoire immolée sur 'autel de I’holocauste pour
les péchés du peuple, est 'embléme de la Passion, de Christ
mis a mort pour nous ; le lion enfin, est le symbole de la
Résurrection. La légende raconte en effet que les lionceaux
nouveaux-nés restent inertes et sans vie jusqu'au troisiéme
jour ou le lion les ranime de son souffle et de ses rugisse-
ments. Ies rites de la messe sont aussi des symboles ; et si
la Réformation n'a conservé du sacrifice célébré par I'Eglise
primitive, que les deux seules images du pain et du vin,
memorial du corps de Christ rompu pour nous et de son
sang verse pour nous, les diverses parties du sanctuaire et
les objets mémes qui servaient au cuite, revétaient, au
moven age, une signification mystique. Dans son Rational
des divins offices, un liturgiste du XIIIme siécle, Guil-
laume Durand, évéque de Mendes, nous en revele le sens
caché. Le temple, vision terrestre de la Jérusalem céleste,
est la demeure méme de Dieu, a laquelle on accede par un
vestibule qui est le Christ. Ses quatre murailles symbo-
lisent les quatre vertus cardinales : la justice, le courage,
la prudence et la tempérance. Les pierres dont ces murs
sont formés évoquent la foule des fidéles. Un mortier com-
posé de chaux, de sable et deau, les unit. LLa chaux figure
la charité ardente se mariant par l'eau, qui est I'Esprit-
Saint, aux choses de la terre, au sable. « l.a chasuble que le
prétre met par-dassus tous les autres vétements, c’est encore
la charité qui est supérieure a tous les préceptes de la loi,
qui est elle-méme la loi supréme. L’étole que l'officiant se
passe autour du cou, est le joug léger du Seigneur, et, comme
il est écrit que tout chrétien doit chérir ce joug, le prétre

t Guillelmi Durandi, Rationale divinorum officiorum. lLug-
duni 1672,



— 2061 —

baise I’étole en la mettant et en I'enlevant. La mitre a deux
pointes de I'évéque symbolise la science qu’il doit avoir de
I'un et l'autre Testaments ; deux rubans y sont attachés
pour rappeler que I'Ecriture doit étre intarprétée selon la
lettre et selon l'esprit... » «... Le cierge est un triple symbole.
Eteint, il représente a la fois la colonne obscure qui gui-
dait les Hébreux pendant la nuit, I"Ancienne Loi et le corps
de Jésus-Christ. Allumé, il signifie la colonne de lumiére
qu’lsraél voyait pendant la nuit, la L.oi Nouvelle et le corps
glorieux de Jésus-Christ ressuscité...» «..Sa cire imma-
culée a été produite par 'abeille, a la fois chaste et féconde,
comme la Vierge qui a mis au monde le Sauveur...»
« ..La cloche est la voix des prédicateurs. » Le battant qui
la percute a deux endroits opposés, désigne la langue des
docteurs proclamant les vérités de I'une et 'autre Alliances.
«..La charpente a laquelle la cloche est suspendue est
'image de la croix. La corde, faite de trois torons tordus
ensemble, signifie la triple intelligence de ['Ecriture qui
doit étre interprétée dans un triple sens : historique, allé-
gorique et moral. Quand on prend la corde dans sa main
pour ébranler la cloche, on exprime symboliquement cette
vérité fondamentale que la connaissance de I'Ecriture doit
aboutir a l'action.?®»

Je m’arréte, et ne saurais mieux conclure qu'en citant,
une fois de plus I"éminent iconographe auquel j’ai déja fait
appel : « L'art du moyen age est a la fois une écriture, une
arithmétique, une symbolique. Il en résulte une harmonie
profonde. 'ordonnance des statues aux portails des cathé-
drales a quelque chose de musical. N’y a-t-il pas la en effet .
les éléments d’une musique ? N'v trouve-t-on pas des signes
groupés suivant la loi des nombres ? Et n’y a-t-il pas dans
les symboles multiples qu'on entrevoit derriére les formes,

1 Emile Maile, loc. ¢it., p. 16 et 10.



— 262 —

quelque chose de I'indéfini de la musique ? Le génie du
moyen age, qu'on a si longtemps méconnu, fut un géniz har-
monieux. Le Paradis de Dante et les porches de Chartres
sont des symphonies. Aucun art, plus justement que celui
du XIIIme siecle ne mérite d’étre défini : « Une musique
> fixée. 1 »

~Cette harmonie résulte d'une méthode iconographique
précise qui ne laissz riem au hasard, a Pimprévu, a Pinter-
prétation personnelle. Les portails des cathédrales et leurs
vitraux sont un livre dans lequel est transcrit le savoir d'un
siecle, de ce XIlIme siécle, le plus érudit de tout le moyen
age.

Aux siecles précédents, les Croisades avaient révélé a
I'Europe I'Orient mystérieux. l.a science, cachée jusqu’alors
au fond des monastéres, s'était évadée des cloitres ; des
villes s'étaient fondées et des communes créées sur les débris
de la féodalité, ruinée par les expéditions en Terre-Sainte
et par l'avénement de la royauté, du pouvoir central de
plus en plus fort. Ces communes s’enrichissent, se dévelop-
pent, et 'art gothique, issu d'un artifice de macon, dresse
au-dessus d’elles les facades prodigieuses de ses cathédrales.
Le XI1IIme siécle est le produit de cet enfantement. Paris
fonde son Université, y accueille les savants les plus illustres
qui vont répandre son rayonnement sur le monde. Saint
Thomas d’Aquin condense dans sa Somme théologique toute
la doctrine chrétienne, Jacques de Voragine rassemble les
récits de la vie des saints et compose sa Légende dorée, et
Vincent de Beauvais, le précepteur des fils de saint Louis,
cimbrasse dans son Speculum majus, ou Miroir universel,
toute la science encyclopédique de son temps. Ces trois
savants inspirérent-ils directemant les constructeurs des

cathédrales ? Pas tous, certainement, puisque les cathédrales

1 Emile Male, loc. cit., p. 21.



_263_

les plus sublimes sont contemporaines ou méme antérieures
a la publication de leurs ceuvres. Mais ces ouvrages n’appar-
tiennent pas en propre a leurs auteurs : ils sont un monu-
- ment du savoir de leur époque.

Le Speculum wmajus de Vincent de Beauvais doit nous
retenir un instant : son esprit anime lart plastique du
moyen age. l.’ceuvre se divise en quatre parties : le « Miroir
de la Nature », le « Miroir de la Science », le « Miroir de
la Morale », le « Miroir ds I'Histoire ».

I.2 « Miroir de la Nature » raconte la Création et la
compléte d’une multitude d'apercus nouveaux. C'est un véri-
table traité de cosmographie, de géologie, d’histoire natu-
relle, et méme d’anatomie et de physiologie, quand il étudie
Pétre le plus parfait de cette création, I'homme.

Le « Miroir de la Science » débute par I'histoire de la
chute ; Phomme est tombé et ne doit attendre son salut que
de son Rédempteur. Mais, de lui-méme, il peut déja com-
mencer sa régénération grace a la science. Et Vincent
de Beauvais expose toute la science de son siécle.

Le « Miroir Moral » définit le but de la vie, qui n’est pas
de savoir, mais d’agir. La science n'est qu'un moyen d’at-
teindre a la vertu. Ces vertus, longuement étudiées dans
cette troisieme partie, sont opposées aux vices.

Enfin, le « Miroir de 'Histoire » est consacré a 'huma-
nité vivante, a 'histoire des hommes depuis le péché origi-
nel jusqu’aux temps contemporains, et méme jusqu’a la fin
du monde et au Jugement dernier. Il s’attache plus speciale-
ment a la vie des saints de '’Ancienne et de la Nouvelle
Alliance, en commencant par Abel, le premier des justes.

Les nombreuses figures qui décorent les églises peuvent
toutes se grouper sous quatre disciplines : nature, science,
morale, histoire. Vincent de Beauvais nous donne la clef de

I'iconographie gothique.



_264_

Cette iconographie atteint, au XIII™e si¢cle, un dévelop-
pement qui tient du prodige. Dix-mille personnages se pres-
sent sous les portiques de Chartres ou se profilent a ses
vitraux. Pourquoi cette profusion et cette richesse ? Dans
un des chapitres de Notre-Dame de Paris* ol de nom-
breuses erreurs coudoient la vérité, Victor Hugo l'a pres-
senti : « Au moyen age, dit-il, le genre humain n’a rien
pensé d’important qu'il ne I'ait écrit en pierre. » La science
sa cache dans les monastéres, les bibliothéques peu nom-
breuses, les universités encore plus rares. l.es manuscrits
sont précieux et leur nombre est infime ; le peuple illétré
ne saurait d’ailleurs les lire. LLe savoir humain doit venir
a lui et cette rencontre se fait dans la cathédrale. T.a cathé-
drale médiévale est un livre qui enseigne par l'image. « Pic-
turae et ornamenta in ecclesia sunt laicorum lectio et scrip-
turae », « les peintures et les ornements de I'église sont les
lectures et les saintes Ecritures des laiques », déclare, au
XIIIme siécle, 'évéque Guillaume Durand %, « car la pein-
ture, ajoute-t-il, est au profane en quéte de la vérité ce que
le texte écrit est au clerc. Cest elle qui indique aux igno-
rants la voie a suivre, ¢’est elle qui est le manuscrit des illé-
trés ». Deux-cents ans plus tard encore, le poéte Villon place
dans la bouche de sa meére inculte cette pieuse ballade :

Femme je suis povrette et ancienne,

Qui rien ne scay ; oncques lettres ne leus.
Au moustier voy, dont suis paroissienne,
Paradis paint ou sont harpes et lus,

Et ung enfer ou dampnez sont boullus :
L’ung me fait paour, 'autre joye et liesse.
La jote avoir me fay, haulte Deesse,

A qui pecheurs doivent tous recourir,

Comblez de foy, sans fainte ne paresse :
En ceste foy je vueil vivre et mourir.

1 Victor Hugo, Notre-Dame de Paris. Livre sme, Chap. II.
2 Guillelmi Durandi, op. cit. Lib. 1. Cap. III.



_.265__

La foule immense des illétrés ne posséde ni psautier, ni
missel, et ne peut retenir du christianisme que les vérités
tangibles qu'elle apercoit au cours du drame liturgique ou
sur les édifices sacrés. Victor Hugo a vu juste : la cathé-
drale est un livre de pierre pour les humbles ; le livre impri-
mé la rendra peu a peu inutile. « Ceci tuera cela! » et «le
soleil gothique se couche derriére la gigantesque presse de
Mayence ».

Cette bible de pierre est immuable : les mémes scénes se
retrouvent dans chaque monument et leur disposition ne
varie guere. Car I'Eglise et le clergé en sont les inspira-
teurs; lartiste n'est qu'un artisan, un artisan obéissant.
En 787 déja, le second Concile de Nicée avait proclameé
que « la composition des images religieuses n'est pas laissée
a l'initiative des artistes, mais qu'elle releve des prin-
cipes posés par I'Eglise catholique et de la pensée reli-
gieuse », et plus loin que « l'art seul appartient au peintre,
ordonnance et la disposition appartiennent aux Peéres?*».
Iinspiration de toute l'iconographie du moyen age a donc
la valeur d’un dogme intangible et, pour ce qui nous con-
cerne, doit étre étudiée sur les monuments de I'lle de
France, berceau de l'art gothique.

T.a croisée d’ogive, principe générateur de cet art, fut
appliquée, en premier lieu & des monuments francais. Renon-
cant a l'appareil roman, plein de charme, mais massif et
surtout peu élastique, les constructeurs jetérent sur chaque
travée deux arcs se coupant en croix, et sur ces arcs batirent
eur voiite. « Une pareille voiite a tous les avantages : elle
est facile a construire, elle est légeére, car tout son poids
porte, non plus sur les murs, mais sur les croisées dogives;.

elle est solide, et si par hasard elle se déforme, elle ne se

1 Cf, Male, loc. cit., p. 397.



— 266 —

déforme pas tout entiére puisque ses quatre compartiments
sont indépendants. Elle peut s'adapter a tous les plans et
couvrir les plus vastes espaces. Elle porte en elle le germe
de tous progres ; c'est grace a elle que les cathédrales de
France vont devenir toujours plus hautes, toujours plus
légeres, toujours plus lumineuses. * » « Opus francigenum »
disaient les contemporains de ces grands maitres d’'ceuvre.
Et, lorsqu’a la Renaissance, les artistes, incapables de com-
prendre le génie du moyen age, remplacérent ce terme par
celui de « gothique », synonyme pour eux de « barbare »,
ils n’entendaient certes pas lui attribuer le sens restreint de
germanique.

Le peuple qui a donné au mounde le plus grand musicien
de tous les temps, le vieux « Cantor » de leipzig, dans le
domaine plastique ne fut pas créateur. Imitateur, copiste
souvent fort habile, il n'inventa pas. La nef du Dome de
Cologne, la cathédrale allemande par excellence est un pas-
tiche de celle d’Amiens ?. Car au XITIme et au X1Vme siecle,
les artistes francais essaiment au loin et diffusent leur art
incomparable dans la chrétienté toute entiére. Philippe Chi-
nard accompagne partout le petit-fils de Barberousse, 'em-
pereur Frédéric 11 ; Pierre d’Angicourt répond a l'appel
de Charles d’Anjou, frére du roi de France, et s’embarque
pour la Sicile ; Eudes de Montereau, compagnon de cap-
tivité de Saint Louis en Palestine, aprés avoir fortifié
Aigues-Mortes, fortifie Jaffa ; Guillaume de Sens passe
la Manche et se brise les reins en tombant d’un échafau-
dage de la cathédrale de Cantorbzsry ; Martin Ragevy fait
le voyage de Hongrie pour élever la cathédrale de Colocza;
le Picard Villard de Honnecourt I'v rejoint et construit

1 Emile Male, L’art allemand et art francais au moyen dage.
Paris, 1923, p. 116 et suiv,

2 Cf, Male, L’art allemand et Uart francais au moyen dge.



._267_

Saint-Martin de Cassovie. En cours de route il s’arréte
a Lausanne, collabore probablement a notre cathédrale et
prend copie de sa rose. Un maitre magon de Troyes est
architecte dans l'ile de Chypre et Matthieu d’Arras quitte
Avignon pour édifier la cathédrale de Prague. Partout des
artistes francais dressent des plans, dirigent des chantiers,
taillent la pierre : en Espagne, en Pologne, en All=magne
et jusqu'en Finlande et en Scandinavie, ol nous voyons
Etienne de Bonneuil, maitre d'ceuvre de la cathédrale d'Up-
sal. C'est donc en France que nous devons chercher les
modeéles de 'iconographie gothique ; 14 tout est clarté, tout
est methode. La statuaire de lausanne est atypique, pro-
vinciale, obscure méme, Etudiée a la lumiére de celle de
I'lIle de France elle se déchiifre sans peine. l.a lecture du
livre de pierre de Lausanne doit débuter par la lecture du
livre de pierre de la France : « sur l'océan de 'art, la cathé-
drale gothique est une nei francaise® ».

« Chaque fois que nous évoquons l'esprit d'un peuple,
écrit Elie Faure, le nom de 'homme qui le représente le plus
évidemment a son heure la plus décisive nous vient aux
levres. Beethoven nous apporte I"Allemagne, Shakespeare
I’Angleterre, Michel-Ange 1'Italie, Cervantés [I’Espagne,
Rubens la Flandre, Rembrandt les Pays-Bas. Quand nous
pensons 4 la France nous hésitons. Montaigne est le héros
de intelligence éternelle, supérieur au destin des peuples,
a leur langage, a leur passion. Pascal n’a pas la joie divine
qui monte avec le sang du peuple dans ses gestes, méme
quand ce sont des gestes d'injustice et de désespoir. 1l
manque a ceux qui nous racontérent le mieux, Rabelais,
La Fontaine, Moliére, cette sorte de passion mystique qui

héroise I'ame humaine et fait qu'en un seul homme et en un

1 Sertillanges, Lu Cathédrale. Paris, 1023, p. 24.



— 268 —

seul moment, elle peut concentrer en elle et résumer toutes
les puissances de vie, qui, a ce moment la, définissent a nos
yeux l'orientation de la destinée et du monde. Hugo bour-
soufle sa puissance de programmes et de sermons. Eh bien!
la cathédrale a tout ce que nous aimons dans Hugo ou
Pascal, tout ce que nous retrouvons de nous en Rabelais,
Moliere ou La Fontaine, tout ce qui dans Montaigne domine
les temps et les lieux. Mais elle souléve cela par ses voutes
et par ses tours dans un tel emportement lyrique, qu’elle
fait monter la foule {rancaise jusqu'aux pressentiments
suprémes que les plus grands de nos artistes n’ont presque
jamais atteints. »

« Le héros francais, c'est la cathédrale ! 1 »

(A suivve.) Dr E. BACH.

LA CIVILISATION ROMAINE
DANS LE BASSIN DU LEMAN

Sous les auspices et avec l'appui du Département de 1'Ins-
truction publique et des Cultes, les Etudes de Lettres orga-
nisent chaque hiver des conférences dites de « mise au point ».
Ces conférences sont avant tout destinées aux maitres de l'en-
seignement secondaire qui désirent mettre au point des résul-
tats actuels du travail scientifique, les connaissances qu’ils ont
acquises dans leurs années d’étude.

Le travail de M. Blondel a été écrit pour l'une de ces
séances, celle du 22 janvier 1927. Nous sommes heureux de
pouvoir le publier dans la Revue historique vaudoise.

Il semble au premier abord quelque peu particulier de

limiter a4 une seule région l'examen des influences d’une

1 Elie Faure, Histoire de lart, tome 11 : L’Art médiéval. Paris,
1923, p. 3I12-3I13.



	La cathédrale de Lausanne : sa place dans l'iconographie sacrée du XIIIme siècle

