Zeitschrift: Revue historique vaudoise
Herausgeber: Société vaudoise d'histoire et d'archéologie

Band: 31 (1923)

Heft: 6

Artikel: De la mentalité des peuples primitifs
Autor: Monod de Buren, Henri

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-25121

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-25121
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 182 —

DE LA MENTALITE DES PEUPLES PRIMITIFS

(Suite et fin. — Voir Ne de mai 1923.)

Des amulettes.

On a trouvé, dans les cavernes qui servaient de demeures
aux troglodytes de la Vézére, des objets qui prouvent que,
déja a cette époque, 'homme portait des fétiches ou talis-
mans. Les tombes néolithiques de Chamblandes renfer-
maient également des fragments de cranes humains, tra-
vaillés de main d’homme, ayant recus une forme réguliére et
jouant vraisemblablement le role d’amulettes. I.e tombeau
reconstitué du musée de lausanne, datant de cette époque,
contient deux squelettes ; celui de 'homme est intact, le
crane de celui de la femme a recu un coup violent qui a
provoqué la mort. Aucun débris de la boite osseuse ne se
trouvant dans le caveau funéraire, on peut supposer qu’ils
furent transformés en amulettes. Ils étaient alors percés d'un
trou dont les bords toujours trés usés, indiquent que ces
objets précieux étaient longtemps portés.

Des amulettes pareilles, faites de morceaux d’os humains
perforés, qui se portaient pendues au cou ont été trouvées
tout récemment dans le niveau inférieur de la station d’Au-
vernier, lors des fouilles en profondeur, entreprises par
M. Paul Vouga. |

Il est acquis, nous apprend l'abbé Breuil, qu'une série de
cranes ont été tranformés en coupes. Ces cranes sont au
nombre de neuf ; ils proviennent du magdalénien inférieur,
moyen et supérieur. Un de ces cranes offre a 'intérieur des

traces d’ocre rouge.



— 183 _—

De I'emploi de l'ocre.

L’usage de cette matiére colorante remonte a ia plus haute
antiquité. Dans des cavernes de France de 'époque du mam-
mouth on a trouvé des fragments de fer oligiste ou sanguine
et un crayon grossier en ocre qui peuvent nous faire sup-
poser que, déja en ces temps reculés, 'homme dessinait au
moyen de traits colorés et qu’il se servait de cette couleur
pour se tatouer. :

Des squelettes de I’époque quartenaire ont subi l'action de
I'ocre : 'homme de Cavillon était rouge des pieds a la téte,
le corps de la dame rouge de Paviland, découvert en 1823,
était saupoudré d’'une matiére rouge ferrugineuse. Le méme
fait a été observé dans nombre d’autres pays.

Dans nos cimetiéres de 'époque néolithique, Chamblandes,
Clarens, on a, de méme reconnu la présence dans les cistes
de morceaux d’ocre rouge, d'ocre jaune et de galéne. A
Chamblandes, les sépultures contenaient généralement deux
squelettes de sexe et d’age différents ; les cranes et la face
portaient des traces de charbon et d’ocre, leur main droite
repliée renfermait, dans son ossature, des morceaux de cette
matiére.

Les récentes fouilles exécutées par M. Paul Vouga a Au-
vernier dans la couche magdalénienne viennent confirmer ces
faits. Elles ont mis a jour des morceaux d’ocre rouge et
d’ocre jaune, ainsi que des godets a triturer cette substance
et des alénes qui attestent, dés ce niveau, la mode du
tatouage et de la peinture corporelle.

L’homme quartenaire portait sur lui sa provision de pein-
ture dans de petits flacons confectionnés avec des os métar-
tasiens du cheval et décorés de motifs géométriques. L’ocre,
de méme qu’il servait au dessin et au tatouage, était em-
ployé pour la décoration de la céramique ainsi que le témoi-



._.184.__.

gne un fragment de poterie incisé en dents de loup, remplies
d’une substance colorante qui parait étre de l'ocre, trouvé
dans la quatriéme couche, soit la plus profonde de la station
lacustre d’Au_verrnier.

D’aprés Grosse, le rouge serait le symbole de I'énergie
vitale, comme le sang, dont il reproduit la teinte, d’ot1 'em-
ploi que les primitifs en faisaient. LLes cadavres étant saturés
d’'ocre, c’était probablement que par ce moyen, on se flattait
de soutenir la puissance du défunt; le bain d’ocre rouge
serait une promesse et une garantie d’'immortalité.

Cet usage de placer des boules d'ocre dans les mains des
morts a subsisté a travers les siécles. Dans la crypte du
cheeur de la cathédrale de Lausanne on voit plusieurs sque-
lettes dont I'inhumation est antérieure a la construction de
'édifice actuel. Un de ces squelettes tient dans l'ossature
de chacune de ses mains une boule d’ocre, I'une rouge, I'au-

tre jaune.

Des sacrifices humains.

ILes sacrifices humains ont été pratiqués des les temps les
plus reculés. La coutume d’immoler des femmes et des
esclaves a la mort du mari a existé de toute antiquité.

[La femme, inhumée avec son mari, dans la tombe recons-
tituée du musée de l.ausanne, et dont le crane est enfoncé,
pourrait bien étre une victime de cet usage a I'époque néoli-
thique. Plusieurs squelettes, entiérement fracturés a l'ori-
gine, trouveés dans des sépultures du premier age du fer a
Saint-Jean de Belleville en Savoie, paraissent étre les restes
de victimes sacrifiées a quelque chef par une lapidation
effrénée.

Cette coutume était encore en usage chez nous au temps des
Helvetes, ainsi que le prouve le tumulus de Bois-Genou prés

de T.ausanne, qui contenait quatre urnes cinéraires et quatre



__]85___

squelettes de jeunes femmes. Les ossements des membres
étaient brisés et les parures de ces malheureuses furent
retrouvées avec les 0s ; ces femmes ont di étre jetées, toutes
parées, au-dessus des urnes, puis lapidées et écrasées sous les
pierres qu'on accumula pour former le tumulus.

A vingt minutes de la, un autre tumulus recouvrait douze
squelettes humains dont les poses bizarres indiquaient une .
mort violente ; ici c'est le sacrifice de douze victimes.

Mceeurs et coutumes des peuplades primitives actuelles.

Nous avons dit que les tribus sauvages actuelles parais-
sent avoir conservé, absolument intactes a travers les ages,
les meceurs, les coutumes et le genre de vie des populations
de I’époque néolithique.

Les renseignements qui nous ont été aimablement trans-
mis par M. et Mme Th. Burnier, anciens missionnaires au
Zambeze, par M. Paul Ramseyer, missionnaire au Lessouto,
par M. H. Rusillon, missionnaire a Madagascar, comme
aussi ceux que nous avons pu obtenir sur d’autres peuplades
non encore civilisées, nous paraissent trouver tout naturelie-
ment leur place a la suite des constatations que nous venons
de faire.

A notre question : La posittion repliée donnée aux morts
peut-elle étre considérée comme la preuve certoine d'une
croyance @ une vie nouvelle, il nous a été fait les réponses
suivantes, par M. Ramseyer, au Basutoland : Avant méme
qu’il ait expiré, le mourant est placé dans la position voulue
et ficele. Une fois mort il est placé assis sur ses talons,
dans une position d’attente et de vie ; son regard toujours
tourné vers l'orient de facon & voir, a son réveil, le soleil
levant. Par M. Burnier : Lorsqu'un Zambézien est trés
malade et qu'on a perdu tout espoir de guérison, on lui



— 186 —

donne la position que le cadavre doit conserver. Souvent
méme on la lui donne avant qu’il ait rendu le dernier soupir;
c’est la position d’'un homme accroupi, les genoux ramenés
contre la poitrine ; on lie le corps pour que les jambes gar--
dent cette position.

Cette coutume est trés générale chez les peuples paiens.
I.’étranger qui meurt par hasard, en passant dans le pays,
est enterré comme il est mort, tout allongé ; mais 'homme
connu, honoré, qui meurt au sein de sa famille, recoit la
sépulture rituelle et on lui replie soigneusement les genoux
contre la poitrine.

Les Zambéziens croient a un étre supérieur : Nyambé —
dieu, qui s’est retiré de dessus la terre parce que les hommes
¢taient trop méchants. Ils le saluent, chaque matin, en se
prosternant ; ils désirent le revoir quoique la vie d’outre-
tombe soit une vie inférieure. Ils se font sur le corps des
brilures, marques indélébiles pour indiquer qu’ils lui appar-
tiennent et qui leur permettront d’aller jusqu'a lui aprés
leur mort. Ils croient donc a une vie future. _

ILes morts sont jaloux des vivants, c’est pourquoi on
cherche a les apaiser par des offrandes, on dépose aussi a
coté d'eux, les instruments dont ils se sont servis pendant
leur vie. ( Ames primitives par M. Th. Burnier.)

M. H. Rusillon, nous écrit : « L.a position repliée donnée
aux morts .implique, en premier lieu, une idée de repos et
d’un long repos, elle est aussi la position du respect ; les
vieillards sont toujours accroupis. Ceux qui veulent faire
une demande et exprimer leur respect, s’accroupissent.
L’homme était tout petit et.a grandi. L.a mort le rapetisse.
Il retourne d’ou il vient et il faut qu’il diminue. »

L’idée de faire de la position repliée, la preuve d'une
croyance a une vie nouvelle, tient surtout aux rites funé-
raires qui révelent les pensées secrétes et les préoccupations



......,..187_.

encore inconscientes. J'ai vu, dit M. Rusillon, les morts
enterrés, accompagnés de troupeaux égorgés pour qu’ils
puissent suivre, et une malle contenant tout le nécessaire
pour un grand voyage, fixée au bout d'un pieu. En se désa-
grégeant les choses libérent ce qu’elles ont d’esprit, 'esprit
des choses, des bétes servent aux esprits des hommes. Il y a
donc une autre vie et une autre activité pour ces primitifs.
ILes repas autour des cadavres sont 'expression de la joie
qu'un homme ait été appelé a vivre plus libre.

A nos questions : Quel usage les populations du sud de
I' Afrique font-elles de Uocre, soit rouge, soit jaune ? L’em-
ploient-elles dans les cérémonies religieuses et lors de Uen-
terrement des morts ? Quelle vertu ow quelle signification
attachent-elles a son emploi ? 11 nous fut répondu par M.
Ramseyer : « Au Lessouto, on « phatsa » les morts, c’est-a-
dire qu'on les marque soit par une incision, soit avec de
l'ocre. Lorsqu’on veut honorer un mort ou se préserver du
mal qu’on croit qu’il pourrait faire, on lui en donne une cer-
taine quantité, on le lui met dans la main drcite, il s'en
servira a loisir. L’ocre est trés en usage chez les noirs du
sud de I'Afrique. Les Bathepous en impreégnent toutes les
couvertures dont ils se vétent et souvent s’en couvrent le
corps tout entier. Un enfant nouveau-né est immeédiateinent
ocré. Ce sont de vieilles coutumes dont presque tous ont
oublié la cause ou la raison. C’est notre « laloko » (coutume)
disent-ils, et ca suffit. Voici quelques-unes des raisons qui
peuvent, au dire de quelques vieillards, avoir motivé cet
usage : L’ocre et la graisse protégent le corps contre l'ar-
deur du soleil, contre le froid et la pluie. L’ocre rouge et
locre jaune donnent au corps la couleur du terrain, ainsi il
est plus facile de se cacher des ennemis. [.’ocre et la graisse
maintiennent la propreté du corps. L’ocre ayant, au temps
des guerres, protégé ceux qui en étaient oints, est devenu le



— 188 —

signe distinctif des guerriers. En couvrir un nouveau-né,
c’est le considérer comme un futur défenseur de la famille.
Ainsi l'ocre serait devenu une chose sacrée, il aurait une
vertu. Plus n’est nécessaire de s’en couvrir le corps, on en
trace seulement des lignes sur la figure et sur les membres.
Voila pourquoi les morts sont souvent marqués d’ocre, pour-
quoi on leur en met dans la main ; il est bon qu’ils en aient,
on ne peut pas savoir ce qui se passe la-bas. »

M. H. Rusillon, missionnaire a Maravoay, Madagascar,
nous écrit au sujet de 'ocre : On dépose, a coté du corps du
mort, des aliments pour qu’il puisse se nourrir, on 'enduira
d’ocre rouge, ou encore il v aura un petit canal a la hauteur
de la bouche qui communiquera avec un trou plein d’ocre
rouge et le rouge est le signe de la vie, la couleur du sang.
Quand l'ocre aura été absorbé, le mort aura repris vie.
[esprit du mort aura pris la partie esprit de 'ocre et il
vivra esprit, esprit voyageur qui va et vient de la terre aux
clieux.

[L’emploi de l'ocre peut étre d’abord considéré comme un
moyen d’ornementation remplagant le tatouage et puis com-
me un remede ; on en fait une application sur la partie du
corps malade. Il est employé dans les cérémonies funébres.
Les morts sont marqués de diverses couleurs pour que dans
le rovaume des esprits, il soit bien recu celui qui fut un
grand chef ou un personnage important. Les boules d’ocre
sont gardées dans un angle de la case, elles sont destinées
a préserver le mort de maladies dans son voyage ; il s’en
servira pour faire sa toilette a son arrivée dans le royaume
des esprits. »

D’autre part, nous savons que I’Australien de nos jours
porte toujours sur lui sa petite sacoche contenant sa provi-
sion d'argile blanche et d’ocre jaune ou rouge. l.es couleurs

placées dans la tombe de I'lroquois, permettront a celui-ci de



__189_...,

se présenter décemment dans l'autre monde. C'est le fan-
tome de 'objet qui suit 'esprit du mort.

A notre question concernant les amulettes humaines, M.
Ramseyer nous répond : « e corps humain a, aux yeux
des noirs, une puissance magique énorme. Je connais, dit-il,
des cas ot des fétiches de ce genre ont été pris sur des étres
vivants, car, dans ce cas, ils ont beaucoup plus de force. Ils
coupent une phalange et la phalange amputée devient fétiche.
Les os qu’on préléve sur des corps humains sont employés
comme amulettes. »

Et M. Rusillon nous dit : « Dans certaines occasions on
porte les dents, les ongles et les cheveux de quatre anciens
rois devenus divinités. Quand on ouvre les tombeaux pour
remuer les morts, aprés 20 ou 30 ans, on emporte les osse-
ments pour en faire des amulettes qu'on porte sur soi en
maniere de protection. Pour devenir riche on sc¢ barbouille
du sang d’un enfant et on porte son cceur comme amulette.
Pour conserver I'amour de son mari, une femme lui fera

boire une décoction de sang humain. »

I’Afrique est, comme on le voit, la terre classique des
amulettes et des gris-gris, employés chez ces peuplades pour
se mettre a 'abri du malheur. On porte le fétiche pendu au
cou, lorsque la personne meurt on enterre son amulette dans
un autre endroit, que le corps. M. et Mme Th. Burnier, a
(eneve, possédent, dans leur collection, plusieurs boites cra-
niennes percées d’un trou et venant du Gabon (Congo).

Presque tous les natifs de la Nouvelle Irlande portent,
suspendu sur la poitrine, un os humain qui leur sert d’amu-
lette et sur lequel ils se frottent continuellement les mains
pour détourner le mauvais sort; habitude d’autant plus
répugnante que I'os n'est pas toujours bien dépouillé de chair
et de graisse.



Quant aux sacrifices humains, nous pouvons dire qu’a
Toumbaz (Haut-Cameroun), on assommait, il y a encore une
dizaine d’années, les femmes des maris chefs et parfois celles
des maris esclaves (Mle J, Gay). L.a, on laisse encore mourir
quelquefois le nouveau-né vivant prés de sa mére morte (Mlle
J. Gay) et, au Zambeze, il est arrivé, dans certaines tribus,
que l'on enterra le nouveau-né vivant avec sa mére morte
(M. Louis Jalla).

Il y a quelques années, & Thabas, une femme fut tuée et
on sut qu’elle le fut parce qu'un « docteur » indigene avait
besoin de certaines médecines qu’il ne pouvait prendre que
sur elle (visceres, etc.). Cela se pratique encore de nos jours
et un peu partout au sud de I’Afrique par toutes les tribus
noires (M. Paul Ramseyer). Une femme voulant s’attacher
son mari blanc, fit tuer une vieille femme et fit boire un
étrange bouillon a son mari (M. H. Rusillon).

Aprés l'exposé des faits que l'on vient de lire, nous
croyons pouvoir présenter les conclusions suivantes :

Nous retrouvons chez les peuplades sauvages actuelles un
grand nombre des mémes coutumes qui ont été constatées,
soit dans les sépultures des hommes de 'époque paléolithi-
que, soit dans celles des hommes de '’époque néolithique,
telles que : |

L’orientation des tombes de 'ouest a 'est. LLa téte du mort
placée du coté du soleil couchant, de maniére a ce.qu’il
puisse, a son réveil, voir le soleil levant.

La reproduction exacte de l'attitude repliée et de la foi
dont elle est 'expression.

Les mémes offrandes aux morts. Dépot des objets dont
ils se sont servis dans leur vie terrestre, outils, armes et
parures qui doivent encore leur servir dans l'au-dela.

Les mémes sacrifices humains. Au Gabon, il y a quelques
années, sacrifice des quatre femmes d’un esclave qui furent
enterrées avec lui.



Similitude des objets usuels, lances, bracelets, poterie. Les
Australiens actuels du Nord se servent encore d'un outillage
en silex ; ils nous renseignent sur la maniére dont les paléo-
lithiques travaillaient.

Les mémes amulettes ou fétiches. Boites craniennes per-
cées d’un trou, suspendues au cou. Chaque fétiche ayant sa
signification.

Le méme emploi de 'ocre utilisé lors de l'enterrement
des morts, servant aussi a la peinture corporelle et a la déco-
ration de la poterie.

Cette concordance prouve la haute antiquité a laquelle
remontent un certain nombre d’idées qui se sont conservées
jusqu’a nos jours chez des peuplaces encore a I'état sau-
vage et qui, sans contact avec la civilisation, sont 'image
frappante des peuples qui vivaient aux ages préhistoriques.
Leurs armes, leurs outils, leurs parures sont, pour ainsi dire,
identiques aux armes, aux outils et aux parures que nous
extrayons de notre sol.

« Les renseignements que livre l'ethnographie cadrent
donc avec les données de 'archéologie : Toute chose a son
ame. ILes fantémes que 'on enterre avec le mort, le suivent,
si bien que l'au-deld est peuplé de fantémes humains qui
manient des fantémes d’armes et d’outils, se peignent de fan-
tomes de couleurs, s’ornent avec des fantomes de bijoux
et galopent sur des fantémes de montures. »

Tous ces peuples, d’origines diverses ou issus d’une méme
race, auraient donc eu les mémes meeurs, les mémes coutu-
mes et auraient pratiqué les mémes cérémonies funéraires.

Nous pouvons en inférer que la mentalité de nos tres loin-
tains ancétres, devait singuliérement se rapprocher de celle
des primitifs actuels.

Henri MONOD de BUREN.



	De la mentalité des peuples primitifs

