Zeitschrift: Revue historique vaudoise
Herausgeber: Société vaudoise d'histoire et d'archéologie

Band: 29 (1921)

Heft: 4

Artikel: La religion des Helvetes

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-23652

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-23652
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 122 —

LA RELIGION DES HELVETES

Les sacrifices; le gui.

Bien des choses restent obscures dans l'histoire, la civi-
iisation et la religion des Helvétes. En dehors des objets
trouvés dans quelques tombeaux et des déductions que
I'on en peut tirer, on ne les connait guére que par ce que
quelques écrivains latins, César surtout, ont dit des Gaulois
dont les Helvétes étaient une tribu.

Parmi les hommes qui, en France, connaissent le mieux
maintenant tout ce qui concerne cette époque reculée
de nos annales, M. Tphtain est un des plus distingués.
Dans le dernier Bulletin de la Société nationale des Anti-
quaires de France, 19191, nous trouvons précisément deux
petites communications qu’il a faites a cette société savante
au sujet des Gaulois. Nous pensons intéresser nos lecteurs
-en les reproduisant ici.

La premiére fut faite a la séance du 30 avril 1919 au
sujet des sacrifices offerts aux divinités. (Bulletin cité,
p. 140.) . |

« M. Toutain, aprés avoir rappelé que dans plusieurs
sanctuaires gallo-romains ont été découverts, en quan{ité
souvent considérables, des ex-voto représentant des enfants
emmaillotés, des parties du corps humain, torses, bustes,
tétes, mains, jambes, pieds, yeux, oreilles, etc., rapproche
ces trouvailles d’'un texte de César, Bell. Gall., VI, 16.
Dans ce texte, César raconte que les Gaulois, lorsqu’ils.
étaient atteints d’une maladie grave, immolaient i la divi-
- nité une victime humaine ; a leurs yeux, ajoute-t-il, une
vie humaine ne pouvait étre sauvée que si une autre vie
humaine était donnée aux dieux en échange. Tel était le

1 Paris. C. Klincksieck. Rue de Lille.



rite pratiqué dans la. Gaule indépendante. Lorsque les sacri-
fices humains furent interdits en Gaule au début de 'Em-
pire, il fallut trouver un substitut a la victime humaine ;
suivant le procédé que nous savons avoir été appliqué en
- Grece et a Rome !, a I’étre humain fut substitué son image.
Ainsi s’explique la présence, dans plusieurs sanctuaires galio-
romains, de figurines d’enfants emmaillotés. Ce qui corro-
bore ces explications, c’est que ces figurines sont parfo/is
revétues d’ornements ou d’insignes fort curieux, qui ont,
suivant toute probabilité, une valeur rituelle et que l'on a
pu comparer a des vittae, c'est-d-dire aux bandelettes dont
les victimes animales étaient parées dans les sacrifices ordi-
naires 2, D’autre part, on comprend que '’habitude se soit
introduite de n’offrir a la divinité, quand la maladie était
nettement locéli-sée, que I'image de la partie du corps ou du -
membre malade. Mais le sens profond du rite demeurait le
méme ; quand les yeux étaient atteints d’un mal, supposé
envoyé par la divinité, il fallait donner 4 la divinité une
paire d’yeux ; quand le patient souffrait de la téte, c’était
la téte, — souvent un portrait — que ’on apportait dans le
sanctuaire, etc., etc.

» I.a présence de figurines d’animaux, en ces mémes lieux
de culte, s’explique par la méme conception, quand il s’agit
d’animaux domestiques, chevaux, mulets, bceufs, béliers,
chiens, peut-étre volailles et colombes. On n’attribuait pas
seulement a la divinité le pouvoir des médecins, on lui pré-
tait 'action des véterinaires. De 1a, sans doufe, ces offrandes
~ de statuettes d’animaux en bronze, comme le cheval de -
bronze de Neuvy-en-Sullias qui porte une dédicace a

! Pausanias, X, 18,5; Denys d’Hdlicarnasse, 1, 38.

? Espérandieu, Revue archéologique, 19og, t. I, p. 358 et suiv.; W.
Deonna, Pro Alesia. Nouv. série, t. 1V, p. 38 et suiv.



Rudiobus* ou encore le mulet de bronze de Nuits-sous-
Beaune, qui porte une dédicace a Segémo 2. Nous ne pen-
sons pas que ces animaux représentent, comme on I'a pro-
poseé, ces deux divinités. Ce sont des offrandes du méme
caractére que celles qui ont été retrouvées dans des temples
de sources. '

» L.a méme explication ne peut pas valoir pour des images
d’animaux sauvages comme les sangliers et les cerfs. Mais
c’est a une idée analogue qu’il faut recourir pour les inter-
préter et cette idée se trouve confirmée par la découverte,
dans maints sanctuaires, de défenses de sangliers, de bois
et d’andouillers de cerfs. Les bétes de la forét passaient pour
appartenir aux divinités dont la forét était le domaine. Tout
chasseur devait dohc, soit d’avance solliciter la faveur de.
~ces divinités, soit aprés la chasse apaiser leurs ressentiments,
puisque dans le prémier cas il voulait enlever a ces divinités
un ou plusieurs des animaux qui leur appartenaient, puisque
- dans le second cas il avait déja commis cet acte audacieux.
Aux lieu et place de I'animal qu’il avait tué, il offrait. a la-
divinité tant6t 'image de pierre, de bronze ou de terre cuite
de cet animal, tantot une des parties les plus caractéristiques
du corps de ce méme animal. »

La seconde communication de M. Toutain est relative au
gui, et a 'importance de cette plante dans la religion et dans
la médecine des Gaulois. (Bulletin cité, p. 152.) Elle fut faite
a la séance du 14 mai 19109.

« M. T. Toutain analyse et commente le passage souvent
~cité de Pline l'ancien (Hist. natur., XV1I, 95, 249), dans
lequel I'écrivain latin décrit la cérémonie religieuse de la
cueillette du gui.” ’ =8 ,

»La plupart des savants modernes, qui ont reproduit et étu-

1 Espérandieu, Recueil... N° 2984.
2 S, Reinach, Répertoire de la statutaire, t. 11, p. 745, n° 5.



— 125 —

dié ce texte, dit M. Toutain, se sont bornés a expliquer et a
développer les superstitions relatives au gui ou bien ont sur-
tout décrit la mise en scéne demeurée fameuse : le prétre en
vétements blancs monté dans l'arbre, la faucille d’or avec
laquelle il détache le gui, le drap blanc tendu sous l’arbre
pour recevoir la plante sacrée.

~ » I1y a dans le texte de Pline d’autres renseignements d’un
grand intérét pour I’histoire de la religion gauloise et gallo-
romaine.

»La cueillette du gui était accompagnée du sacrifice de deux
taureaux blancs, et pendant le sacrifice, les druides priaient
la divinité ; dans cette priére, ils lui demandaient que le gui,
présent envoyé par elle aux humains, portat bonheur a ceux
qui le recevaient. En effet, le gui, don céleste et divin, ne

pouvait servir a 'usage des hommes qu’avec le consentement
de la divinité, et il fallait obtenir ce consentement.

» Il y a 1 I'indice d’une conception analogue i la concep-
tion des res sacrae dans la religion romaine.

» D’autre part, la puissance du gui était fécondante et théra-
peutique ; un breuvage fait avec du gui rendait féconds les
animaux stériles ; le gui servait d’antidote contre tous les
poisons. La plante sacrée donnait donc la vie ou sauvait de
la mort. Pour que cette action s’exercat en faveur des
humains, les druides sacrifiaient deux taureaux blancs. Il
n’est pas impossible qu’au temps de 'indépendance gauloise,
des victimes humaines aient été immolées pour assurer l'effi-
cacité du gui comme antidote. L’empoisonnement est, en
effet, une de ces maladies graves, graviores morbi, dont les
Gaulois cherchaient a se guérir, d’aprés César, par des sacri-
fices humains. Nous savons d’ailleurs que les druides pré-
sidaient souvent 3 de tels sacrifices. (César, De Bell, Gall,,
VI, 16 ; Stabou, 1V, 4, paragr. 4 ; Diodore de Sicile, V, 31,
et suiv.) » 7



	La religion des Helvètes

