
Zeitschrift: Rheinfelder Neujahrsblätter

Herausgeber: Rheinfelder Neujahrsblatt-Kommission

Band: 77 (2021)

Artikel: Das Rheinfelder Fastentuch - ein Zufallsfund : eine Kostbarkeit aus
dem frühen 17. Jahrhundert

Autor: Grüter, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-914807

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-914807
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en




Das Rheinfelder Fastentuch -
ein Zufallsfund

Eine Kostbarkeit aus dem frühen 17. Jahrhundert
Peter Grüter, Stadtpfarrer

Vielen Interessierten - und gewiss nicht nur Insidern - ist bekannt,
dass in der kirchlichen Fastenzeit, also jeweils von Aschermittwoch bis

Karfreitag, in der Christkatholischen Stadt- und ehemaligen
Stiftskirche St. Martin in Rheinfelden eine kulturgeschichtliche Besonderheit
zu sehen ist. Am grossen Renaissance-Hochaltar, ganz im vordersten
Osten des Chorraums, hängt ein grosses bemaltes Tuch und verdeckt
dort eines der Altarbilder. Was hat es mit diesem Tuch auf sich?

Fastentücher wollen verhüllen
Ein heute nur noch selten anzutreffender, im Mittelalter aber vielerorts

geübter Brauch besteht darin, in der vierzigtägigen Fastenzeit
vor Ostern in der Kirche ein Fasten- oder Hungertuch aufzuziehen.
Erste Nachrichten darüber zeigen, dass dieser Brauch schon vor dem
Hochmittelalter in Italien, Deutschland, Frankreich und England
üblich gewesen sein muss. Der Zweck dieser oft grossformatigen
Textilien bestand darin, bestimmte Gegenstände der gottesdienstlichen
Feier oder auch ganze Bereiche des Kirchenraums zu verhüllen.
Ein Fastentuch entzieht so den Altar oder das Altarretabel oder
manchmal sogar den gesamten liturgischen Bereich der Messfeier den
Blicken der Gläubigen.

Die ältesten noch erhaltenen Fastentücher stammen aus dem
15. Jahrhundert. Schriftliche Quellen aber zeigen, dass der Brauch
der fastenzeitlichen Verhüllung noch um weitere Jahrhunderte
zurückreicht, so dass sich die Spuren im Dunkel der Geschichte etwa
im 10. Jahrhundert verlieren. Auch die noch erhaltenen Fastentücher
aus dem 15. Jahrhundert zeigen es: Sie stehen nicht etwa am Anfang
dieser ikonographischen Tradition, sondern sie bilden bereits deren
Höhepunkt.

Die Vorläufer unserer Fastentücher sind die sogenannten Passions-
vela, einfache Tücher, die man schon im frühen Mittelalter dazu
verwendete, um die Gegenstände auf den Altären wie Kreuze,
Reliquienschreine und andere Bildnisse zu verhüllen. Damit sollte der

23



strahlende Glanz dieser Kostbarkeiten der ernsten Zeit des Kirchenjahres

entsprechend in den Hintergrund gestellt werden. In der
violetten, der Advents- und Fastenzeit vorbehaltenen liturgischen Farbe,

begegnen wir solchen Tüchern heute noch in manchen katholischen
Kirchen, wenn in der Fastenzeit vor allem die Kruzifixe verhüllt
werden.

Schon die Passionsvela hatten also die Funktion, wie später die
wesentlich grösseren Fastentücher, Gegenstände und Bilder den
Blicken zu entziehen, die in der Fastenzeit in den Hintergrund treten
sollen, weil die Aufmerksamkeit auf die Leidensgeschichte Jesu

gerichtet werden sollte. Dabei können aber Fastentücher manchmal
eine solche Grösse erreichen, dass sie, am Chorbogen aufgehangen,
zwischen der versammelten Gottesdienstgemeinde und dem die
Messe leitenden Geistlichen eine undurchdringliche Wand bilden,
vergleichbar einer Ikonostase. (Das historische Fastentuch im Dom zu
Gurk in Kärnten etwa misst fast 80 Quadratmeter.) Der Altarraum
war dadurch vom Kirchenschiff derart abgetrennt, dass das Geschehen

am Altar und der besondere Schmuck des Chorraums für die
Gottesdienstgemeinde gar nicht zu sehen waren. Wenn der Gemeinde
dann bis zur Abendmahlsmesse am Gründonnerstag zudem noch
die Kommunion vorenthalten wurde, dann wurde dies zu einer
intensiven Bussübung der besonderen Art.

Fastentücher wollen Geschichten erzählen
Zu dieser primär verhüllenden Funktion der Fastentücher gesellte
sich im Laufe der Zeit eine weitere Funktion, die mit ersterer im
Widerspruch zu stehen scheint: Schon die ältesten erhaltenen Exemplare
aus dem 12. Jahrhundert, und noch vermehrt seit dem frühen
15. Jahrhundert, wurden mehr und mehr mit bunten Darstellungen
bemalt. Sie zeigten oft in mehreren übereinander angeordneten
horizontal gegliederten Bilderreihen reichhaltige alt- und neutesta-
mentliche Themen, Heiligenlegenden, heilsgeschichtliche Personen,
Tugenden und Allegorien. Das oben erwähnte Gurker Fastentuch
von 1458 etwa ist ein Vertreter dieses sogenannten Felder-Typs; es

zeigt 99 biblische Darstellungen aus dem Alten und Neuen Testament,
unterteilt in quadratische Bilderreihen. Diese Art der Darstellung
wurde etwas später abgelöst durch Darstellungen eines grossen zentralen

Bildes in der Mitte des Tuchs, umgeben von kleineren Themenbildern,

die sich in der Regel auf die Leidensgeschichte Jesu beziehen.
Noch später wurden auch diese rahmenden Bilder weggelassen;

24



es entstanden kleinere Fastentücher mit einer einzigen, dafür etwas
grösser dargestellten Szene. Solche Tücher wurden dann weniger
für eine Raumabtrennung verwendet, sondern konnten als Wechselbilder

zeitweilig etwa vor eine Altartafel gehängt werden, um diese

zu verdecken.
Die Entwicklung hin zu reich bemalten Tüchern bediente einerseits

das Schaubedürfnis der Gottesdienstbesucher, andererseits diente
sie dem didaktischen Anliegen, den Blick der Gemeinde auf die
biblischen Geschichten zu lenken und die Predigt optisch zu untermalen.
Da die Mehrheit der damaligen Menschen weder lesen noch schreiben
konnte, können Fastentücher des Felder-Typs auch als eine Art
Armenbibel bezeichnet werden, während Tücher des einszenigen
Typs eher der meditativen Betrachtung dienten.

Der Fortschritt der Fastentuch-Tradition zeigt damit eine interessante

und auch etwas erstaunliche Entwicklung: 1. Beginnend mit
einfachen, ungefärbten Tüchern zur Verhüllung von prachtvollen
Altargegenständen oder Bildern hin zu 2. grossflächigen raumtrennenden

und vielszenig bemalten Tüchern mit didaktischem Charakter
und weiter zu 3. etwas kleineren, einszenig bemalten Tüchern mit
meditativem Charakter, die als Wechselbehänge verwendet werden
konnten.

Fastentücher bieten Herausforderungen
Angesichts der Grösse und des Gewichts vieler dieser Textilien bilden
sowohl Produktion wie Aufbewahrung und technische Handhabung
eines Fastentuchs nicht zu unterschätzende Probleme. Selbstverständlich

konnte ein leinenes Tuch solcher Dimensionen nicht am Stück

gewoben werden, sondern es wurde aus mehreren kleineren Tüchern
oder Tuchbahnen zusammengenäht. Sollte das Tuch beweglich
bleiben - eine unverzichtbare Voraussetzung, um es ausserhalb seiner
Verwendung zusammenrollen und verstauen zu können - durfte man
für die Einfärbung keine Grundierung auftragen. Die Farben durften
weder zu tief in den Malgrund eindringen noch ohne haftende
Bindung bleiben und daher abplatzen. Letztere Gefahr bestand
vor allem bei der Verwendung von Ölfarben; Tücher dieser Machart
weisen überdurchschnittlich viele Beschädigungen in Form eines
unregelmässigen Netzes feiner Risse auf. Die älteren Fastentücher
wurden überwiegend mit Tempera- und Leimfarben bemalt, auch
Wasserfarben und seltener Wachsmalerei kamen zur Anwendung.
Offenbar hat man jedoch die ideale Färbetechnik für ein so gross-

25



flächiges Tuch, das zudem beweglich bleiben muss, nicht wirklich
gefunden.

Auch der Malgrund selbst bereitete Probleme: Allein durch ihr
Gewicht, das lediglich an dem entsprechenden Tragbalken hing,
waren die riesigen Leinentücher einem ständigen Verfallsprozess

26



ausgeliefert. Brüchig gewordene Leinwände hielten dem eigenen
Gewicht nicht stand und mussten durch aufgenähte oder aufgeklebte
Flicken gestützt werden. Vor allem mit Klebstoff ausgeführte Reparaturen

schadeten dem Gewebe wie auch den Farben. Zudem:
Wie konnte ein solcherart bemaltes Tuch ausserhalb der Fastenzeit
versorgt und verstaut werden? Es zusammenzufalten war ohne massive

Schäden nicht möglich. Das Tuch konnte lediglich in die Form
einer langen Röhre sorgfältig zusammengerollt werden oder andernorts

offen aufgehängt bleiben; aber Platzprobleme bot dies allemal.
So waren die Fastentücher immer anfällig für Beschädigungen und
mussten schon in historischer Zeit aufgrund ihres schlechten Zustands
entfernt und erneuert werden. Das mag ein Grund dafür sein, dass

keine Fastentücher vor dem 15. Jahrhundert erhalten geblieben sind.
Wurde das Tuch während der Fastenzeit in das liturgische Geschehen

einbezogen, so hing es oft nicht einfach starr und unverrückbar,
sondern es wurde zu bestimmten Vollzügen auf- oder hochgezogen,
um den Blick auf das Geschehen am Altar partiell zu ermöglichen.
In der Liturgie konnte es damit den Tempelvorhang symbolisieren,
der gemäss den Evangelienberichten beim Tode Jesu zerriss. Wieder
entfernt wurden die Tücher meist am Mittwoch der Karwoche. Dabei
sollen sie etwa, um das Erdbeben beim Tod Jesu zu symbolisieren, mit
grossem Lärm und Gepolter zu Boden fallen gelassen worden sein.

Bezeichnungen und Begriffe
In der Benennung dieser grossformatigen, teils schmucklosen, teils
reich bebilderten fastenzeitlichen Vorhänge herrscht eine erstaunliche
Vielfalt, bedingt durch geographische und mundartliche Gegebenheiten.

Die gebräuchlichsten Namen sind Fastentuch oder Flungertuch.
Letzterer Begriff ist vor allem in der Schweiz, in Schwaben und im
Elsass bekannt, ebenso in Westfalen und Sachsen. Im Tirol findet
sich die Bezeichnung Leidenstuch. Auf den norddeutschen Raum
beschränkt sind die dialektgefärbten Ausdrücke Schmachtlappen
oder Schmachtfetzen. In den mittelalterlichen Quellen wurden die
Ausdrücke cortina oder velum verwendet, wobei zur genaueren
Bezeichnung noch der Terminus quadragesimale (40-tägig) hinzugefügt
werden konnte. Der Begriff velum templi bezieht sich auf die symbolische

Darstellung des zerreissenden Tempelvorhangs. Die offenbar
älteste Benennung im deutschsprachigen Raum ist Flungertuch.

Letztere Bezeichnung ist auch deshalb passend, weil dieses Tuch

zu einer Jahreszeit Verwendung fand und aufgehängt wurde, in der

27



die Nahrungsmittelreserven der vorjährigen Ernte zur Neige gehen
mochten. Die Fastenzeit im späten Winter war für manche Menschen
nicht nur aus religiösen Gründen spürbar, sondern sie war oft aus
Gründen des Mangels eine Lebensrealität. Fehlende Nahrung führte
dazu, dass die Menschen «am Hungertuch nagen» mussten. Aber: So

einleuchtend die gedankliche Verbindung zu dieser Redewendung
scheint, so müssen wir notieren, dass sie anders zustande gekommen
ist. Linguisten berichten, sie sei abgeleitet von «am Hungertuch
nähen» und beziehe sich auf die miserable Bezahlung bei der Herstellung

eines solchen Tuchs.

Das Verschwinden der Fastentücher
Auch wenn die genannte Redewendung im volkstümlichen
Sprachgebrauch bekannt geblieben ist, die Hungertücher selbst sind es

weitestgehend nicht mehr. Im 14. und 15. Jahrhundert wohl über
ganz Europa verbreitet, lässt sich die Geschichte der Hungertücher
etwa im Elsass mit vielen Beispielen belegen, obwohl kein einziges
erhalten geblieben ist. Für das Verschwinden dieser Tücher gab es

viele Gründe. Je tiefer sie in der Frömmigkeit der mittelalterlichen
Menschen verwurzelt waren, desto heftiger traf sie der Bannspruch
und die Bilderfeindschaft der Reformatoren. In den reformierten
Kantonen der Schweiz gerieten sie vollkommen ausser Übung, selbst

wenn zwischen dem reformatorischen Anliegen, die Geschichte der
Heiligen Schrift unverfälscht zu verkünden, und der Darstellung der
Fastentücher gar kein innerer Widerspruch bestand. Die Aufklärung
mit ihrer Hinwendung zu neuen Vernunftidealen, die Säkularisierung
sowie natürlich der zeitbedingte hinfällige Zustand vieler Tücher
bewirkten, dass sie selbst sowie das Brauchtum vielerorts abgeschafft
wurden. Nur in Gegenden mit stark ausgeprägtem katholischen Tradi-
tionsbewusstsein hielt sich der Brauch der Fastentücher deutlich
länger und konnte auch im 18. Jahrhundert noch bedeutende
Exemplare hervorbringen. Dennoch: Unschätzbar viele dieser Tücher,
und damit die allermeisten Zeugen einer ganzen Kunstgattung, sind
unwiederbringlich verloren. Weniger als einhundert davon haben
die Zeit bis heute überdauert; diese finden sich vorwiegend im alpen-
ländischen Raum sowie im westfälischen Münsterland; am häufigsten
noch in Kärnten und in der Schweiz.

Aufgeklärte Geistliche mochten den bescheidenen Erzeugnissen
volkstümlichen Schaffens, die ihren Idealen von Vernunft oder Kunst
nicht entsprechen konnten, wenig Verständnis entgegenbringen und

28



schafften den «alten Plunder» ab in der Meinung, fortschrittlich zu
handeln. So wurden Fastentücher an Museen, an den Kunsthandel
oder an Trödler verschleudert und blieben für immer verschollen. Nur
in seltenen Fällen, etwa in Gurk oder in Freiburg im Breisgau, haben
ungebrochene Traditionen zum Erhalt beigetragen. Weitaus häufiger
rettete jedoch eine zufällige Entdeckung ein Tuch vor dem endgültigen

Verfall auf feuchten Dachböden oder in modrigen Kellern.
Verschiedentlich blieben Fastentücher deshalb erhalten, weil man,

nachdem sie ausser Gebrauch geraten waren, die grossen Leinwände
dankbar einer neuen Verwendung zuführte. In Zug zerschnitt man
das alte Tuch, um Kosten zu sparen, und klebte es mit der Bildseite
an die Kirchendecke, worauf es als Unterlage für das neue barocke
Deckengemälde einer Himmelfahrt Mariens diente. Als es im Zuge
einer Renovierung abgelöst wurde, kamen die teilweise noch gut
erhaltenen alt- und neutestamentlichen Szenen zum Vorschein. In
Kerns entdeckte der Pfarrhelfer während eines Spaziergangs durch
die Felder Spuren von farbiger Bemalung bei einem Heutuch, in das
die Bauern gerade abgemähtes Gras bargen. So hatte auch hier
der Zufall ein Fastentuch gerettet, das jetzt nach seiner Restaurierung
besichtigt werden kann. Und in Rheinfelden...

Ein Fund mit Folgen
In den siebziger Jahren des 20. Jahrhunderts war der Kulturgüterschutz

in der Schweiz im Aufbau begriffen. 1977, bevor die Aufgaben
des Kulturgüterschutzes im Kanton Aargau schon offiziell und klar
formuliert waren, hatte eine Gruppe Dienstleistender ihre jährlich
stattfindende Übung zu absolvieren. Um die Dienstzeit sinnvoll zu
nutzen, organisierte der Dienstchef-Stellvertreter eine praktische
Übung in der Rheinfelder Stadtkirche St. Martin mit Fokus auf den
Hochaltar, einen Renaissancealtar aus dem Jahr 1607. An dessen Rückseite

ist auf 2.5 Metern Höhe ein Podest angebracht, das mit angestellter
Leiter erstiegen werden kann und das damals mit vielerlei altem, von
Insekten befallenem Holz- und Kartonmaterial vollgestellt gewesen
war; Material, das ausser Gebrauch gekommen war und, dort deponiert,

viele Jahre niemanden interessierte. Die Übungsgruppe, zu der
auch der Rheinfelder Restaurator Bruno Häusel gehörte, bekam den
Auftrag, dieses Material zu sichten, zu ordnen und zu dokumentieren.
Auf dem Podest, an die Rückseite des Altars gestellt, stand auch ein
schwerer Schrank, den Bruno Häusel etwas vorrückte. Zwischen der
Rückwand des Schranks und der Rückwand des Altars entdeckte er,

29



auf die Altarwand aufgenagelt, ein grosses Stück Stoff in verblichener
blaugrauer Farbe, das etwa die selbe Grösse wie das Altarbild auf der
Vorderseite aufwies. Nach dem Entfernen einiger Nägel stellte er fest,
dass die dem Altar zugewandte, verdeckte Seite farbig bemalt war.
Bruno Häusel hatte gefunden, wovon niemand Kenntnis hatte: Das

Rheinfelder Fastentuch war entdeckt. Niemand wusste, wie lange es

schon auf diesen Moment gewartet hatte.
Diese Fundumstände allein zeigen schon, dass das Rheinfelder

Fastentuch ursprünglich zu diesem Hochaltar dazugehört. Es misst in

der Breite 253cm und in der Höhe 306cm (vor der Restaurierung) resp.
324cm (nach dem Aufnähen auf ein Trägertuch). Diese Masse stimmen

genau überein mit jenen des Altarblatts des Hochaltars, vor dem
es in der Fastenzeit seinen liturgisch angestammten Platz hat. Sowohl
das Altarblatt wie das Mittelbild des Fastentuchs werden am oberen
Rand von einem identischen Rankenwerk aus Dreipässen und Rocailles

eingefasst; man war also bestrebt, das fastenzeitliche Bild dem
normalen Altarblatt anzugleichen. Damit erreicht das Rheinfelder
Fastentuch die nicht exakt definierte Grenze zum Wechselbehang
oder Wechselbild. Wechselbilder wollten ja der kirchenjahreszeitlichen
Veränderung durch variierte Szenenwahl entsprechen, ohne formal
ins Auge zu fallen. Im Normalfall wurden die Altarblätter ausgetauscht;
in Rheinfelden begnügte man sich damit, ein Leinwandbild, das

formal dem gewohnten Altarbild entsprach, davorzuhängen.

Das Mittelbild des Fastentuchs
Der Hochaltar, ein streng architektonisch gegliedertes, zweigeschossiges

Bildretabel, ist dem heiligen Martin geweiht und wurde 1607 in

der Kirche aufgestellt. Entsprechend ist davon auszugehen, dass das

dazugehörige Fastentuch in den ersten Jahrzehnten des 17. Jahrhunderts

hergestellt wurde. Sein hochrechteckiges, monumentales
Mittelbild zeigt eine Vespergruppe. Dominierend in der Mittelachse
steht vor dem leeren Kreuz die Gottesmutter. Sie hält den erschlafften
Körper ihres toten Sohnes unter den Achseln. Mit einknickenden
Knien scheint er ihr gleichsam zu entgleiten. Das am Gewandsaum
Mariens sichtbare Grab deutet schon auf die Grablegung hin. Die

Vespergruppe wird von zwei kerzentragenden Engeln flankiert. Der
linke steht mit leichter Körperdrehung nach aussen, mit dem Kopf
dagegen zur Bildmitte gewandt. In den vor der Brust verschränkten
Händen hält er eine brennende Kerze. Er trägt ein rötlich-gelbliches
Untergewand und einen zartgrünen Überwurf. Sein Flügelpaar ist

30



rot. Der zweite Engel auf der rechten Bildseite ist in ein rotes
Untergewand und einen blauen Überwurf gekleidet und trägt ebenfalls
eine Kerze. Er hat das rechte Knie leicht auf den Rand der Grabeinfassung

gestützt. Sein Flügelpaar ist blau.
Das Bildfeld wird von einem malerisch ausgeführten profilierten

Rand eingefasst. Darauf folgt der etwa einen halben Meter breite
Rahmen, auf dem die sogenannten Leidenswerkzeuge Christi versammelt

sind. Im Gegensatz zum Mittelbild mit seinen leuchtenden
Farben wirkt der Rahmen durch vornehme Zurückhaltung fein
abgestufter Grisaille-Malerei, also ausschliesslich in Grautönen.

Die Arma Christi
Dieser Rahmen mit den dargestellten Leidenswerkzeugen rund um
ein Mittelbild zeigt uns den ikonographischen Typ dieses Fastentuchs:
Es gehört zum seltenen sogenannten Arma-Christi-Typ. Mit dem
Begriff Arma Christi sind dabei nicht nur die Werkzeuge gemeint, mit
denen die Menschen Christus Leid zugefügt und ihn gekreuzigt
haben, sondern vor allem jene Waffen, mit denen Christus den Tod

besiegt und das ewige Leben errungen hat. Der Arma-Christi-Typ ist

vor allem im 17. Jahrhundert vertreten. Unser Rheinfelder Fastentuch
mit seinem grossformatigen Mittelbild und den auf den Rahmen
beschränkten Leidenswerkzeugen weist formal aber schon auf die
späteren einszenigen Fastenbilder hin. Gerade das Rheinfelder Tuch

zeigt auch den Funktionswandel der Fastentücher, der mit dem
fortschreitenden ikonographischen Wandel verbunden ist: Dienten
die frühen grossformatigen Fastentücher des Felder-Typs noch zur
Verhüllung eines ganzen Raums, so wurden mit dem kleinformatigeren

Arma-Christi-Typ oder gar mit dem noch späteren einszenigen Typ
nur noch einzelne Altarbilder verdeckt. Diese Tücher erhielten damit
die Funktion eines Wechselbilds.

In Anbetracht der Entwicklung der christlichen Ikonographie
erscheinen die isolierten Leidenswerkzeuge auf den Fastentüchern
erstaunlich spät. Die Verehrung der Arma Christi lässt sich bis ins
4. Jahrhundert zurückverfolgen, als Kaiserin Helena von ihrer
Palästinafahrt Andenken an die Leidensstationen Christi nach Rom
mitbrachte. Um den Gläubigen die Andacht vor den Reliquien, vor
dem Holz vom Kreuz Christi sowie vor dem des guten Schächers, der
INRI-Tafel, den Nägeln und anderem mehr zu ermöglichen, liess ihr
Sohn, Kaiser Konstantin, einen Teil ihres Palastes zur Kirche Sta. Croce
in Gerusalemme umbauen. Bis ins Mittelalter hinein wurden die

31



Leidenswerkzeuge in erster Linie als Hoheitszeichen und Majestätssymbole

Christi verstanden; sie waren deshalb ikonographisch den
Weltgerichtsbildern zugeordnet.

Erst seit dem 13. Jahrhundert aber stellt eine tiefgehende Passionsmystik

die Arma Christi in einen neuen Zusammenhang. Die
Leidenswerkzeuge werden immer mehr als Zeichen des Leidens Christi
verstanden und in der Christusnachfolge meditiert. Stellvertretend
stehen die Waffen Christi für seine durchlittenen Qualen, die der
Gläubige intensiv nachzuerleben versucht. Gleichzeitig behalten die
Arma Christi ihren Charakter als Hoheitszeichen, weil Christus mit
ihnen Tod und Sünde bezwungen und damit die Menschen erlöst
hat. Die Mystik war gewissermassen der innere Antrieb zu einer
kontemplativen Betrachtung der Waffen Christi. In der Betrachtung
von Zange und Hammer, von Geissei und Rute, die dem unschuldigen
Gottessohn so bitteres Leid zugefügt haben, schwingt ein deutlicher
Protest gegen kirchliche Veräusserlichung und überzogene
Vernunfttheologie mit.

Den äusseren Anlass zum ungeheuren Aufschwung, den die Arma
Christi in der mittelalterlichen Frömmigkeit nahmen, gaben die
Kreuzzüge, welche zahlreiche Passionsreliquien aus dem Heiligen
Land und aus Konstantinopel nach Westeuropa gebracht hatten.
Die häufig gestörten oder gar unterbrochenen Wallfahrten zu den
heiligen Stätten in Palästina fanden nun in der Verehrung der
Herrenreliquien vor Ort ein neues Ziel. Kreuzespartikel zählten zu den
begehrtesten Reliquien im Abendland.

Die mittelalterliche Arma-Verehrung erschöpfte sich jedoch nicht
in der Betrachtung objektiv gerade noch fassbarer Reliquien, sie

wandte sich vielmehr auch scheinbar nebensächlichen Gegenständen
zu wie dem Strick, mit dem Christus zur Kreuzigung geführt wurde,
der Laterne, die den Häschern den Weg zu Christus wies, den dreissig
Silberlingen sowie etwa sechzig weiteren Leidenswerkzeugen.
Sie wurden als Gegenstände der Andacht in den verschiedensten
künstlerischen Techniken und Gattungen verbildlicht. Eine besondere
Vorliebe entwickelte man dahingehend, Leidensstationen auch durch
einzelne isolierte Körperteile gegenwärtig werden zu lassen. Stellvertretend

für Christus konnten seine fünf Wunden dargestellt werden,
ebenso konnten die Köpfe und Extremitäten von an Christus handelnden

Personen an deren Stelle treten. Abgehackte Hände und
abgeschnittene Köpfe trieben die bildliche Gestaltung manchmal bis an
den Rand des guten Geschmacks. Solches mochte zwar dem religiösen

32



Empfinden des einfachen Volkes entsprechen, musste aber der
heraufdämmernden Aufklärung zuwider sein.

Je weiter das Mittelalter in seiner ausgeprägten Volksfrömmigkeit
fortschritt, desto mehr fanden die Arma Christi Aufnahme in die
volksfromme Andacht sowie auf entsprechenden volkstümlichen
Kunstwerken wie auch auf den Fastentüchern. Von seinem Charakter
her ist das Arma-Christi-Motiv nicht belehrend, sondern möchte zur
meditativen Versenkung anregen. In der Fasten- oder Passionszeit
aufgezogen, dient es nicht wie die vielfeldrigen Fastentücher der
Unterweisung, sondern verweist den Betrachter auf den Kernpunkt der
kirchenjahreszeitlichen Kontemplation. Es ist signifikantes Zeichen
der Passionszeit. Die besondere Beliebtheit des Arma-Christi-Typs
mag zusammenhängen mit der allgemeinen Symbolfreudigkeit des
Barocks, die mit einer Vorliebe für das Verschleierte, Andeutende,
Dämmrige und Rätselartige einherging. Zudem strotzt aus diesen
Bildern eine drastische Derbheit, die die schlichten Bilderreihen
der früheren Fastentücher bei weitem übertrifft und nur noch
die Konzentration auf das Leiden zulässt. Der Wandel von der
didaktischen Bildfolge zum meditativen Einzelbild markiert die einschneidende

Entwicklung der Fastentücher im 17. Jahrhundert. Man
möchte fast behaupten, die Tücher des Felder-Typs und die
Arma-Christi-Tücher haben nur noch den Namen Fastentuch gemein,
ihre Funktion und ihre Intention sind jedoch gänzlich verschieden.

Der Rahmen des Fastentuchs
Im Folgenden sind die Leidenswerkzeuge sowie die weiteren Darstellungen

genannt, die unser Rheinfelder Fastentuch, dem Arma-Chris-
ti-Typ entsprechend, in seinem Aussenrahmen zeigt (beginnend auf
der linken Seite, dem Uhrzeigersinn folgend). Die meisten dieser
Darstellungen nehmen Bezug auf Textstellen in den Evangelienschriften.

linke Reihe:
1. Leiter mit Hammer und Zange
Diese Werkzeuge werden in den Evangelienschriften zwar nicht
explizit erwähnt, schienen den Herstellern des Fastentuchs für die
Ausübung einer Kreuzigung aber offensichtlich naheliegend oder
gar unerlässlich. Für eine Kreuzigung wurde damals der Verurteilte
jedoch auf einem am Boden liegenden Kreuz vor dessen Aufrichtung
fixiert; eine Leiter wurde demnach zu diesem Zweck gar nicht
verwendet. Sollte die Anbringung der INRI-Tafel am bereits aufge-

33



richteten Kreuz erfolgt sein, so mag allenfalls hier eine Leiter
benutzt worden sein (Joh 19,19.20). Gewiss dann aber bei der Abnahme
des Leichnams vom Kreuz.

2. Stange mit Schwamm
Mt 27,48/Mk 15,36/Jh 19,29: Kurz vor seinem Tod versuchte man, dem
durstigen Jesus etwas Erleichterung zu verschaffen. Man steckte
einen in Essig getränkten Schwamm an eine Stange und streckte
diese hoch, um damit Jesu Mund zu berühren. Der Essig mag betäubende

und damit schmerzstillende Wirkung gehabt haben,
obere Reihe:

3. Hahn
Mt 26,34.74.75/Mk 14,30.72/Lk 22,34.60.61/Jh 13,38,18,27: Der Hahn

gilt als besonderes Zeichen der Wachsamkeit. Nachdem Petrus seine
unverbrüchliche Treue zu Jesus gelobt hatte, erinnerte ihn der
Hahnenschrei an seinen Treuebruch.

4. drei Würfel
Mt 27,35/Mk 15,24/Lk 23,34/Jh 19,24: Die Soldaten, die Jesus

gekreuzigt hatten, verteilten seine Habe untereinander. Da Jesu

Untergewand aber aus einem einzigen Stück gewoben war, wollten
sie es nicht zerteilen, sondern sie losten resp. würfelten darum, wer
es als Ganzes erhalten sollte.

5. fünf Wunden
In der Mitte des oberen Randes und damit an prominenter Stelle
sind in breitem gemaltem Rahmen die fünf Wundmale Christi auf
drastische Weise dargestellt: zwei abgehackte Hände und zwei Füsse,
dazu ein menschliches Herz, jeweils mit deutlich sichtbaren offenen
Wundmalen.

6. dreissig Silberlinge
Mt 26,15; 27,3-9: Dies war der Geldbetrag, den Judas Iskariot mit den
Hohenpriestern für die Auslieferung Jesu vereinbart hatte.

34



7. Dornenkranz mit Stöcken
Mt 27,29.30/Mk 15,17-19/Jh 9,2.5: Um Jesu Königtum zu verspotten,
setzten die Soldaten Jesus einen aus Dornen geflochtenen Kranz auf
den Kopf. Das solchermassen gekrönte Haupt zudem mit Stockschlägen

zu malträtieren war eine zusätzliche Folter.

rechte Reihe:
8. schiefe Säule
Mt 27,51-54: Die schwankende Säule nimmt Bezug auf das Erdbeben,
das im Moment des Todes Jesu deutlich machte, wie sehr Himmel und
Erde aus den Fugen geraten waren.

9. Lanze
Jh 19,34: Bei einer Kreuzigung tritt der Tod in der Regel durch
Ersticken ein, was etwa an der dunklen Farbe des Blutes erkennbar
ist. Ein Soldat stiess eine Lanze seitlich in Jesu Körper und konnte am
herausfliessenden Blut feststellen, dass der Tod bereits eingetreten
war.

10. Rute und Geissei
Lk 23,16.22/Jh 19,1: Pilatus liess Jesus geissein, wahrscheinlich in der
Absicht, bei dessen Gegnern und im Volk Mitleid zu wecken.

11. Laterne
Jh 18,3: Jesu Verhaftung geschah abends, quasi bei Nacht und Nebel.
Hätten die Soldaten keine Laterne dabeigehabt, sie hätten Jesus

nicht gefunden.
Mt 27,45/Mk 15,33/Lk 23,44: Alternativ kann die Laterne darauf

verweisen, dass der Todeszeitpunkt Jesu begleitet wurde von einer
Sonnenfinsternis. Das Dunkel nahm überhand in der Welt.

untere Reihe:
12. Schwert mit Ohr
Mt 26,51.52/Mk 14,47/Lk 22, 49-51/Jh 18,10.11.26: In der Absicht,
Jesus zu verteidigen und seine Verhaftung zu verhindern, zog Petrus
sein Schwert und schlug einem der Verfolger ein Ohr ab. Diese
drastische Darstellung auf dem Fastentuch verdient es, von Nahem
betrachtet zu werden: Auf der Klinge eines Schwerts liegt ein
abgeschnittenes Ohr.

35



13. Kanne und Schale
Mt 27,24: Pilatus wollte Jesus eigentlich verschonen, knickte jedoch
unter politischem Druck ein und erlaubte die Kreuzigung. Um sich

symbolisch aus diesem Geschehen herauszuhalten, wusch er seine
Hände in Unschuld.

14. drei Nägel
Die Nägel, mit denen Jesus ans Kreuz geschlagen wurde, sind - wie
Leiter, Hammer und Zange - in den Evangelienschriften nicht explizit
genannt. Wenn wir, der Tradition folgend, davon ausgehen, dass

die Fixierung des Körpers Jesu am Kreuz nicht mit Stricken oder
Lederriemen vorgenommen wurde, sind jedoch auch die Nägel als

Leidenswerkzeuge naheliegend.

15. bärtiger Kopf
Dieses Portrait eines bärtigen Mannes ist rätselhaft. Es ist nicht näher
bekannt, wen es darstellen soll; möglicherweise handelt es sich um
ein Selbstportrait des Künstlers.

16. Schweisstuch der Veronika
Dies ist die einzige Darstellung eines Leidenswerkzeugs, das nicht
auf eine Evangelienstelle Bezug nimmt, sondern in legendarischer
Überlieferung seit dem 12. Jahrhundert bezeugt ist. In das Schweisstuch,

mit dem Veronika Jesus auf seinem Weg nach Golgatha Schweiss
und Blut vom Gesicht gewischt hat, soll sich auf wundersame Weise
das Gesicht Jesu eingeprägt haben.

17. geharnischte Hand, ein Tuch festhaltend
Mk 14,51.52: Einer der Freunde Jesu, nur mit einem Lendentuch
bekleidet, schlich hinter den Soldaten her, die Jesus verhaftet hatten,
um zu sehen, wohin sie ihn brachten. Er wurde jedoch entdeckt, und
als man ihn am Lendentuch packte und fassen wollte, liess er das Tuch
fahren und floh nackt.

18. Gewand Christi
Mt 27,28/Mk 15,17/Joh 19,2: Die Soldaten trieben ihren Spott mit
Jesus; sie legen ihm einen purpurroten Mantel um die Schultern und
huldigten ihm als König. Im Alten Rom war die Farbe Purpur dem
Kaiser und den Senatoren vorbehalten.

36



Restaurierung des Fastentuchs
Nach seinem Fund musste das Rheinfelden Fastentuch einige weitere
Jahre ausharren, bevor es im Zuge einer umfassenden Kirchenrestaurierung

und dank grosszügiger Sponsoren 1993 selbst eine Restaurierung

erfahren konnte.
Als Bildträger diente eine relativ fein gewobene Leinwand;

drei Leinwandbahnen mit einer Breite von je 82 bis 85cm sind dafür
vertikal aneinandergenäht worden. Das vorder- und rückseitige
Einfärben erfolgte mit dünner blauer Farbe, vermutlich Indigo. Für
die unterschiedlich deckend aufgetragenen wasserlöslichen Farben
fanden Pigmente mit Gummi Arabicum oder tierischem Leim Verwendung.

Am oberen Rand war eine Holzstange mit 2cm Durchmesser
vom Tuch umfasst, mittels welcher man es vor der Altartafel einhängen
konnte; über der Tafel befinden sich heute noch links und rechts die
beiden Hakenschrauben der originalen Hängevorrichtung, um das
Tuch dort anzubringen. Der Zustand des Fastentuchs war bei seiner
Auffindung relativ gut, obwohl frühere Verwendung wie auch

Aufbewahrung und Lagerung des Tuchs (gerollt, zusammengefaltet,
aufgenagelt...) Beschädigungen wie Knickfalten, Abreibungen und
Verschmutzungen am Gewebe und an der aufgetragenen Bemalung
hinterlassen hatten. Die Bildränder waren zum Teil ausgefranst,
brüchig und verfleckt, über die Bildfläche verteilt bestanden
unterschiedlich grosse Verwerfungen, Risse und Löcher, die zum Teil bei
früheren Eingriffen mit blau eingefärbtem Flickgewebe hinterlegt
worden waren. Das eingefärbte Tuch war vor allem auf seiner Rückseite,

die länger dem Licht ausgesetzt war, massiv ausgebleicht.
Die vorwiegend deckend aufgetragenen wasserlöslichen Farben - im
mittleren Hauptbild polychrom und leuchtend, im Rahmen nur in
blassen Grautönen - hafteten relativ gut, wiesen aber Abreibungen
und Abplatzungen auf.

1993 wurde das Rheinfelder Fastentuch von der Textilrestauratorin
Christine Hartmann aus Basel und der Gemälderestauratorin Regina
Manger aus Rheinfelden gemeinsam einer umfassenden Restaurierung
unterzogen; der entsprechende Restaurierungsbericht gibt Einblick
in diese fachlich komplexen und interdisziplinären Massnahmen.
Die Arbeiten wurden am lose hängenden Tuch ausgeführt. Als erstes
erfolgte eine trockene Reinigung. Für die Behandlung von Löchern
und Rissen sowie der stärker beschädigten Randzonen wurde
Stützgewebe eingefärbt und dieses mit Chirurgennadeln und
eingefärbtem Seidenfaden mittels Spann- oder Saumstichen aufgenäht. Im

37



Bereich der Malschicht wurden Beschädigungen hinterklebt. Für das

Retuschieren der optisch störenden Fehlstellen fanden Aquarellfarben
Verwendung, vor allem im Bereich der Heilandsfigur, bei der das

Grundblau zum Teil störend hervorschimmerte. Für Aufbewahrung
und Verwendung des Tuchs musste eine Befestigungs- und
Aufhängevorrichtung am Tuch selbst sowie an der Altarrückseite montiert
werden. Als Staub- und Lichtschutz wurde das Ganze mit einem
schwarzen Gewebe von der Rückseite her lose an einer Stange befestigt.

Die Platzfrage, um ein Fastentuch dieser Dimensionen liegend
oder hängend zu bearbeiten, war eine zusätzliche Herausforderung;
es mussten dafür zeitweise besondere Räumlichkeiten zugemietet
werden.

Das Rheinfelder Fastentuch und seine heutige Verwendung
1995 wurde das Rheinfelder Fastentuch wieder seiner ursprünglichen
Verwendung zugeführt: Jeweils an Aschermittwoch wird es vor
das grosse Altarblatt des Hochaltars eingehängt, wo es bis kurz vor
Ostern die Weihnachtsdarstellung verdeckt. Aber auch solches bietet
jedes Jahr besondere Herausforderungen und verlangt nach geschickten

Händen von jeweils mindestens vier Personen. Am Vormittag
des Aschermittwochs müssen zuerst zwei Personen auf dem hohen
Podest hinter dem Hochaltar mittels langer Hebestangen das grosse
Schutztuch, welches das Fastentuch an seinem Aufbewahrungsort vor
Lichteinfall schützt, an seiner Querstange beidseits hochheben und
entfernen. Danach wird auf gleiche Weise das Fastentuch hochgehoben

und an der einen Seite des Podestes sorgfältig hinuntergereicht,
wo zwei weitere Personen es an den Hebestangen entgegennehmen,
um es vor den Altar zu tragen. Unterdessen sind die beiden ersteren
Personen vom Podest herunter- und sodann auf den Altar hochgestiegen,

wo sie die Hebestangen mit dem daran frei hängenden
Fastentuch wieder empfangen und dann an den beiden Haken hoch
über dem Altarbild einhängen. Diese ganzen Arbeiten verlangen
Kraft, Geschicklichkeit und Koordination, können doch bei unsorgfältigem

Vorgehen, abgesehen von der Unfallgefahr, nicht nur das

Fastentuch, sondern auch die Wandstuckaturen Schaden nehmen. An
seinem Platz vor dem Altarbild bleibt das Fastentuch bis nach dem
Karfreitagsgottesdienst hängen. Kirchenbesucher können es nur aus
der Ferne sehen, da der vordere Teil der Kirche alarmgeschützt ist und
nicht ohne Anmeldung betreten werden kann. Wer es von Nahem
betrachten möchte, kann bei Tourismus Rheinfelden eine Führung

38



buchen oder einen der Gottesdienste in der Fasten- oder Passionszeit
besuchen. Am Vormittag von Karsamstag wird das Fastentuch auf die
beschriebene Weise wieder von der Vorderseite des Altars entfernt
und sorgfältig auf der Rückseite versorgt, bevor für die Feier der
Osternacht in der Kirche der prächtige Osterschmuck aufgestellt wird.

Ein Privileg
Ein Fastentuch der seltenen Art aus dem frühen 17. Jahrhundert
zu besitzen und regelmässig liturgisch zu verwenden ist für die
Christkatholische Kirchgemeinde Rheinfelden-Kaiseraugst eine Freude und
eine Bereicherung. Zusammen mit dem ganzen historischen Paramen-
tenschatz, den die Kirchgemeinde pflegt, mit den weiteren hunderten
von kulturgeschichtlich wertvollen barocken Textilien für die Feier der
Liturgie, beansprucht diese ganze Pracht aber auch regelmässige und
nicht zu unterschätzende personelle und finanzielle Ressourcen. Das

Fastentuch ist ja bei weitem nicht das einzige Textil, das verwendet,
gepflegt, konserviert oder restauriert werden muss. Dies zudem
in einem Gebiet, das in vielerlei Hinsicht Fachwissen erfordert, und
in einer Zeit, in der es schwierig ist, regelmässig engagierte und
freiwillig Mitarbeitende für Kirchgemeinde und Gottesdienst zu finden.

Kirchen oder Kirchgemeinden, welche über besondere historische
Textilien für den liturgischen Gebrauch verfügen, verwenden diese
heute in der Regel nicht mehr, sondern stellen sie, wenn sie in gutem
Zustand sind, allenfalls in einer Vitrine als Museumsstücke dem Publikum

zur Schau. Dass barocke Textilien und weitere liturgische Geräte
heute noch regelmässig für die Feier der Gottesdienste verwendet
werden, scheint mir einzigartig und ist eine Besonderheit der
Christkatholischen Stadtkirche Rheinfelden. Wir verwenden diese Stücke
nicht, weil der Barock in besonderer Beziehung stehen würde zur
Christkatholischen Kirche, sondern wir tun es, weil wir Freude daran
haben, weil unsere Kirche in Rheinfelden über solch prächtige Stücke

verfügt und weil wir es für unverantwortlich hielten, diese den
Gottesdienst feiernden Menschen und der Öffentlichkeit vorzuenthalten.

Für mich als Priester der Kirche und als Pfarrer der Kirchgemeinde,

der vor jedem Gottesdienst aus einer Vielzahl von leuchtend
bunten und Jahrhunderte alten Gewändern sowie aus ebensolchen
goldenen Kelchen auswählen kann, mag Barock auch immer wieder
gewöhnungsbedürftig sein. Eine Bereicherung und ein Privileg ist es

allemal.

39



Quellen
-Sehr viele Informationen in diesem Artikel sind dem Standardwerk

entnommen: Reiner Sörries, Die alpenländischen Fastentücher.

Vergessene Zeugnisse volkstümlicher Frömmigkeit, Klagenfurt 1988

-Archiv der Christkatholischen Kirchgemeinde Rheinfelden-
Kaiseraugst

- Flerzlichen Dank an Regina Manger, Bruno Fläusel und Kurt
Rosenthalerfür die Gespräche und für die Überlassung ihrer privaten
Dossiers zur Erarbeitung dieses Artikels.

40


	Das Rheinfelder Fastentuch - ein Zufallsfund : eine Kostbarkeit aus dem frühen 17. Jahrhundert

