Zeitschrift: Rheinfelder Neujahrsblatter
Herausgeber: Rheinfelder Neujahrsblatt-Kommission

Band: 77 (2021)

Artikel: Das Rheinfelder Fastentuch - ein Zufallsfund : eine Kostbarkeit aus
dem frihen 17. Jahrhundert

Autor: Gruter, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-914807

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-914807
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en




Das Rheinfelder Fastentuch —
ein Zufallsfund

Eine Kostbarkeit aus dem frithen 17. Jahrhundert
Peter Griter, Stadtpfarrer

Vielen Interessierten — und gewiss nicht nur Insidern - ist bekannt,
dass in der kirchlichen Fastenzeit, also jeweils von Aschermittwoch bis
Karfreitag, in der Christkatholischen Stadt- und ehemaligen Stifts-
kirche St. Martin in Rheinfelden eine kulturgeschichtliche Besonderheit
zu sehen ist. Am grossen Renaissance-Hochaltar, ganz im vordersten
Osten des Chorraums, hangt ein grosses bemaltes Tuch und verdeckt
dort eines der Altarbilder. Was hat es mit diesem Tuch auf sich?

Fastentiicher wollen verhiillen

Ein heute nur noch selten anzutreffender, im Mittelalter aber vieler-
orts gelbter Brauch besteht darin, in der vierzigtdgigen Fastenzeit
vor Ostern in der Kirche ein Fasten- oder Hungertuch aufzuziehen.
Erste Nachrichten dariber zeigen, dass dieser Brauch schon vor dem
Hochmittelalter in Italien, Deutschland, Frankreich und England
ablich gewesen sein muss. Der Zweck dieser oft grossformatigen
Textilien bestand darin, bestimmte Gegenstande dergottesdienstlichen
Feier oder auch ganze Bereiche des Kirchenraums zu verhillen.
Ein Fastentuch entzieht so den Altar oder das Altarretabel oder
manchmal sogar den gesamten liturgischen Bereich der Messfeier den
Blicken der Glaubigen.

Die altesten noch erhaltenen Fastentiicher stammen aus dem
15. Jahrhundert. Schriftliche Quellen aber zeigen, dass der Brauch
der fastenzeitlichen Verhullung noch um weitere Jahrhunderte
zurlckreicht, so dass sich die Spuren im Dunkel der Geschichte etwa
im 10. Jahrhundert verlieren. Auch die noch erhaltenen Fastentlicher
aus dem 15. Jahrhundert zeigen es: Sie stehen nicht etwa am Anfang
dieser ikonographischen Tradition, sondern sie bilden bereits deren
Hoéhepunkt.

Die Vorlaufer unserer Fastentlicher sind die sogenannten Passions-
vela, einfache Ticher, die man schon im frihen Mittelalter dazu
verwendete, um die Gegenstdnde auf den Altaren wie Kreuze,
Reliquienschreine und andere Bildnisse zu verhllen. Damit sollte der

23



strahlende Glanz dieser Kostbarkeiten der ernsten Zeit des Kirchen-
jahres entsprechend in den Hintergrund gestellt werden. In der vio-
letten, der Advents- und Fastenzeit vorbehaltenen liturgischen Farbe,
begegnen wir solchen Tichern heute noch in manchen katholischen
Kirchen, wenn in der Fastenzeit vor allem die Kruzifixe verhullt
werden.

Schon die Passionsvela hatten also die Funktion, wie spater die
wesentlich grdsseren Fastentiicher, Gegenstande und Bilder den
Blicken zu entziehen, die in der Fastenzeit in den Hintergrund treten
sollen, weil die Aufmerksamkeit auf die Leidensgeschichte Jesu
gerichtet werden sollte. Dabei kdnnen aber Fastenticher manchmal
eine solche Grosse erreichen, dass sie, am Chorbogen aufgehangen,
zwischen der versammelten Gottesdienstgemeinde und dem die
Messe leitenden Geistlichen eine undurchdringliche Wand bilden,
vergleichbar einer Ikonostase. (Das historische Fastentuch im Dom zu
Gurk in Karnten etwa misst fast 80 Quadratmeter.) Der Altarraum
war dadurch vom Kirchenschiff derart abgetrennt, dass das Geschehen
am Altar und der besondere Schmuck des Chorraums fir die Gottes-
dienstgemeinde gar nicht zu sehen waren. Wenn der Gemeinde
dann bis zur Abendmahlsmesse am Grindonnerstag zudem noch
die Kommunion vorenthalten wurde, dann wurde dies zu einer
intensiven Bussiibung der besonderen Art.

Fastentiicher wollen Geschichten erzdhlen

Zu dieser primar verhilllenden Funktion der Fastentlcher gesellte
sich im Laufe der Zeit eine weitere Funktion, die mit ersterer im Wi-
derspruch zu stehen scheint: Schon die dltesten erhaltenen Exemplare
aus dem 12. Jahrhundert, und noch vermehrt seit dem frihen
15. Jahrhundert, wurden mehr und mehr mit bunten Darstellungen
bemalt. Sie zeigten oft in mehreren Ubereinander angeordneten
horizontal gegliederten Bilderreihen reichhaltige alt- und neutesta-
mentliche Themen, Heiligenlegenden, heilsgeschichtliche Personen,
Tugenden und Allegorien. Das oben erwahnte Gurker Fastentuch
von 1458 etwa ist ein Vertreter dieses sogenannten Felder-Typs; es
zeigt 99 biblische Darstellungen aus dem Alten und Neuen Testament,
unterteilt in quadratische Bilderreihen. Diese Art der Darstellung
wurde etwas spater abgeldst durch Darstellungen eines grossen zent-
ralen Bildes in der Mitte des Tuchs, umgeben von kleineren Themen-
bildern, die sich in der Regel auf die Leidensgeschichte Jesu beziehen.
Noch spater wurden auch diese rahmenden Bilder weggelassen;

24



es entstanden kleinere Fastentlicher mit einer einzigen, dafir etwas
grosser dargestellten Szene. Solche Ticher wurden dann weniger
far eine Raumabtrennung verwendet, sondern konnten als Wechsel-
bilder zeitweilig etwa vor eine Altartafel gehdangt werden, um diese
zu verdecken.

Die Entwicklung hin zu reich bemalten Tichern bediente einerseits
das Schaubedirfnis der Gottesdienstbesucher, andererseits diente
sie dem didaktischen Anliegen, den Blick der Gemeinde auf die bibli-
schen Geschichten zu lenken und die Predigt optisch zu untermalen.
Da die Mehrheit der damaligen Menschen weder lesen noch schreiben
konnte, kénnen Fastentlicher des Felder-Typs auch als eine Art
Armenbibel bezeichnet werden, wahrend Ticher des einszenigen
Typs eher der meditativen Betrachtung dienten.

Der Fortschritt der Fastentuch-Tradition zeigt damit eine interes-
sante und auch etwas erstaunliche Entwicklung: 1. Beginnend mit
einfachen, ungefarbten Tlchern zur Verhillung von prachtvollen
Altargegenstanden oder Bildern hin zu 2. grossflachigen raumtren-
nenden und vielszenig bemalten Tlchern mit didaktischem Charakter
und weiter zu 3. etwas kleineren, einszenig bemalten Tlchern mit
meditativem Charakter, die als Wechselbehdange verwendet werden
konnten.

Fastentiicher bieten Herausforderungen

Angesichts der Grosse und des Gewichts vieler dieser Textilien bilden
sowohl Produktion wie Aufbewahrung und technische Handhabung
eines Fastentuchs nicht zu unterschatzende Probleme. Selbstverstand-
lich konnte ein leinenes Tuch solcher Dimensionen nicht am Stick
gewoben werden, sondern es wurde aus mehreren kleineren Tuchern
oder Tuchbahnen zusammengenaht. Sollte das Tuch beweglich
bleiben — eine unverzichtbare Voraussetzung, um es ausserhalb seiner
Verwendung zusammenrollen und verstauen zu kénnen — durfte man
far die Einfarbung keine Grundierung auftragen. Die Farben durften
weder zu tief in den Malgrund eindringen noch ohne haftende
Bindung bleiben und daher abplatzen. Letztere Gefahr bestand
vor allem bei der Verwendung von Olfarben; Tucher dieser Machart
weisen Uberdurchschnittlich viele Beschadigungen in Form eines
unregelmassigen Netzes feiner Risse auf. Die alteren Fastentlcher
wurden Uberwiegend mit Tempera- und Leimfarben bemalt, auch
Wasserfarben und seltener Wachsmalerei kamen zur Anwendung.
Offenbar hat man jedoch die ideale Farbetechnik flr ein so gross-

25



flachiges Tuch, das zudem beweglich bleiben muss, nicht wirklich
gefunden.

Auch der Malgrund selbst bereitete Probleme: Allein durch ihr
Gewicht, das lediglich an dem entsprechenden Tragbalken hing,
waren die riesigen Leinenticher einem standigen Verfallsprozess

26



ausgeliefert. Briichig gewordene Leinwande hielten dem eigenen
Gewicht nicht stand und mussten durch aufgenahte oder aufgeklebte
Flicken gestttzt werden. Vor allem mit Klebstoff ausgefiihrte Repara-
turen schadeten dem Gewebe wie auch den Farben. Zudem:
Wie konnte ein solcherart bemaltes Tuch ausserhalb der Fastenzeit
versorgt und verstaut werden? Es zusammenzufalten war ohne mas-
sive Schaden nicht moéglich. Das Tuch konnte lediglich in die Form
einer langen Réhre sorgfaltig zusammengerollt werden oder andern-
orts offen aufgehangt bleiben; aber Platzprobleme bot dies allemal.
So waren die Fastentlcher immer anfallig fir Beschadigungen und
mussten schon in historischer Zeit aufgrund ihres schlechten Zustands
entfernt und erneuert werden. Das mag ein Grund dafir sein, dass
keine Fastentlcher vor dem 15. Jahrhundert erhalten geblieben sind.
Wurde das Tuch wahrend der Fastenzeit in das liturgische Gesche-
hen einbezogen, so hing es oft nicht einfach starr und unverrtckbar,
sondern es wurde zu bestimmten Vollzigen auf- oder hochgezogen,
um den Blick auf das Geschehen am Altar partiell zu ermdglichen.
In der Liturgie konnte es damit den Tempelvorhang symbolisieren,
der gemass den Evangelienberichten beim Tode Jesu zerriss. Wieder
entfernt wurden die Ticher meist am Mittwoch der Karwoche. Dabei
sollen sie etwa, um das Erdbeben beim Tod Jesu zu symbolisieren, mit
grossem Larm und Gepolter zu Boden fallen gelassen worden sein.

Bezeichnungen und Begriffe
In der Benennung dieser grossformatigen, teils schmucklosen, teils
reich bebilderten fastenzeitlichen Vorhange herrscht eine erstaunliche
Vielfalt, bedingt durch geographische und mundartliche Gegeben-
heiten. Die gebrauchlichsten Namen sind Fastentuch oder Hungertuch.
Letzterer Begriff ist vor allem in der Schweiz, in Schwaben und im
Elsass bekannt, ebenso in Westfalen und Sachsen. Im Tirol findet
sich die Bezeichnung Leidenstuch. Auf den norddeutschen Raum
beschrankt sind die dialektgefarbten Ausdricke Schmachtlappen
oder Schmachtfetzen. In den mittelalterlichen Quellen wurden die
Ausdriicke cortina oder velum verwendet, wobei zur genaueren Be-
zeichnung noch der Terminus quadragesimale (40-tégig) hinzugeflgt
werden konnte. Der Begriff velum templi bezieht sich auf die symbo-
lische Darstellung des zerreissenden Tempelvorhangs. Die offenbar
alteste Benennung im deutschsprachigen Raum ist Hungertuch.
Letztere Bezeichnung ist auch deshalb passend, weil dieses Tuch
zu einer Jahreszeit Verwendung fand und aufgehangt wurde, in der

27



die Nahrungsmittelreserven der vorjahrigen Ernte zur Neige gehen
mochten. Die Fastenzeit im spaten Winter war fir manche Menschen
nicht nur aus religiésen Grinden splrbar, sondern sie war oft aus
Granden des Mangels eine Lebensrealitat. Fehlende Nahrung fihrte
dazu, dass die Menschen «am Hungertuch nagen» mussten. Aber: So
einleuchtend die gedankliche Verbindung zu dieser Redewendung
scheint, so mlssen wir notieren, dass sie anders zustande gekommen
ist. Linguisten berichten, sie sei abgeleitet von «am Hungertuch
nahen» und beziehe sich auf die miserable Bezahlung bei der Herstel-
lung eines solchen Tuchs.

Das Verschwinden der Fastentiicher
Auch wenn die genannte Redewendung im volkstiimlichen Sprach-
gebrauch bekannt geblieben ist, die Hungertlcher selbst sind es
weitestgehend nicht mehr. Im 14. und 15. Jahrhundert wohl Gber
ganz Europa verbreitet, lasst sich die Geschichte der Hungerticher
etwa im Elsass mit vielen Beispielen belegen, obwohl kein einziges
erhalten geblieben ist. Fir das Verschwinden dieser Tlcher gab es
viele Grinde. Je tiefer sie in der Frémmigkeit der mittelalterlichen
Menschen verwurzelt waren, desto heftiger traf sie der Bannspruch
und die Bilderfeindschaft der Reformatoren. In den reformierten
Kantonen der Schweiz gerieten sie vollkommen ausser Ubung, selbst
wenn zwischen dem reformatorischen Anliegen, die Geschichte der
Heiligen Schrift unverfalscht zu verkinden, und der Darstellung der
Fastentlicher gar kein innerer Widerspruch bestand. Die Aufklarung
mit ihrer Hinwendung zu neuen Vernunftidealen, die Sakularisierung
sowie naturlich der zeitbedingte hinfallige Zustand vieler Tucher
bewirkten, dass sie selbst sowie das Brauchtum vielerorts abgeschafft
wurden. Nur in Gegenden mit stark ausgepragtem katholischen Tradi-
tionsbewusstsein hielt sich der Brauch der Fastentlicher deutlich
langer und konnte auch im 18. Jahrhundert noch bedeutende
Exemplare hervorbringen. Dennoch: Unschatzbar viele dieser Ticher,
und damit die allermeisten Zeugen einer ganzen Kunstgattung, sind
unwiederbringlich verloren. Weniger als einhundert davon haben
die Zeit bis heute Uberdauert; diese finden sich vorwiegend im alpen-
landischen Raum sowie im westfalischen Munsterland; am haufigsten
noch in Karnten und in der Schweiz.

Aufgeklarte Geistliche mochten den bescheidenen Erzeugnissen
volkstimlichen Schaffens, die ihren Idealen von Vernunft oder Kunst
nicht entsprechen konnten, wenig Verstandnis entgegenbringen und

28



schafften den «alten Plunder» ab in der Meinung, fortschrittlich zu
handeln. So wurden Fastentucher an Museen, an den Kunsthandel
oder an Trodler verschleudert und blieben fir immer verschollen. Nur
in seltenen Fallen, etwa in Gurk oder in Freiburg im Breisgau, haben
ungebrochene Traditionen zum Erhalt beigetragen. Weitaus haufiger
rettete jedoch eine zufallige Entdeckung ein Tuch vor dem endgulti-
gen Verfall auf feuchten Dachbdéden oder in modrigen Kellern.

Verschiedentlich blieben Fastentlicher deshalb erhalten, weil man,
nachdem sie ausser Gebrauch geraten waren, die grossen Leinwande
dankbar einer neuen Verwendung zufiihrte. In Zug zerschnitt man
das alte Tuch, um Kosten zu sparen, und klebte es mit der Bildseite
an die Kirchendecke, worauf es als Unterlage flr das neue barocke
Deckengemalde einer Himmelfahrt Mariens diente. Als es im Zuge
einer Renovierung abgelést wurde, kamen die teilweise noch gut
erhaltenen alt- und neutestamentlichen Szenen zum Vorschein. In
Kerns entdeckte der Pfarrhelfer wahrend eines Spaziergangs durch
die Felder Spuren von farbiger Bemalung bei einem Heutuch, in das
die Bauern gerade abgemahtes Gras bargen. So hatte auch hier
der Zufall ein Fastentuch gerettet, das jetzt nach seiner Restaurierung
besichtigt werden kann. Und in Rheinfelden...

Ein Fund mit Folgen

In den siebziger Jahren des 20. Jahrhunderts war der Kulturgiter-
schutz in der Schweiz im Aufbau begriffen. 1977, bevor die Aufgaben
des Kulturgiterschutzes im Kanton Aargau schon offiziell und klar
formuliert waren, hatte eine Gruppe Dienstleistender ihre jahrlich
stattfindende Ubung zu absolvieren. Um die Dienstzeit sinnvoll zu
nutzen, organisierte der Dienstchef-Stellvertreter eine praktische
Ubung in der Rheinfelder Stadtkirche St. Martin mit Fokus auf den
Hochaltar, einen Renaissancealtar aus dem Jahr 1607. An dessen Rlck-
seite istauf 2.5 Metern Hohe ein Podest angebracht, das mit angestellter
Leiter erstiegen werden kann und das damals mit vielerlei altem, von
Insekten befallenem Holz- und Kartonmaterial vollgestellt gewesen
war; Material, das ausser Gebrauch gekommen war und, dort depo-
niert, viele Jahre niemanden interessierte. Die Ubungsgruppe, zu der
auch der Rheinfelder Restaurator Bruno Hausel gehorte, bekam den
Auftrag, dieses Material zu sichten, zu ordnen und zu dokumentieren.
Auf dem Podest, an die Rlckseite des Altars gestellt, stand auch ein
schwerer Schrank, den Bruno Hausel etwas vorrickte. Zwischen der
Riuckwand des Schranks und der Rickwand des Altars entdeckte er,

29



auf die Altarwand aufgenagelt, ein grosses Stlick Stoff in verblichener
blaugrauer Farbe, das etwa die selbe Grosse wie das Altarbild auf der
Vorderseite aufwies. Nach dem Entfernen einiger Nagel stellte er fest,
dass die dem Altar zugewandte, verdeckte Seite farbig bemalt war.
Bruno Hausel hatte gefunden, wovon niemand Kenntnis hatte: Das
Rheinfelder Fastentuch war entdeckt. Niemand wusste, wie lange es
schon auf diesen Moment gewartet hatte.

Diese Fundumstande allein zeigen schon, dass das Rheinfelder
Fastentuch urspriinglich zu diesem Hochaltar dazugehort. Es misst in
der Breite 253cm und in der Ho6he 306cm (vor der Restaurierung) resp.
324cm (nach dem Aufnahen auf ein Tragertuch). Diese Masse stim-
men genau Uberein mit jenen des Altarblatts des Hochaltars, vor dem
es in der Fastenzeit seinen liturgisch angestammten Platz hat. Sowohl
das Altarblatt wie das Mittelbild des Fastentuchs werden am oberen
Rand von einem identischen Rankenwerk aus Dreipdssen und Rocailles
eingefasst; man war also bestrebt, das fastenzeitliche Bild dem
normalen Altarblatt anzugleichen. Damit erreicht das Rheinfelder
Fastentuch die nicht exakt definierte Grenze zum Wechselbehang
oder Wechselbild. Wechselbilder wollten ja der kirchenjahreszeitlichen
Veranderung durch variierte Szenenwahl entsprechen, ohne formal
ins Auge zu fallen. Im Normalfall wurden die Altarblatter ausgetauscht;
in Rheinfelden begnigte man sich damit, ein Leinwandbild, das
formal dem gewohnten Altarbild entsprach, davorzuhangen.

Das Mittelbild des Fastentuchs

Der Hochaltar, ein streng architektonisch gegliedertes, zweigeschossi-
ges Bildretabel, ist dem heiligen Martin geweiht und wurde 1607 in
der Kirche aufgestellt. Entsprechend ist davon auszugehen, dass das
dazugehdrige Fastentuch in den ersten Jahrzehnten des 17. Jahrhun-
derts hergestellt wurde. Sein hochrechteckiges, monumentales
Mittelbild zeigt eine Vespergruppe. Dominierend in der Mittelachse
steht vor dem leeren Kreuz die Gottesmutter. Sie halt den erschlafften
Koérper ihres toten Sohnes unter den Achseln. Mit einknickenden
Knien scheint er ihr gleichsam zu entgleiten. Das am Gewandsaum
Mariens sichtbare Grab deutet schon auf die Grablegung hin. Die
Vespergruppe wird von zwei kerzentragenden Engeln flankiert. Der
linke steht mit leichter Kérperdrehung nach aussen, mit dem Kopf
dagegen zur Bildmitte gewandt. In den vor der Brust verschrankten
Handen halt er eine brennende Kerze. Er tragt ein rétlich-gelbliches
Untergewand und einen zartgrinen Uberwurf. Sein Fligelpaar ist

30



rot. Der zweite Engel auf der rechten Bildseite ist in ein rotes Unter-
gewand und einen blauen Uberwurf gekleidet und tragt ebenfalls
eine Kerze. Er hat das rechte Knie leicht auf den Rand der Grabeinfas-
sung gestutzt. Sein FlUgelpaar ist blau.

Das Bildfeld wird von einem malerisch ausgefUhrten profilierten
Rand eingefasst. Darauf folgt der etwa einen halben Meter breite
Rahmen, auf dem die sogenannten Leidenswerkzeuge Christi versam-
melt sind. Im Gegensatz zum Mittelbild mit seinen leuchtenden
Farben wirkt der Rahmen durch vornehme Zurickhaltung fein
abgestufter Grisaille-Malerei, also ausschliesslich in Grauténen.

Die Arma Christi

Dieser Rahmen mit den dargestellten Leidenswerkzeugen rund um
ein Mittelbild zeigt uns den ikonographischen Typ dieses Fastentuchs:
Es gehdrt zum seltenen sogenannten Arma-Christi-Typ. Mit dem
Begriff Arma Christi sind dabei nicht nur die Werkzeuge gemeint, mit
denen die Menschen Christus Leid zugefugt und ihn gekreuzigt
haben, sondern vor allem jene Waffen, mit denen Christus den Tod
besiegt und das ewige Leben errungen hat. Der Arma-Christi-Typ ist
vor allem im 17. Jahrhundert vertreten. Unser Rheinfelder Fastentuch
mit seinem grossformatigen Mittelbild und den auf den Rahmen
beschrankten Leidenswerkzeugen weist formal aber schon auf die
spateren einszenigen Fastenbilder hin. Gerade das Rheinfelder Tuch
zeigt auch den Funktionswandel der Fastentlcher, der mit dem
fortschreitenden ikonographischen Wandel verbunden ist: Dienten
die friGhen grossformatigen Fastentlicher des Felder-Typs noch zur
Verhullung eines ganzen Raums, so wurden mit dem kleinformatige-
ren Arma-Christi-Typ oder gar mit dem noch spéteren einszenigen Typ
nur noch einzelne Altarbilder verdeckt. Diese Tlcher erhielten damit
die Funktion eines Wechselbilds.

In Anbetracht der Entwicklung der christlichen lkonographie
erscheinen die isolierten Leidenswerkzeuge auf den Fastentlichern
erstaunlich spat. Die Verehrung der Arma Christi lasst sich bis ins
4. Jahrhundert zurlckverfolgen, als Kaiserin Helena von ihrer
Palastinafahrt Andenken an die Leidensstationen Christi nach Rom
mitbrachte. Um den Glaubigen die Andacht vor den Reliquien, vor
dem Holz vom Kreuz Christi sowie vor dem des guten Schachers, der
INRI-Tafel, den Nageln und anderem mehr zu erméglichen, liess ihr
Sohn, Kaiser Konstantin, einen Teil ihres Palastes zur Kirche Sta. Croce
in Gerusalemme umbauen. Bis ins Mittelalter hinein wurden die

31



Leidenswerkzeuge in erster Linie als Hoheitszeichen und Majestats-
symbole Christi verstanden; sie waren deshalb ikonographisch den
Weltgerichtsbildern zugeordnet.

Erst seit dem 13. Jahrhundert aber stellt eine tiefgehende Passions-
mystik die Arma Christi in einen neuen Zusammenhang. Die Leidens-
werkzeuge werden immer mehr als Zeichen des Leidens Christi
verstanden und in der Christusnachfolge meditiert. Stellvertretend
stehen die Waffen Christi fur seine durchlittenen Qualen, die der
Glaubige intensiv nachzuerleben versucht. Gleichzeitig behalten die
Arma Christi ihren Charakter als Hoheitszeichen, weil Christus mit
ihnen Tod und Stnde bezwungen und damit die Menschen erl&st
hat. Die Mystik war gewissermassen der innere Antrieb zu einer
kontemplativen Betrachtung der Waffen Christi. In der Betrachtung
von Zange und Hammer, von Geissel und Rute, die dem unschuldigen
Gottessohn so bitteres Leid zugefligt haben, schwingt ein deutlicher
Protest gegen kirchliche Verausserlichung und Uberzogene Vernunft-
theologie mit.

Den ausseren Anlass zum ungeheuren Aufschwung, den die Arma
Christi in der mittelalterlichen Frommigkeit nahmen, gaben die
Kreuzziige, welche zahlreiche Passionsreliquien aus dem Heiligen
Land und aus Konstantinopel nach Westeuropa gebracht hatten.
Die haufig gestorten oder gar unterbrochenen Wallfahrten zu den
heiligen Statten in Palastina fanden nun in der Verehrung der Herren-
reliquien vor Ort ein neues Ziel. Kreuzespartikel zahlten zu den
begehrtesten Reliquien im Abendland.

Die mittelalterliche Arma-Verehrung erschépfte sich jedoch nicht
in der Betrachtung objektiv gerade noch fassbarer Reliquien, sie
wandte sich vielmehr auch scheinbar nebensachlichen Gegenstdnden
zu wie dem Strick, mit dem Christus zur Kreuzigung gefiihrt wurde,
der Laterne, die den Haschern den Weg zu Christus wies, den dreissig
Silberlingen sowie etwa sechzig weiteren Leidenswerkzeugen.
Sie wurden als Gegenstdnde der Andacht in den verschiedensten
klnstlerischen Techniken und Gattungen verbildlicht. Eine besondere
Vorliebe entwickelte man dahingehend, Leidensstationen auch durch
einzelne isolierte Kérperteile gegenwartig werden zu lassen. Stellver-
tretend fur Christus konnten seine finf Wunden dargestellt werden,
ebenso konnten die Képfe und Extremitaten von an Christus handeln-
den Personen an deren Stelle treten. Abgehackte Hande und abge-
schnittene Kopfe trieben die bildliche Gestaltung manchmal bis an
den Rand des guten Geschmacks. Solches mochte zwar dem religiésen

32



Empfinden des einfachen Volkes entsprechen, musste aber der
heraufddmmernden Aufklarung zuwider sein.

Je weiter das Mittelalter in seiner ausgepragten Volksfrommigkeit
fortschritt, desto mehr fanden die Arma Christi Aufnahme in die
volksfromme Andacht sowie auf entsprechenden volkstiimlichen
Kunstwerken wie auch auf den Fastentlichern. Von seinem Charakter
her ist das Arma-Christi-Motiv nicht belehrend, sondern méchte zur
meditativen Versenkung anregen. In der Fasten- oder Passionszeit
aufgezogen, dient es nicht wie die vielfeldrigen Fastentlcher der Un-
terweisung, sondern verweist den Betrachter auf den Kernpunkt der
kirchenjahreszeitlichen Kontemplation. Es ist signifikantes Zeichen
der Passionszeit. Die besondere Beliebtheit des Arma-Christi-Typs
mag zusammenhangen mit der allgemeinen Symbolfreudigkeit des
Barocks, die mit einer Vorliebe fur das Verschleierte, Andeutende,
Dammrige und Ratselartige einherging. Zudem strotzt aus diesen
Bildern eine drastische Derbheit, die die schlichten Bilderreihen
der friheren Fastentlcher bei weitem Ubertrifft und nur noch
die Konzentration auf das Leiden zulasst. Der Wandel von der didak-
tischen Bildfolge zum meditativen Einzelbild markiert die einschnei-
dende Entwicklung der Fastenticher im 17. Jahrhundert. Man
mochte fast behaupten, die Ticher des Felder-Typs und die
Arma-Christi-Ticher haben nur noch den Namen Fastentuch gemein,
ihre Funktion und ihre Intention sind jedoch ganzlich verschieden.

Der Rahmen des Fastentuchs

Im Folgenden sind die Leidenswerkzeuge sowie die weiteren Darstel-
lungen genannt, die unser Rheinfelder Fastentuch, dem Arma-Chris-
ti-Typ entsprechend, in seinem Aussenrahmen zeigt (beginnend auf
der linken Seite, dem Uhrzeigersinn folgend). Die meisten dieser Dar-
stellungen nehmen Bezug auf Textstellen in den Evangelienschriften.

linke Reihe:

1. Leiter mit Hammer und Zange

Diese Werkzeuge werden in den Evangelienschriften zwar nicht
explizit erwahnt, schienen den Herstellern des Fastentuchs fur die
Ausibung einer Kreuzigung aber offensichtlich naheliegend oder
gar unerlasslich. Flr eine Kreuzigung wurde damals der Verurteilte
jedoch auf einem am Boden liegenden Kreuz vor dessen Aufrichtung
fixiert; eine Leiter wurde demnach zu diesem Zweck gar nicht
verwendet. Sollte die Anbringung der INRI-Tafel am bereits aufge-

33



richteten Kreuz erfolgt sein, so mag allenfalls hier eine Leiter be-
nutzt worden sein (Joh 19,19.20). Gewiss dann aber bei der Abnahme
des Leichnams vom Kreuz.

2. Stange mit Schwamm

Mt 27,48/Mk 15,36/Jh 19,29: Kurz vor seinem Tod versuchte man, dem
durstigen Jesus etwas Erleichterung zu verschaffen. Man steckte
einen in Essig getrankten Schwamm an eine Stange und streckte
diese hoch, um damit Jesu Mund zu berUhren. Der Essig mag betau-
bende und damit schmerzstillende Wirkung gehabt haben.

obere Reihe:

3. Hahn

Mt 26,34.74.75/Mk 14,30.72/Lk 22,34.60.61/Jh 13,38;18,27: Der Hahn
gilt als besonderes Zeichen der Wachsamkeit. Nachdem Petrus seine
unverbrichliche Treue zu Jesus gelobt hatte, erinnerte ihn der
Hahnenschrei an seinen Treuebruch.

4. drei Wirfel

Mt 27,35/Mk 15,24/Lk 23,34/Jh 19,24: Die Soldaten, die Jesus
gekreuzigt hatten, verteilten seine Habe untereinander. Da Jesu
Untergewand aber aus einem einzigen Stiick gewoben war, wollten
sie es nicht zerteilen, sondern sie losten resp. wurfelten darum, wer
es als Ganzes erhalten sollte.

5. fiunf Wunden

In der Mitte des oberen Randes und damit an prominenter Stelle
sind in breitem gemaltem Rahmen die finf Wundmale Christi auf
drastische Weise dargestellt: zwei abgehackte Hande und zwei Flsse,
dazu ein menschliches Herz, jeweils mit deutlich sichtbaren offenen
Wundmalen.

6. dreissig Silberlinge

Mt 26,15; 27,3-9: Dies war der Geldbetrag, den Judas Iskariot mit den
Hohenpriestern fur die Auslieferung Jesu vereinbart hatte.

34



7. Dornenkranz mit Stocken

Mt 27,29.30/Mk 15,17-19/Jh 9,2.5: Um Jesu Kénigtum zu verspotten,
setzten die Soldaten Jesus einen aus Dornen geflochtenen Kranz auf
den Kopf. Das solchermassen gekrénte Haupt zudem mit Stockschla-
gen zu maltratieren war eine zusatzliche Folter.

rechte Reihe:

8. schiefe Saule

Mt 27,51-54: Die schwankende Saule nimmt Bezug auf das Erdbeben,
das im Moment des Todes Jesu deutlich machte, wie sehr Himmel und
Erde aus den Fugen geraten waren.

9. Lanze

Jh 19,34: Bei einer Kreuzigung tritt der Tod in der Regel durch
Ersticken ein, was etwa an der dunklen Farbe des Blutes erkennbar
ist. Ein Soldat stiess eine Lanze seitlich in Jesu Kérper und konnte am
herausfliessenden Blut feststellen, dass der Tod bereits eingetreten
war.

10. Rute und Geissel
Lk 23,16.22/Jh 19,1: Pilatus liess Jesus geisseln, wahrscheinlich in der
Absicht, bei dessen Gegnern und im Volk Mitleid zu wecken.

11. Laterne
Jh 18,3: Jesu Verhaftung geschah abends, quasi bei Nacht und Nebel.
Hatten die Soldaten keine Laterne dabeigehabt, sie hatten Jesus
nicht gefunden.

Mt 27,45/Mk 15,33/Lk 23,44: Alternativ kann die Laterne darauf
verweisen, dass der Todeszeitpunkt Jesu begleitet wurde von einer
Sonnenfinsternis. Das Dunkel nahm Gberhand in der Welt.

untere Reihe:

12. Schwert mit Ohr

Mt 26,51.52/Mk 14,47/Lk 22, 49-51/Jh 18,10.11.26: In der Absicht, Je-
sus zu verteidigen und seine Verhaftung zu verhindern, zog Petrus
sein Schwert und schlug einem der Verfolger ein Ohr ab. Diese dras-
tische Darstellung auf dem Fastentuch verdient es, von Nahem be-
trachtet zu werden: Auf der Klinge eines Schwerts liegt ein abge-
schnittenes Ohr.

35



13. Kanne und Schale

Mt 27,24: Pilatus wollte Jesus eigentlich verschonen, knickte jedoch
unter politischem Druck ein und erlaubte die Kreuzigung. Um sich
symbolisch aus diesem Geschehen herauszuhalten, wusch er seine
Hande in Unschuld.

14. drei Nagel

Die Nagel, mit denen Jesus ans Kreuz geschlagen wurde, sind — wie
Leiter, Hammer und Zange - in den Evangelienschriften nicht explizit
genannt. Wenn wir, der Tradition folgend, davon ausgehen, dass
die Fixierung des Korpers Jesu am Kreuz nicht mit Stricken oder
Lederriemen vorgenommen wurde, sind jedoch auch die Nagel als
Leidenswerkzeuge naheliegend.

15. bértiger Kopf

Dieses Portrait eines bartigen Mannes ist ratselhaft. Es ist nicht naher
bekannt, wen es darstellen soll; méglicherweise handelt es sich um
ein Selbstportrait des Klnstlers.

16. Schweisstuch der Veronika

Dies ist die einzige Darstellung eines Leidenswerkzeugs, das nicht
auf eine Evangelienstelle Bezug nimmt, sondern in legendarischer
Uberlieferung seit dem 12. Jahrhundert bezeugt ist. In das Schweis-
stuch, mit dem Veronika Jesus auf seinem Weg nach Golgatha Schweiss
und Blut vom Gesicht gewischt hat, soll sich auf wundersame Weise
das Gesicht Jesu eingepragt haben.

17. geharnischte Hand, ein Tuch festhaltend

Mk 14,51.52: Einer der Freunde Jesu, nur mit einem Lendentuch
bekleidet, schlich hinter den Soldaten her, die Jesus verhaftet hatten,
um zu sehen, wohin sie ihn brachten. Er wurde jedoch entdeckt, und
als man ihn am Lendentuch packte und fassen wollte, liess er das Tuch
fahren und floh nackt.

18. Gewand Christi

Mt 27,28/Mk 15,17/Joh 19,2: Die Soldaten trieben ihren Spott mit
Jesus; sie legen ihm einen purpurroten Mantel um die Schultern und
huldigten ihm als Kénig. Im Alten Rom war die Farbe Purpur dem
Kaiser und den Senatoren vorbehalten.

36



Restaurierung des Fastentuchs

Nach seinem Fund musste das Rheinfelden Fastentuch einige weitere
Jahre ausharren, bevor es im Zuge einer umfassenden Kirchenrestau-
rierung und dank grossziigiger Sponsoren 1993 selbst eine Restaurie-
rung erfahren konnte.

Als Bildtrager diente eine relativ fein gewobene Leinwand;
drei Leinwandbahnen mit einer Breite von je 82 bis 85cm sind daflr
vertikal aneinandergendht worden. Das vorder- und rickseitige
Einfarben erfolgte mit dinner blauer Farbe, vermutlich Indigo. Fur
die unterschiedlich deckend aufgetragenen wasserlslichen Farben
fanden Pigmente mit Gummi Arabicum oder tierischem Leim Verwen-
dung. Am oberen Rand war eine Holzstange mit 2cm Durchmesser
vom Tuch umfasst, mittels welcher man es vor der Altartafel einhangen
konnte; Uber der Tafel befinden sich heute noch links und rechts die
beiden Hakenschrauben der originalen Hangevorrichtung, um das
Tuch dort anzubringen. Der Zustand des Fastentuchs war bei seiner
Auffindung relativ gut, obwohl frihere Verwendung wie auch
Aufbewahrung und Lagerung des Tuchs (gerollt, zusammengefaltet,
aufgenagelt...) Beschadigungen wie Knickfalten, Abreibungen und
Verschmutzungen am Gewebe und an der aufgetragenen Bemalung
hinterlassen hatten. Die Bildrander waren zum Teil ausgefranst,
brichig und verfleckt, Uber die Bildflache verteilt bestanden unter-
schiedlich grosse Verwerfungen, Risse und Loécher, die zum Teil bei
friheren Eingriffen mit blau eingefarbtem Flickgewebe hinterlegt
worden waren. Das eingefarbte Tuch war vor allem auf seiner Ruck-
seite, die langer dem Licht ausgesetzt war, massiv ausgebleicht.
Die vorwiegend deckend aufgetragenen wasserléslichen Farben — im
mittleren Hauptbild polychrom und leuchtend, im Rahmen nur in
blassen Grauténen — hafteten relativ gut, wiesen aber Abreibungen
und Abplatzungen auf.

1993 wurde das Rheinfelder Fastentuch von der Textilrestauratorin
Christine Hartmann aus Basel und der Gemalderestauratorin Regina
Manger aus Rheinfelden gemeinsam einer umfassenden Restaurierung
unterzogen; der entsprechende Restaurierungsbericht gibt Einblick
in diese fachlich komplexen und interdisziplindren Massnahmen.
Die Arbeiten wurden am lose hangenden Tuch ausgeflihrt. Als erstes
erfolgte eine trockene Reinigung. Fur die Behandlung von Léchern
und Rissen sowie der starker beschadigten Randzonen wurde
Stutzgewebe eingefarbt und dieses mit Chirurgennadeln und einge-
farbtem Seidenfaden mittels Spann- oder Saumstichen aufgenaht. Im

37



Bereich der Malschicht wurden Beschadigungen hinterklebt. Fir das
Retuschieren der optisch storenden Fehlstellen fanden Aquarellfarben
Verwendung, vor allem im Bereich der Heilandsfigur, bei der das
Grundblau zum Teil stérend hervorschimmerte. Fur Aufbewahrung
und Verwendung des Tuchs musste eine Befestigungs- und Aufhange-
vorrichtung am Tuch selbst sowie an der Altarriickseite montiert
werden. Als Staub- und Lichtschutz wurde das Ganze mit einem
schwarzen Gewebe von der Rickseite her lose an einer Stange befes-
tigt. Die Platzfrage, um ein Fastentuch dieser Dimensionen liegend
oder hangend zu bearbeiten, war eine zusatzliche Herausforderung;
es mussten dafir zeitweise besondere Raumlichkeiten zugemietet
werden.

Das Rheinfelder Fastentuch und seine heutige Verwendung

1995 wurde das Rheinfelder Fastentuch wieder seiner urspriinglichen
Verwendung zugeflhrt: Jeweils an Aschermittwoch wird es vor
das grosse Altarblatt des Hochaltars eingehangt, wo es bis kurz vor
Ostern die Weihnachtsdarstellung verdeckt. Aber auch solches bietet
jedes Jahr besondere Herausforderungen und verlangt nach geschick-
ten Handen von jeweils mindestens vier Personen. Am Vormittag
des Aschermittwochs missen zuerst zwei Personen auf dem hohen
Podest hinter dem Hochaltar mittels langer Hebestangen das grosse
Schutztuch, welches das Fastentuch an seinem Aufbewahrungsort vor
Lichteinfall schitzt, an seiner Querstange beidseits hochheben und
entfernen. Danach wird auf gleiche Weise das Fastentuch hochgeho-
ben und an der einen Seite des Podestes sorgfaltig hinuntergereicht,
wo zwei weitere Personen es an den Hebestangen entgegennehmen,
um es vor den Altar zu tragen. Unterdessen sind die beiden ersteren
Personen vom Podest herunter- und sodann auf den Altar hochgestie-
gen, wo sie die Hebestangen mit dem daran frei hangenden
Fastentuch wieder empfangen und dann an den beiden Haken hoch
Uber dem Altarbild einhdangen. Diese ganzen Arbeiten verlangen
Kraft, Geschicklichkeit und Koordination, kénnen doch bei unsorgfal-
tigem Vorgehen, abgesehen von der Unfallgefahr, nicht nur das
Fastentuch, sondern auch die Wandstuckaturen Schaden nehmen. An
seinem Platz vor dem Altarbild bleibt das Fastentuch bis nach dem
Karfreitagsgottesdienst hangen. Kirchenbesucher kénnen es nur aus
der Ferne sehen, da der vordere Teil der Kirche alarmgeschutzt ist und
nicht ohne Anmeldung betreten werden kann. Wer es von Nahem
betrachten mochte, kann bei Tourismus Rheinfelden eine Flhrung

38



buchen oder einen der Gottesdienste in der Fasten- oder Passionszeit
besuchen. Am Vormittag von Karsamstag wird das Fastentuch auf die
beschriebene Weise wieder von der Vorderseite des Altars entfernt
und sorgfaltig auf der Rlckseite versorgt, bevor fur die Feier der
Osternacht in der Kirche der prachtige Osterschmuck aufgestellt wird.

Ein Privileg
Ein Fastentuch der seltenen Art aus dem frihen 17. Jahrhundert
zu besitzen und regelmassig liturgisch zu verwenden ist fur die Christ-
katholische Kirchgemeinde Rheinfelden-Kaiseraugst eine Freude und
eine Bereicherung. Zusammen mit dem ganzen historischen Paramen-
tenschatz, den die Kirchgemeinde pflegt, mit den weiteren hunderten
von kulturgeschichtlich wertvollen barocken Textilien fur die Feier der
Liturgie, beansprucht diese ganze Pracht aber auch regelmassige und
nicht zu unterschatzende personelle und finanzielle Ressourcen. Das
Fastentuch ist ja bei weitem nicht das einzige Textil, das verwendet,
gepflegt, konserviert oder restauriert werden muss. Dies zudem
in einem Gebiet, das in vielerlei Hinsicht Fachwissen erfordert, und
in einer Zeit, in der es schwierig ist, regelmassig engagierte und frei-
willig Mitarbeitende fir Kirchgemeinde und Gottesdienst zu finden.
Kirchen oder Kirchgemeinden, welche Uber besondere historische
Textilien fur den liturgischen Gebrauch verfiigen, verwenden diese
heute in der Regel nicht mehr, sondern stellen sie, wenn sie in gutem
Zustand sind, allenfalls in einer Vitrine als Museumssticke dem Publi-
kum zur Schau. Dass barocke Textilien und weitere liturgische Gerate
heute noch regelmassig flr die Feier der Gottesdienste verwendet
werden, scheint mir einzigartig und ist eine Besonderheit der Christ-
katholischen Stadtkirche Rheinfelden. Wir verwenden diese Stlicke
nicht, weil der Barock in besonderer Beziehung stehen wiurde zur
Christkatholischen Kirche, sondern wir tun es, weil wir Freude daran
haben, weil unsere Kirche in Rheinfelden Uber solch prachtige Stlucke
verfugt und weil wir es fir unverantwortlich hielten, diese den
Gottesdienst feiernden Menschen und der Offentlichkeit vorzuent-
halten. Far mich als Priester der Kirche und als Pfarrer der Kirchge-
meinde, der vor jedem Gottesdienst aus einer Vielzahl von leuchtend
bunten und Jahrhunderte alten Gewdandern sowie aus ebensolchen
goldenen Kelchen auswahlen kann, mag Barock auch immer wieder
gewdhnungsbedurftig sein. Eine Bereicherung und ein Privileg ist es
allemal.

59



Quellen

— Sehr viele Informationen in diesem Artikel sind dem Standardwerk
enthommen: Reiner Sorries, Die alpenlandischen Fastenticher.
Vergessene Zeugnisse volkstiimlicher Frommigkeit, Klagenfurt 1988

— Archiv der Christkatholischen Kirchgemeinde Rheinfelden-
Kaiseraugst

— Herzlichen Dank an Regina Manger, Bruno Hausel und Kurt
Rosenthaler fiir die Gesprache und fur die Uberlassung ihrer privaten
Dossiers zur Erarbeitung dieses Artikels.

40



	Das Rheinfelder Fastentuch - ein Zufallsfund : eine Kostbarkeit aus dem frühen 17. Jahrhundert

