
Zeitschrift: Rheinfelder Neujahrsblätter

Herausgeber: Rheinfelder Neujahrsblatt-Kommission

Band: 63 (2007)

Artikel: Abrakadabra : einmal Hexe immer Hexe

Autor: Gottschall, Ute W. / Königs, Diemuth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-894731

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-894731
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


150



151

Abrakadabra -
Einmal Hexe immer Hexe

Über Hexenverfolgung und Hexenprozesse
in Europa unter besonderer Berücksichtigung der
Prozesse in Rheinfelden.
Hört man das Wort «Hexe», so sind die Konnotationen
unterschiedlicher Art. Der eine wird an seine Kindheit
erinnert und an die Märchen der Brüder Grimm, wie Hän-

sel und Gretel u. a., ein anderer denkt an historische Figuren

wie Jeanne d'Arc, wieder anderen fallen kleine hutzlige

Gestalten der kindlichen Phantasie ein, auf deren
krummen Rücken eine schwarze Katze hockt und die
einen Besen als Fortbewegungsmittel bei sich führen, oder
aber «die kleine Hexe», eine Geschichte des 20 Jahrhunderts

zu diesem Thema1. Was allen gemein sein wird, ist

das Wissen um frühere Verfolgungen dieser Frauen, die

ihrer vermeintlichen Missetaten wegen auf dem Scheiterhaufen

verbrannt worden waren. Hexen, Folter und
Scheiterhaufen ist eine Denktradition, die ins 19. Jahrhundert
zurück geht und bis heute wirkt.

Die Hexenverfolgungen des Mittelalters und der
frühen Neuzeit gehören zu den grössten nicht kriegsbedingten

Massentötungen von Menschen durch Menschen,

und betrafen mehrheitlich, aber nicht ausschliesslich das

weibliche Geschlecht. Doch was war der Grund für diese

systematischen Verfolgungen von vermeintlichen Hexen?

Die systematischen Anfänge von Verfolgung gehen ins

12. Jahrhundert nach Italien und Südfrankreich zurück. Zu

Anfang waren es Ketzer2, die durch die Inquisition ver-

1 Seit den Hexenforschungen in der 2. Hälfte des 20 Jahrhunderts hat sich

das Bild in der Literatur, insbesondere in der Kinderliteratur geändert und

die <Hexe> wird zu einem harmlosen und liebenswürdigen Wesen, wie die

<kleine Hexe> von Otfried Preussler, die eine gute Hexe sein möchte,

darum Gutes tut und nicht dem klassischen Bild der Hexen entspricht, die

Schadenszauber begehen.
2 Katharer, Albingenser, Templer, Waldenser u. a.



152

folgt und verbrannt wurden. Der Hexenprozess war die
Fortsetzung des Prozessverfahrens, das die Inquisition zur
Aufspürung und Bestrafung der Ketzer aufgebracht
hatte.3 Dieses ist zur richtigen Beurteilung der eigentümlichen

Natur des Hexenprozesses zu beachten.4 Den
Ketzern wird zunächst nicht Schadenszauber zur Last gelegt,
sondern Kritik an der Kirche, Zweifel an ihrer Autorität,
aber auch politische Gründe5, Machtstreben und Reichtum

machten sie verdächtig6, darüber hinaus warf man
ihnen und darauf folgend den Hexen die Anbetung von
Dämonen vor. Siefallen der Inquisition zum Opfer, werden
in Ketzerprozessen verurteilt und verbrannt. Im 15.
Jahrhundert mutieren diese Ketzerprozesse zu Hexenprozessen

und die Gruppe der Verurteilten ändert sich. In dieser
frühen Zeit ist aber noch nicht von ,Hexen' per se die Rede,
es sind «zauberische Frauen», die vom rechten, dem christlichen

Glauben nämlich, abfallen und damit ihr Leben
verwirken.7 Unter dem Begriff «Hexe» werden fortan alle
unheimlichen, dämonischen und heidnischen Vorstellungen

subsumiert.
Die Elemente der Hexenvorstellungen entstanden

unter spezifischen Bedingungen. Ökonomische und soziale

Krisen, die zu Hungersnöten und Krankheiten führten,
forderten einen - oder mehrere - Schuldige. Zu den
äusseren Ursachen kamen spezifische Interessen einzelner
Personen und Institutoren, um soziale Spannungen in
kleinräumigen Lebensgemeinschaften auszuräumen.8

3 Im Gegensatz zu den Ketzerprozessen stand bei den Hexenprozessen
das Todesurteil im Prinzip schon fest.
4 Soldan, Wilhelm Gottlieb / Heppe, Heinrich: Geschichte der Hexenprozesse.

Neu bearbeitet und herausgegeben von Max Bauer, München 1911.
5 wie im Fall von Jeanne d' Are die Politik der Engländer.
6 Im Fall der Templer waren es einerseits die enormen Reichtümer der
adeligen Franzosen und andererseits die finanziellen Nöte Phillips des
Schönen, die zur Verfolgung Anlass waren.
7 Der Begriff «Hexe» erscheint 1419 zum ersten Mal in einem deutschsprachigen

Text. vgl. auch Behringer, W., «Erhob sich das ganz Land zu ihrer
Ausrottung...» Hexenprozesse und Hexenverfolgungen in Europa
8 Die sogenannte «Kleine Eiszeit» war eine Periode relativ kühlen Klimas
vom Anfang des 15. Jh. an, mit besonders kalten Abschnitten zwischen
1675 und 1715. Aber auch die Zeit des 30jährigen Krieges und in
Rheinfelden insbesondere die Pest waren schwerwiegende Gründe.



153

Mit der Erfindung des Buchdruckes und der Verbreitung

von Schriften gegen Ketzer und Hexen verschärften
sich die Verfolgungen. In Europa erreichten sie in der Zeit

von 1560 bis 1660 ihren Höhepunkt.9 Die letzte Verbrennung

auf deutschem Boden erfolgte 1775, in der Schweiz

wurde 1782 Anna Göldin als letzte Hexe im Kanton Glarus

verbrannt.10
Darüber hinaus ändert sich, dass nicht mehr die Inquisition

das verfolgende Organ ist, sondern die Rolle von
weltlichen und regulären Gerichten übernommen wird.11

Denn entscheidend fürsolche Prozesse warauch immer
das Interesse der Herrschaft, der Obrigkeit daran, denn sie

war letztlich ausschlaggebend, einem Hochgerichtspro-
zess zuzustimmen. Dies ist auch der Grund, warum es an
manchen Orten zu exzessiven Verfolgungen kam und an

anderen Orten eine totale Ablehnung zu vermerken ist.

Schon geringe Konflikte waren in Notzeiten ausreichend,
Sündenböcke zu suchen. Unwetter, Missernten und
Epidemien wie die Pest verstand man sich nur als Werke bösen

Zaubers zu erklären und für diesen mussten Verantwortliche

gefunden werden. Wir wissen von der Aufarbeitung
der Pest in Rheinfelden, dass auch Juden dergleichen
verdächtigt wurden und entsprechende Massenhinrichtungen

stattgefunden haben.12
Doch wie war das wirklich? Wer und wie waren Hexen?

Waren es nur Frauen? Entsprachen sie dem Klischee der

Märchenhexe, weiblich, arm, hässlich, alt und eigenar-

9 Im Osmanischen Reich und im Gebiet der orthodoxen Kirche kam es

nicht zu Hexenverfolgungen.
10 Aus Irland sind kaum Hexenprozesse bekannt, aber die entsprechenden
Gesetze waren noch bis ins 19. Jahrhundert in der Gesetzgebung verankert.

In den Habsburger Gebieten sorgte ein Erlass von Maria Theresia

1766 für die Unterdrückung der Prozesse und die endgültige Abschaffung.

11 Obrigkeiten, die die Hexenverfolgung ablehnten, waren z. B. das

Königreich Schweden, dort sind bisher max. 500 Verbrennungen bekannt im

Gegensatz zu mehr als 2000 Prozessen und mehr als 1000 Hinrichtungen
in Dänemark, Norwegen oder der Kernzone mit Franken, Lothringen, Sa-

voyen, Kur-Trier und Kur-Mainz mit mehr als 1000 Hinrichtungen, (auch

hier Behringer)
12 Verbrennung der Juden in Basel am 9. Januar 1349



154

tig?13 Und gab es solche Hexen auch in Rheinfelden?
Im Stadtarchiv Rheinfelden Akte Nr. 104 sind die Protokolle

der Hexenprozesse in Rheinfelden zusammengefasst.
Eine erste Besprechung von Protokollen ist in den

Neujahrsblättern von 1996 erfolgt. Dort ist zu lesen, dass die
Akten laut Sebastian Burkart14verschollen waren und dass
sie erst 1991 von der Gruppe Kulturgüterschutz bei einer
Zivilschutzübung gefunden worden seien. Dies verwundert,

weil die bewusste Akte in der Aufstellung des Inventars

der Stadt, welche von Gerhard Boner 1936
vorgenommen wurde, durchaus aufgelistet ist.15 Diese Prozessakten

belegen ein dunkles Kapitel der Geschichte
Rheinfeldens im 16. und 17. Jahrhundert und sind die Grundlage

vorliegender Untersuchungen.15 Nach den erhaltenen
Akten begannen die Prozesse über Hexen in Rheinfelden
im Jahr 1545 und endeten 1625.

Der Inhalt des Ordners Nr. 104 des Stadtarchivs Rheinfelden

setzt sich aus verschiedenartigen Belegen zusammen.

Es sind einerseits die Verhöre, die gütlichen und die
peinlichen, aber auch die Auflistungen von angefallenen
Kosten in Form von Verköstigungen des anwesenden
Gerichtspersonales, nebst den Aufstellungen des
Scharfrichters über die ihm zustehenden Gelder für die einzelnen

Foltervorgänge, das Führen der Verurteilten zur
Richtstatt, das Aufhäufen des Scheiterhaufens, die Abnahme

und die Entsorgung der sterblichen Überreste.
Bei den Verhördokumentationen per se gibt es in einigen

Fällen zwei Varianten: Mitschriften und bereinigte
Abschriften. Die «Mitschrift» ist eher umfangreicher, mit

13 Die Statistik, die bis heute aufgestellt werden kann, zeigt, dass bei grossen

Verfolgungskampagnen das Bild dem der Märchenhexe entsprechen
konnte. Um 1590 lag der Frauenanteil bei 90%, doch bereits um 1680 war
dieser im süddeutschen Raum auf 30% gesunken, die anderen Verfolgten
waren männlichen Geschlechts, wobei 70% von 140 Hingerichteten
Frauen jünger als 22 Jahre alt waren, vgl. dazu auch Behringer, Wolfgang
(Hg.): Hexen und Hexenprozesse in Deutschland. München 2000.
14 Sebastian Burkart, Geschichte der Stadt Rheinfelden, Aarau 1909
15 Dr. Georg Boner, Inventar des Stadtarchivs Rheinfelden. Im Auftrag der
Aargauischen Historischen Gesellschaft, Aarau 1936
15 Die vollständige Transkription der Rheinfelder Prozessakten erfolgte
seitens Dr. D. Königs, 2006.



155

zuweilen auffallend vielen gestrichenen Bemerkungen,
die in der oft kürzeren Abschrift dann nicht mehr vermerkt
sind. Sie sind auch vom äusseren Erscheinungsbild anhand

von Typisierungsmerkmalen gut zu unterscheiden: die

korrigierten Protokolle zeigen ein saubereres Schriftbild,
der Schriftduktus ist ein anderer und die Korrekturen sind

weggelassen. DerartigeÄnderungen legen eine nachträgliche

Bereinigung des Inhaltes nahe und damit eine
Manipulation, möglicherweise von Details, die für das hohe
Gericht eher unangenehm waren.

Es sind demnach keine Protokolle, die den exakten
Ablauf der «gütlichen und peinlichen» Verhöre eins zu
eins wiedergeben. Dies bedeutet, dass es auch im
Allgemeinen keine Zitate von direkten Äusserungen der Opfer
gibt, sie kommen allenfalls in indirekter Rede zu Wort.

Laut der gefundenen Prozessakten dauerten in Rhein-

felden die Verfolgungen von 1545 bis 1625. Doch beinhalten

diese Protokolle auch Namen von Verurteilten, von
denen keine eigene Prozessakte vorliegt, was vermuten
lässt, dass tatsächlich nur noch ein Teil der Protokolle
erhalten und eine Dunkelziffer an Opfern anzunehmen
ist.17 Stellt sich natürlich die Frage, ob sie vernichtet wurden

oder wohin sie hingelangten. Bei der Forschung und
Suche nach den historischen Quellen im Jahr 2006 wurde
seitens eines Archivmitarbeiters auch die Äusserung laut,
man solle dieses Thema doch jetzt ruhen lassen. Aber
warum?

Innerhalb der 80 Jahre, die für Rheinfelden schriftlich
belegt sind, wurden wenigstens vierzig Frauen und zwei
Männer18 dem Scharfrichter zugeführt und sind in gütlichen

und anschliessenden peinlichen Verhören, so
umschrieb man die Folter, zum Vorwurf der Hexerei befragt
worden.19

17 wie möglicherweise auch die divergierenden Hinweise bei S. Burkart,
Geschichte der Stadt Rheinfelden, S. 235ff nahe legt.
18 Während die Frauen fiktiver Übeltaten angeklagt waren, handelte es

sich bei den beiden Männern um tatsächliche Verbrecher, die als Diebe,
Räuber und Mörder überführt waren.
19 S. Burkart nennt 60 Frauen und 2 Männer. Die Akte in Rheinfelden
belegt aber eine davon divergierende Anzahl.



156

Nach der Logik der Hexenverfolger konnte eine Hexe
nur durch Anschuldigung, durch Denunziation gefunden
werden, weshalb solchen Hinweisen aus der Bevölkerung
Glauben geschenkt wurde. So war der blosse Verdacht
oder sogardie Verleumdung eines Menschen ausreichend
für Verhaftung und Gefangennahme.

Der Anklage auf Hexerei folgte das gütliche Verhör, in
welchem den Angeklagten aber bereits die Folterwerkzeuge

und das peinliche Verhör, sprich die Folter,
angedroht wurden, sofern sie nicht gleich ein Geständnis
ablegten. Die Anklage auf Hexerei war so schwerwiegend,
dass im Falle der Verurteilung die Todesstrafe drohte. Die
Folter war im Mittelalter integraler Bestandteil der
Strafprozessordnung und in den Prozessen, in denen das Strafmass

derTod sein konnte, war die Folter legitimiert.20 Das
Überstehen der Folter war andererseits aber auch der
Beweis der Unschuld. Im Falle der Hexenprozesse wurde
der Passus, dass die Folter nur einmal angewendet werden
durfte, ausser Kraft gesetzt. Hexen durften mehrfach der
Folter unterzogen werden, da das Geständnis zur
Verurteilung zwingend nötig war. Ausserdem unterstellte man
den Hexen Verstocktheit und dass der Teufel ihnen zu
Schmerzunempfindlichkeitverhelfen konnte, wasdie
Examinierung umso mehr rechtfertigte. Der Folter zu
widerstehen erforderte sehr viel Mut und Kraft, die aber
tatsächlich von Frauen aufgebracht wurden, während andere

schon unter der Folter verstarben. In letzterem Fall galten

die Verbrechen als gestanden und der tote Körper
wurde zur Vernichtung durch Feuer verurteilt.

Die Folter war demnach die Seele der Hexenprozesse
und wurde wohl exzessiv eingesetzt. Ein Leugnen war
zwecklos und forderte nur weitere Folter heraus. So gab
ein Scharfrichtereinem verdächtigen Gefangenen den Rat
etwas zu erfinden, da die Schmerzen mehr und mehr

20 Hexerei galt laut <Hexenhammer> als ein «irimen exceptum>. vgl. auch
Zagolla, R. Die Folter, Mythos und Realität eine rechtsgeschichtlichen
Phänomens, in Realität und Mythos, Moeller G. und Schmidt, B., S.122-149,
2003



157

gesteigert würden und es kein Entrinnen gäbe.21 In den

Rheinfelder Protokollen finden bis auf wenige Ausnahmen

keine Aufzählungen von Foltermethoden statt.
Von anderen Orten ist bekannt22, dass insbesondere im

19. Jahrhundert das historisch antiquarische Interesse zum
Nachbau solcher Werkzeuge nach Beschreibungen anregte,

deren Verwendung aber für die Hexenverfolgung nicht
wirklich belegt sind.

Die Folter war aber bereits in früheren Zeiten als

fragwürdiges Mittel im Einsatz zur Wahrheitsfindung kritisiert
worden. Carpzov bemängelt die Justiz, dass bisweilen

gefoltert würde auf blosse Anschuldigung hin, ohne auch

nur zu überprüfen, ob die Straftat überhaupt begangen
wurde und dass Anschuldigungen unter der Folter ausreichend

waren, weitere Menschen der Folter zu unterwerfen,

die irgendwelche Anschuldigungen unter Schmerzen

gestünden.23 Bis heute hat sich das Bild von den Hexen
verändert. Man sieht sie nicht mehr als die verstockten Schuldigen

an, sondern als die Opfer eines grossen Justizfrevels.
Den Prozessen in Rheinfelden wohnten der Richter, der

Schultheiss im Sinne eines Staatsanwaltes, der Urteilssprecher

und Fürsprecher bei, er vertrat den Kläger und war im

Allgemeinen eine juristisch ausgebildete Person, daneben

weitere Zeugen, die zum Teil auch in den Protokollen
namentlich erwähnt sind.

Zu den in Rheinfelden belegten Opfern gehören:
Catharina Siglerin von Basel, Witwe des Rudolfs

Kornmessers von Basel, Hausfrau des Rudolf Gebharts des

Pfrunders; Anna Eberhartin, Hebamme von Rheinfelden;
Madalena Zimmermanin von Augsburg, Ehefrau von Len-

21 Der Scharfrichter zu Johannes Junius, Bürgermeister in Bamberg 1628

«Herr, ich bit euch vmb gotteswillen, bekennt etwas, es sey gleich war
oder nit. Erdenket etwas, dan ir könnt die marter nicht ausstehen, die

man euch anthut, vnd wann ir sie gleich alle ausstehet, so kompt ir doch

niht hinaus...» vgl. Soldan, Wilhelm Gottlieb/Heppe, Heinrich: Geschichte

der Hexenprozesse. Neu bearbeitet und herausgegeben von Max Bauer, 2

Bde, München: Georg Müller, 1911. S. 8
22 z. B. Lemgo in Westfalen
23 Carpzov, Benedikt bedeutendster Strafrechtspraktiker in seinem 1635

erschienen Practica nova rerum criminalum. Vgl. auch Zagolla, Robert, Die Folter

- Mythos und Realität, in Realität und Mythos, S. 134 Anm. 58 und 59



158

hert Schulis, Burger von Rheinfelden; Emma Husin von
Chrumbach bei Stauffen; Anna Schwenderin von Carsau;
Elsa von Minsein; Margaretha Felix, Christen von Maul-
burgs Frau; die Golzhennin auch die Gelzerin genannt;
Anna Kaiserin; Dorothea, die Ballin genannt; Trina Starke-
rin; Margaretha Embschliner von Rheinfelden; Madlena
Kernin von Altstetten; Verena Oetherlin von Egerten, Frau
des Müllers der Herren Mühle; Margaretha Kindlin von
Rheinfelden; eine weitere Frau ohne Namensabgabe;
Heronimus Buggen, alias Andreas Singer von Sassel in
Scheremanien; Regula Weissin von Stüsslingen; Eisbethen
Merkhin, genannt Greiffin von Hutwwyl; Anna Meygerin
von Togern (Dogern); Eisbethen Huoterin auch Krazerin
genannt von Rheinfelden; Eisbethen Pfaundin von
Oberbaden, Witwe von Hans Sedellin; Barbara Meigerin
(Meierin) Hausfrau des Bernhardt Ruedellin; Christina
Röschin von Montafon ob St. Gallen; Magdalene Müllerin
von Rheinfelden; Barbara Gebhartin von Liestal; Brigida
Bürgin von Wylen; Margaret Huoterin oder Mozin, Michel
Pezolds Hausfrau; Maria Geylin ausSavoyen, Hausfrau von
Hans Heinrich; Anna Ackermännin Conradt Meyers
genannt Schwyzers Conradten von Höflingen Frau; Anna
Hildtbrandt von Bürchingen; Elsbeth Pfairin; Margaretha
Salerin von Äugst; Margaretha Kempfin; Anna Widmerin
von Rheinfelden; Margaretha Gazmännin oder Mazmän-
nin von Rheinfelden; Salome Buckin Meierin von Buckhorn;

Maria Krugenin, Wirtin zum Rossbaum von
Rheinfelden; Hansen Schneider aus Basel; Gertrude Benzin von
Nollingen; Eisbethen Widmerin; Margarte Wernerin;
Verena Ermatingerin, gen. die alte Secklerin von Schaffhausen

und Salome Mandacherin von Laufenburg.24
Wichtig in den Prozessen war für die Ankläger auch die

Ausrottung der Teilnehmer des vermuteten Hexensabbats,

was dazu führte, dass die Opfer genötigt wurden,
andere Menschen zu denunzieren. Teilweise nannten die

24 Vergleicht man die Herkunftsorte der Frauen, so wird ganz deutlich,
dass nur wenige aus Rheinfelden selbst stammen und gerade die <Nicht-
Rheinfelden, dazu gehörte bereits die Herkunft aus Basel, die Fremden
besonders verdächtig waren.



159

Frauen bereits Hingerichtete, wie <Merga Rotherin>, die
<Greiffenen> und <Martinen> oder Frauen wie <die Boderin>,
Henslin Schneiders und Michael Seillers Frau und «das

Aggle und die anderen zwei von Minsein», von denen aber
nicht zwingend Unterlagen in den Akten vorhanden sind
und über deren Verbleib bis zum heutigen Zeitpunkt
nichts zu sagen ist. Oder aber sie benutzen die Gelegenheit,

um sich vielleicht an Widersacherinnen zu rächen. So

tauchen in den Protokollen auch Namen von Menschen

auf, die zu späterer Zeit mit eigenen Prozessakten belegt
sind und die ebenfalls zum Tode verurteilt wurden. Generell

lässt sich feststellen, dass eine Anschuldigung genügte,

einen Menschen in das Räderwerk der Hexenprozesse
zu ziehen, aus dem sich in Rheinfelden lediglich drei Frauen

lösen konnten.
Margreth Langin, Christina Schmidin und Veronika

Fälklin wurden auf Urfehde und Zahlung der Unkosten
frei gelassen. Die Urfehde beinhaltete aber den Hausbzw.

sogar Zimmerarrest und nicht etwa einen Freispruch
von der Anklage. Die Verdachtsklage blieb an ihnen haften,

bis an ihr Lebensende. (Im zweiten Teil wird auf diese
Fälle ein besonderes Augenmerk geworfen.)

Grundsätzlich sind die Anschuldigungen, die man
ihnen zur Last legte, in den Prozessakten aufgeführt. Doch

erfahren diese lediglich eine Bestätigung seitens der
Angeklagten. Aus sich selbst heraus wissen sie vielfach nichts

zu gestehen, weil sie kein Verbrechen begangen haben.
Dies gehört nicht nur in Rheinfelden zum Procedere eines

Hexenprozesses. Die Angeklagten werden in ein Frage-
Antwort-Schema gepresst und damit ihrer Individualität
beraubt. In den Verhörprotokollen entsteht eine konstruierte

Wirklichkeit. Unter diese juristische Konstruktion
werden Geständnisse für imaginäre Straftaten subsumiert.

In den Protokollen des 16. Jahrhunderts sind

Aufzählungen von Dorfklatsch und Nichtigkeiten, warum die
Frauen auf ihre Nachbarn oder andere Mitbürger nicht

gut zu sprechen waren, aufgezählt. Wenn die Kinder

ungezogen waren oder an speziellen Krankheiten litten,
suchte man stets einen oder eine Schuldige. Rationale
Gründe für diese Unbill, wie schlechte Ernährung oder



160

mangelnde Hygiene als Ursache derselben, waren damals
noch kein Thema.

Ab dem 17. Jahrhundert werden die Protokolle
systematischer und die Anschuldigungen werden Punkt für
Punkt abgefragt und zuweilen ausschmückend bestätigt.

Aus der Gleichförmigkeit der Aussagen und der
Anschuldigungen, die in allen Protokollen leicht ablesbar
sind, wird erkennbar, dass das Kunstprodukt des Hexereideliktes

mit Vorwürfen wie Teilnahme am Hexensabbat,25
Hexenflug25 oder Teufelsbuhle keine Ideen des einfachen
Volkes waren, sondern zum Teil althergebrachte
Erfindungen so genannter Gelehrter, Klerikerund Mönche. Die

Hexenverfolgung entwickelte sich zum Hexenwahn.
Die schriftliche Form der Anleitung, wie mit Hexen

umzugehen sei, liefert der von dem Dominikaner Heinrich
Institoris (Kramer) verfasste <Hexenhammer> in Lateinisch
<malleus maleficarurm, der ab 1478 in gedruckter Form
vorlag und damit weite Verbreitung und Anwendung
erfuhr. Er wird wenigstens ab dem 17. Jahrhundert auch in
Rheinfelden in Benutzung gewesen sein, da im 16.
Jahrhundert weniger übliche Fragen in dieser Zeit erstmalig
auch in Rheinfelden in den Protokollen auftreten.

Allen Protokollen ist das Schema gemein. Die Frauen
wurden aus einer Notsituation heraus, dies konnte eine
unglückliche Ehe, eine finanzielle Notlage oder auch
Krankheit in der Familie sein, anfällig und empfänglich für
den Teufel. Dieser hat sie dann mit der Taufe in seinen
Kreis aufgenommen. Diese Taufe erfolgte mit Regenwasser,

Wasser aus der Pfütze oder sogar mit dem Inhalt des

Nachttopfs.27 In späteren, also jüngeren Protokollen ge-

25 Der Sabbat galt als der Feiertag der Flexen, vgl. auch hier die Ähnlichkeit

zum jüdischen Feiertag
26 Der Hexenflug wurde in frühmittelalterlichen Canon episcopi als

Wahnvorstellung abgelehnt, aber seit dem 15. Jahrhundert glaubten die
Hexenverfolger fest daran.
27 vgl. in den Protokollen des 17. Jh.: Wasser aus dem Brennzuber: 1613
Barbara Gebhartin; mit Wasser aus dem Bach: Christina Röschin 1613; aus
dem Fass: Brigida Bürgin von Wylen; im Rhein oder im Brunnen:
Eisbethen Pfaundin 1612, Anna Ackermännin wurde 1614 mit Gülle
getauft, 1624 wurde Salome Mandacherin mit dem «Kammergeschirr voller

Nachtwasser» getauft.



161

ben die Gefolterten darüber hinaus an, ihre Übeltaten
nicht gleich gestanden zu haben, weil der Teufel ihnen
besondere Kraft verliehen habe, den Schmerzen der Folter

zu widerstehen.28 Sie gestehen Schadenszauber und
ein sexuelles Verhältnis mit dem Teufel, ihre Teil nähme am
Hexensabbat mit Hexentanz und Hexenmahl29 und den

entsprechenden Flug zum Festort, sei es auf einem Besen

oder einer Ofengabel. Darüber hinaus ist auch die
Missachtung des Sakramentes <Abendmahl> ein Gottesfrevel,
der scharfe Bestrafung forderte.30

Die Fragen wurden in immer gleicher Reihenfolge
gestellt und die Protokolle geben die Antworten in indirekter

Rede wider. Dabei handelt es sich zum Teil um
Antworten, die erkennen lassen, dass sie den Opfern in den
Mund gelegt wurden. Wichtig für die Verurteilung zum
Tode war das Geständnis des Angeklagten und die Erfüllung

der Delikte wie Abfall von Gott, Schadenszauber an
Menschen und Tieren. Die Befragung erfolgte demnach
nach Katalog, der Grundvergehen beinhaltete, aber beliebig

durch wiederholte Taten erweitert werden konnte.
Die Frauen waren aus Unbill heraus in Traurigkeit und
Bekümmernis dem Teufel begegnet.
Sie bekennen sich zum Pakt mit dem Teufel
In derTaufe durch den Teufel entsagen sie Gott und
seinen Heiligen, später müssen sie dem Teufel auch noch
ein Pfand geben, einen Finger oder Arm etc.31

Sie halten Beischlaf mit dem Teufel
und reiten mit ihm zum Hexensabbat
Sie verursachen Schadenszauber. (DerSchadenszauber,
den die vermeintlichen Hexen zugeben mussten,
beinhaltet das Verursachen von Krankheiten, Gebrechen,
Kindstod u. a. und wir sprechen noch heute vom
«Hexenschuss») und Wetterzauber

28 Dies kann Beleg sein, dass auch in Rheinfelden zu dieser Zeit der
Hexenhammer von Heinrich Institoris den Verhören zugrunde gelegt
wurde.
29 in den Protokollen ab dem 17. Jh.: beim Hexenmahl wird betont, dass

es weder Brot noch Salz gab, aber Wein und Fleisch
30 vgl. 28.Mai 1545 Madalene Zimmermenin
31 Hinweis auf die Suche nach dem Teufelsmal oder Hexenmal.



162

Sie reiten auf der Ofengabel, einem Stock oder Tier32
Sie nennen eine Tat des Schadenszaubers vor langer
Zeit und kürzlichen Schadenszauber
Die Verweigerung des Schadenszaubers zieht eine Prügel

seitens des Teufel nach sich.

oder sie erlitten den Schadenszauber sprich die Krankheit

am eigenen Leibe33

in späteren Protokollen tauchen mehrfach Hinweise
auf Nennung anderer Frauen auf.
Das Denunziantentum lebte, weil man der Meinung

war, dass Hexen den Schadenszauber oder ihre Verbrechen

nicht alleine, sondern in Gemeinschaft begingen.
Man sah sie als Teil einer grossen Verschwörung des Teufels

gegen die christliche Kirche an.34 Das Bestreben war
die Ausrottung aller Hexen an einem Ort.35

Die Tätigkeiten der Frauen, wie sie aus den Protokollen
hervorgehen, beziehen sich nicht auf die jüngste Zeit,
sondern liegen zum Teil auch schon Jahre zurück. Auffallend
ist dabei auch, dass die Angeklagten bisweilen zugeben,
schlechte Samen ausgesät zu haben, aber nicht zu wissen,
ob wirklich jemand zu Schaden gekommen sei, darüber
hinaus einräumen, wenn die Menschen gottesfürchtig
genug seien, könne ihnen der Zauber ohnehin keinen
Schaden zufügen. Sie sagen auch sehr oft aus, dass sie trotz
des Auftrags seitens des Teufels Aufträge nicht erfüllt hätten

und dafür vom Teufel auf das Übelste geschlagen und
misshandelt wurden. Sie versuchen also ihre Unschuld zu
belegen, vielleicht in der Hoffnung, Milde zu erfahren. Die

vom Teufel versprochene Belohnung, die sie in Geld
erhofft hatten, stellte sich als Kot von Tieren heraus und der
Teufel hatte ihnen nicht wirklich geholfen.

32 dieses Tier konnte eine Kuh, ein Ross oder auch ein Marder sein. Vgl.
Protokoll Madalena Zimmermenin, 28. Mai 1545.
33 wurde krank von einem Samen, auf den sie getreten ist: Margaretha
Salerin von Äugst + 9. Juli 1615, Hansen Schneider wurde sogar vom
Teufel mit dem Tod bedroht - 1617
34 Dies ist auch wieder ein Hinweis auf die Ableitung der
Hexenverfolgung von den Ketzerverfolgungen.
35 Dies führte z. B. in Südfrankreich zu Massenhinrichtungen. Südfrkr. galt
als Brutstätte des Zauberns, beeinflusst vom finsteren Zauberland
Spanien, wo Sarazenen und Juden ihr Unwesen trieben.



163

Die meisten Frauen, die als vermeintliche Hexen
überführt wurden, erlitten den Tod durch Verbrennung bei

lebendigem Leibe. Erst in den späteren Protokollen wird
der Bitte um Gnade Platz gelassen und sie werden vor der

endgültigen Vernichtung auf dem Scheiterhaufen mit
dem Schwert enthauptet.

Aus dem Kerker im Hermanns-Turm, im Weissen Turm
oder im St. Peter-Turm wurden sie nach der Verurteilung
vom Scharfrichter zur Richtstatt vor den Toren der Stadt

geführt.36 Von ihren Hinterlassenschaften oder seitens
ihrer Familienangehörigen mussten die Kosten für ihre
Haft und die Kerkerkost, sowie die Foltermethoden und
die Hinrichtung, aber auch die Verköstigungen der
Gerichtsherren während des Prozesses, beglichen
werden.37 Die Kostenfürdie Hinrichtungen und die Foltersind
auf einer in den Prozessakten eingelegten Aufstellung des

Scharfrichters verzeichnet. Die Hinrichtung mit dem
Schwert und dem Feuer kostete 27 Pfund, einzeln berechnet

wurden darüber hinaus die Stricke und das Anlegen
von Handschellen, das Abnehmen vom Rost, Vergraben
der Asche, das Hacken und Schaufeln, sowie das Führen
der Verurteilten zur Richtstätte. Die Aufstellung beinhaltet

auch die Verrechnung des Scharfrichters für die
fünfmalige Folter der <Mandacherin>, die dreimalige der <Ku-

nogin> und die Hinrichtung der <Gasserin> (zu diesen
beiden sind keine eigenen Protokolle vorhanden) und die

dreimalige Folter der Wernerin.
Lesen wir heute solche Verhöre, Vorwürfe und

niedergeschriebene Geständnisse, so erscheinen sie uns geradezu

grotesk. Wie konnte man auch nur mit einem Funken
Menschenverstand annehmen, dass diese Frauen sich dem
Teufel verschworen hatten, ihm hörig wurden? Protokolliert

ist, dass er ihnen Kot statt Geld gab, dass er sie schlug,
ihnen seinen Willen aufzwang, sie also vergewaltigte, sie

36 auf den Messerturm oder Diebesturm, den Hurni 1996 als Folterplatz
benennt, erfolgt kein Hinweis im Rahmen der Hexenverfolgungen,
möglicherweise war er den Dieben vorbehalten.
37 Gerade in der Zeit des 30 jährigen Krieges (1618-1648) war die
Herrschaft auch sehr an der Konfiskation der gesamten Vermögen interessiert.







166

ihm den Hintern küssen mussten, er sie nötigte, anderen
Schaden zuzufügen, darüber hinaus aber auch das eigene
Vieh zu vergiften38. Auch wenn derTeufel in den Beschreibungen

zuweilen als attraktiver junger Mann mit rotem
oder grünem Wams erscheint, was sagt man dann zu
Geiss-, Bocks- oder Kalbsfüssen?

Angst und Schrecken, aber auch mangelnde Toleranz
und Ignoranzführten zu diesem Hexenwahn, dervielen
unschuldigen Menschen das Leben kostete. Wie wäre dies
heute? Auch heute werden Mitmenschen ausgegrenzt,
wegen ihres Aussehens, ihresGlaubens, ihrerGeistesansichten.
Natürlich wird niemand verbrannt, aber auch die psychischen

Schmerzen, die durch solche Ausgrenzung entstehen,
sind nichtzu unterschätzen. Eine Anregung, daseigeneTun
und Handeln im Miteinander zu reflektieren.

38 wie im Fall der Salome Mandacherin 1624


	Abrakadabra : einmal Hexe immer Hexe

