
Zeitschrift: Rheinfelder Neujahrsblätter

Herausgeber: Rheinfelder Neujahrsblatt-Kommission

Band: - (1963-1964)

Artikel: Die gotischen Plastiken Rheinfeldens

Autor: Dürst, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-895002

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-895002
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


demonstrieren, wessen sie fähig ist. In der Altstadt aber finden
unsere modernen Bauten keinen Platz, da sie im Gegensatz zu
den Bauten vergangener Jahrhunderte aus anderen Materialien
und von ganz anderer Art sind. Schliesslich hängen wir in
unseren Museen die Werke abstrakter Maler unserer Zeit nie
neben Werke gotischer oder barocker Meister. Dass aber eine

guterhaltene Altstadt nie zum Museum werden darf, hat man
in verschiedenen Schweizer Städten mit Erfolg gezeigt.

H. R. Heyer, Basel

£)te 0ottfd>eit Plauen Kbemfelberts

Gegen zehn kirchliche Bauten besass die Stadt Rheinfelden im
Mittelalter. Die meisten davon dürften mit einem oder mehreren
plastischen Kultbildern, wenn nicht sogar mit ganzen Schnitzaltären

ausgestattet gewesen sein. 21 Altäre sind allein für die
Martinskirche urkundlich belegt. Zählt man noch die
Architekturplastik an oder über Portalen, beispielsweise die Hausaltäre
und die sicher vorhandenen, wenn auch selteneren profanen
Bildwerke hinzu, dann können wir in unserer Vorstellungskraft
den mittelalterlichen Bilderreichtum erahnen. Rheinfelden hat
das Glück gehabt, keinen reformatorischen Bildersturm über
seine Gotteshäuser hereinbrechen und die requirierten Altäre
stoss^eise wie im benachbarten Basel verbrennen zu sehen. Ohne
diesen dezimierenden Eingriff muss aber der ehemals reiche
Bestand durch kriegerische oder andere Katastrophen zerstört,
dem Wurm verfallen und ausgedient durch neuere Schöpfungen

ersetzt, verschenkt und in neuerer Zeit auch in den Handel
verkauft worden sein. Denn der jetzt noch nachweisbare Bestand

umfasst lediglich 13 Plastiken oder Plastikgruppen aus dem

beginnenden 14. bis in den Anfang des 16. Jahrhunderts. Davon
sind acht in Rheinfelden noch selbst zu finden, zwei bewahrt das

17





Historische Museum Basel, eine das Augustinermuseum von
Freiburg im Breisgau und eine Zweiergruppe das Schweizerische
Landesmuseum Zürich auf. Nicht berücksichtigt werden hier
die aus der nächsten Umgebung Rheinfeldens stammenden
Plastiken. Die erhaltenen Dokumente gotischer Schnitzer- und
Steinmetzenkunst verteilen sich zeitlich so günstig, dass der
Stilablauf im Zeitraum von zweihundert Jahren in groben Zügen
wenigstens anschaulich wird.
Die älteste und erste Statue unserer Reihe ist eine Maria mit Kind
(Abb. 1) aus rotem Sandstein, die sich heute im Fricktaler
Museum befindet. An oder in welchem Bau sie ursprünglich
angebracht war, ist bisher nicht bekannt geworden. Ausser den

abgebrochenen Kronenzacken und den etwas bestossenen unteren
Falten hat sich die ausgezeichnete Arbeit unbeschädigt erhalten.
Die stehende Muttergottes hält auf dem linken Arm den Knaben;
mit der rechten Hand streckt sie ihm die Bibel hin. Kaum merklich

unterscheidet der Künstler das Spiel- vom Standbein, dessen

beschuhter Fuss unter dem Gewand hervorschaut. Die gekrönte
Himmelskönigin trägt ein Kopftuch, einen Rock und einen

Mantel, den ein Tasselriemen über der Brust zusammenhält.
So schlicht Haltung und Bewegungsmotive sind, so weiss der
Meister das Repräsentationsbild einfallsreich zu gestalten und
innerhalb des streng gezogenen Umrisses eine lebendige
Vielfältigkeit zu entwickeln. Die Anordnung des vordrapierten
Mantels gliedert die Statue in drei vertikale Teile. Knapp und
faltenlos liegt das Gewand am Oberkörper an, um nach dem

Mantelstück in um so zahlreicheren senkrechten Parallelfalten
bis auf den Boden zu fallen. Vermittelnd und kontrastierend
legt sich der vornübergezogene Mantel dazwischen. Er wird
sowohl von den steilen Faltenzügen erfasst, wie über dem

rechten Knie geglättet und gestrafft, schliesslich noch mit einem

eigenen Faltenlauf, nämlich den kurvigen Schlüsselfalten,
ausgezeichnet. Diese tektonisch differenzierte Steigerung bringt die

statuarische Unbeweglichkeit zum Leben. Noch ein anderes

meisterhaftes Kunstmittel ist zu entdecken. Halb spielerisch,
halb ernst greift der Christusknabe, dessen glattes Gewand sich

19



...îy> Jr-^A

Abbildung 2

20



der faltenlosen oberen Stoffpartie der Maria anpasst, in die
Seiten des hingehaltenen Buches. Das Buch und beide Hände
von Mutter und Kind sind kreuzförmig wie die Speichen eines

Rades angeordnet. So entsteht nicht nur ein Rotationszentrum,
sondern wird auch eine enge äussere und innere Beziehung der
beiden Gestalten sichtbar gemacht.
Die feinste Oberflächenbehandlung ist dem mütterlichen Gesicht
vorbehalten geblieben. Gewelltes, feinsträhniges Haar und das

rahmende Kopftuch zeigen die kleinteiligsten Formen. Das
geglättete Gesicht erhält seinen charakteristischen Ausdruck durch
eine hohe gewölbte Stirn, schmale, etwas hervorquellende Augen,
eine lange feine Nase und den kleinen lächelnden Mund. Es ist
die Physiognomie einer zufriedenen jungen Mutter.
Die plastische Qualität dieses Steinbildes ist von einfachster aber

wirkungsvoller Art. Wir können uns im Kern eine Säule
vorstellen. Nach aussen grenzt eine harte, gradlinige Silhouette die

Figur gegen den Raum ab. Sehr deutlich gibt sich die
stereometrische Vereinfachung in dem blockhaft gearbeiteten Kind
zu erkennen.

Im ganzen haben wir es also mit einem Bild statuarischer Festigkeit

zu tun, das eine Anzahl Einzelzüge belebt und bereichert.
Wie sehr diese Einzelzüge additiv aneinandergefügt, zugeordnet
aber nicht einer einheitlichen Wirkung untergeordnet sind, wird
deutlich, wenn wir die folgenden Werke betrachten.
Was Marias schön drapiertes Gewand verhüllt, gibt sich beim

Kruzifix (Abb. 2) zu erkennen: die Figuration des Körpers. Das

aus Nussbaum gefertigte und mit seiner originalen Fassung
erhalten gebliebene Kruzifix wird heute in der Sakristei der
Martinskirche aufbewahrt. An ein Astkreuz geheftet, hält Christus
den dornengekrönten Kopf seitlich gesenkt. Eine lange Haarlocke

fällt auf die Brust. Die Beine sind übereinandergeschlagen,
die Füsse von einem einzigen Nagel durchbohrt. Die hagere
Gestalt ist nicht ohne Eleganz. Geschmeidig schwingt die linke
Körperhälfte aus, bei den übereinandergeschlagenen Füssen

beginnend, im schmalen Haupt und den dünnen zerbrechlichen
Armen endend. Die kurvige Elastizität der an- und abschwellen-

21



Abbildung 3

22



den Umrisslinien zeugt davon, dass der Körper sich mit
organischem Leben zu erfüllen beginnt. Das bewegliche Gewachsene

klingt auch in dem einzigen durchgehenden Bewegungszug an,
dem bereits ein Anflug raumlicher Qualität eigen ist. Die über-
einandergeschlagenen Beine, die rechte vorstehende Hüfte und
das vorgeneigte Haupt bestimmen den tordierenden Verlauf.
Einige Ansätze naturalistischer Detailbeobachtung, wie die
Andeutungen von Muskeln und Gelenken oder die eingezogene
Bauchpartie fördern den organischen Eindruck. Im einzelnen
aber bleibt die Anatomie in der Art des parallel gerippten Torsos
der Oberflächenbeschreibung verpflichtet.
Christus am Kreuz — ein Bild des Leidens. Doch wird die Qual
des Gemarterten mit äusserster Zurückhaltung geschildert. Ein
stilles, einsam nach innen gekehrtes Leiden fordert vom
Andächtigen eine ähnlich gestimmte Versenkung.
Ein Menschenbild von verwandter Ausformung treffen wir in
zwei aus einem Altarganzen verbliebenen Eichenholzfigürchen,
die die «Synagoge» und einen Ritter darstellen (Abb. 3). Sie

sind gleichfalls in der Sakristei der Martinskirche zu finden. Die
Fassung beider stammt aus dem 18. Jahrhundert. Die ergebene

Haltung der besiegten «Synagoge» — ihr muss eine «Ecclesia»,
die siegreiche christliche Kirche als allegorische Frauengestalt
gegenübergestellt gewesen sein — ist in ihrem Gehalt dem leidenden

Christus durchaus verwandt. Sie hielt in der rechten Hand
ursprünglich den gebrochenen Schaft einer Fahne. Die Linke
zeigt das aufgeschlagene Alte Testament. Gegenüber der neuen
Lehre ist sie blind, und daher verhüllt eine Binde ihre Augen.
Die Krone, von der nur noch ein kleines Stück vorhanden ist,
rutscht vom gesenkten Haupt. Über dem Kleid trägt sie einen

Mantel, dessen Saum und Faltenbahnen die Gestalt in wenigen

grossen Zügen umschreiben. Der enganliegende Stoff hebt die

betont schlanken Proportionen hervor. Neben die Maria gehalten,

empfindet man unter der stofflichen Hülle einen fein bewegten
ranken Körper, so, als wäre der Organismus unter der Stoffschale

lebendig geworden. Welcher Art diese Agilität ist, gibt der
Gerüstete zu erkennen. Er ist gewappnet mit Helm — das auf-

23





schlächtige Visier ist beschädigt — mit einer daran angehängten,
bis über die Schultern fallenden Halsberge, einem langen Kettenhemd,

einem spangenbesetzten Lentner, mit Arm- und
Beinschienen, Kacheln und Stulpenhandschuhen. Aus der schützenden

Panzerung nach dem Feind spähend, ist er eben im Begriff,
sein Schwert zu ziehen. Vom angehängten Dolch ist nur noch
der Griff vorhanden. Die Rüstung und vor allem der satt um-
schliessende Lentner sorgen auch hier für die Hervorhebung der
schlanken Statur. Der Ritter wird handelnd, bewegt vorgestellt.
Er hat den Kopf seitlich gedreht, sein rechter, leicht abgewinkelter

Arm packt den Schwertgriff, die linke Hand hält die
Schneide. Zwar bleiben die Aktionen zurückhaltend, fast ängstlich

und unsicher. Der Ritter steht wenig stabil auf seinen

Beinen. Doch versucht der Schnitzer bei beiden Gestalten einen

transitorischen Moment, den Bruchteil eines Bewegungsablaufes
zu geben. Bei der «Synagoge» ist es die herabrutschende Krone,
beim Ritter der Augenblick, in dem er vom Leder zieht.
Die flüssige Eleganz der Falten erreicht eine polyphonere
Ausformung bei einer sitzenden Muttergottes (Abb. 4) im Augustinermuseum

von Freiburg im Breisgau. Ihre Provenienz aus Rhein-
felden ist allerdings nicht sicher nachweisbar. Die Thronende

stützt mit der linken Hand den Christusknaben, der nach ihrem

Kopftuch greift. In der heute fehlenden rechten Hand hielt sie

wohl ein Zepter oder einen Granatapfel. Lose hängt ein Mantel
bis über die Knie herab. Ein Zipfel davon ist über den rechten

Arm geschlagen.
Noch immer ist die Gestalt von schlanken Proportionen, die
aber unter den überlagernden Stofffluten kaum mehr erkennbar
sind. Lediglich die Schultern, die Knie und ein Stückchen Kontur
des Oberkörpers zeichnen sich durch. Die breitere Anlage des

Kultbildes ist nicht allein im Sitzmotiv begründet. Wenn wir die
nach aussen verschobene Laste des Kindes mit der Sandsteinmaria

oder die ausfahrende Silhouette mit den straff geführten
Umrissen der beiden vorhergehenden Statuetten vergleichen, so

werden die neuen Absichten evident. Sie zeigen sich im Einzelnen

beispielsweise in der Verselbständigung eines herabhängenden

25





Mantelzipfels oder — noch treffender — in der ausfahrenden

Bewegung des Kindes. Diese Indikationen im formalen Bereich
führen zu einem veränderten Gehalt. Die immer noch klassisch

zu nennende Repräsentation der zuerst betrachteten Muttergottes

hat hier einer bürgerlich intimen Behäbigkeit Platz
gemacht. Die Schilderung zielt nicht mehr auf ein distanziert
feierliches Standbild, sondern auf eine häusliche Szene ab.

Diese bisherige Plastikgruppe gehört dem 14. Jahrhundert an.
Während die Sandsteinmuttergottes zeitlich am Anfang steht,
etwas jünger als das Grabmal der Königin Anna im Basler
Münster sein muss, und um 1320/30 entstanden sein dürfte, ist
die thronende Maria ans Ende der Reihe um die Jahrhundertwende

einzureihen. Der Ritter kann dank seiner Rüstung auf
1370/80 datiert werden und ist mit dem wenig jüngeren Georg
am Basler Münster vergleichbar. Der Kruzifixus gehört ungefähr
der Jahrhundertmitte an.

Erstes plastisches Dokument des neuen Jahrhunderts ist wiederum

eine stehende Muttergottes (Abb. 5), die im Historischen
Museum in Basel aufbewahrt wird. Die erhaltene originale
Fassung macht sie besonders wertvoll. Die Bemalung zeigt goldenes

Haar, silbernes, jetzt oxidiertes Kopftuch, hellblauen Mantel
mit Goldborten und hellrotem Futter und einen Purpurrock.
Was die thronende Maria auszeichnete, formuliert ein jüngerer
Künstler hier noch deutlicher. Die Belebung des Statuarischen
findet seinen unverkennbaren Ausdruck in der S-förmig gekurvten

Haltung. Die funktionelle Begründung der ausschwingenden
Hüfte ist in der klaren Differenzierung von Stand- und Spielbein
gegeben. Das linke Bein ist das Stand-, das unter dem Stoff
wahrnehmbare das Spielbein. Der Richtungswechsel von Unterkörper,
Oberkörper und Kopfhaltung ergibt die zu dieser Zeit vielfach
verwendete S-Kurve. Mit der Andeutung von zwei ungefähr
lotrechten Fallinien — in diesem Beispiel der Kindskörper und
der über den rechten Arm geworfene Mantelzipfel — verstärkt
sich das schwingende Standmotiv. Entscheidend am Eindruck
mitbeteiligt ist natürlich die Faltenführung. Die Stoffzüge wer-

27





den den Hauptrichtungen angepasst. Die plastische Steigerung
der Schüsselfalten gegen die ausgeschwungene Hüfte betont auf
andere Art das Bewegungsmotiv. So erscheinen die Fusspunkte
der Faltenparabeln gegeneinander verschoben, und es tritt ein
räumliches Moment auf. Denn die fehlenden Äste ergänzen wir
optisch gegen die Rückseite der Figur zu und verfolgen in der

Vorstellung die umlaufenden Falten. DerAnfang dieser plastischen
Möglichkeit war bereits bei der «Synagoge» spürbar. Eine

Klärung der funktionellen Zusammenhänge des bewegten Organismus

durch das Gewand dürfen wir nicht erwarten. Der Mantel
veranschaulicht wohl das Bewegungsschema, aber über die
entscheidenden Gelenkstellen spielt er souverän hinweg.
Die «aufgebrochene» Silhouette — zum Beispiel durch flattrige
Mantelsäume, tiefe Unterschneidungen, sogar Durchbrüche, das

weiter vorgesetzte oder wie hier fast ganz aus dem Umriss der

Mutter herausgehaltene Kind — deutet gleichfalls auf die
Zunahme räumlicher Formulierungen hin. Die Oberfläche öffnet
sich den malerischen Schatten- und Lichtwirkungen.
Das Christuskind ist nackt und seine Physiognomie mit der

kaum ausgeformten Nase überzeugend einem Kleinkind
nachgebildet. Aber trotz diesen naturalistischen «Intimitäten» hat
sich die Schilderung von der etwas hausbackenen Idylle des

älteren Kultbildes entfernt. Marias Blick geht in die Ferne, und

ihr Ausdruck wird nicht durch ein feines Lächeln, sondern durch
einen Anflug von Sorge bestimmt. Dieser Charakterisierung
werden wir bei späteren Marienbildern wieder begegnen. Vorerst

aber sind noch drei Architekturplastiken näher anzusehen.

Aussen an der Johanniterkapelle, seitlich über dem Portal steht
die Figur des Johannes Baptista (Abb. 6). Sie wird überdacht

von einem polygonalen Baldachin und steht auf einem Sockel,
in den das Wappen des Ordens und des Komturs und Bauherrn

Johannes Lösel eingemeisselt ist. Die originale, an Beinen und
Händen ziemlich beschädigte Statue befindet sich heute im

Kapelleninnern. Den Täufer bekleidet ein Rock, den ein Strick
in der Hüfte zusammenschnürt. Das Gewand reicht nur bis zum
Schienbein und gibt die nackten Beine zu erkennen. Beide Hände

29



Abbildung 7

30



halten das Alte Testament. Auf dem Buch ist das Agnus Dei —

das Lamm Gottes — gelagert. Lang herabwallende Haare und
Bart rahmen das leicht geneigte Haupt. Wenige Akzente gliedern
den plastischen Block. Die Rockpartie wird unten durch die

zuerst gerade, dann schräg abgewinkelte Kante des Saumes, oben
durch die ebenso deutliche, eingeschnittene Linie des angezogenen
Strickes begrenzt. Lediglich drei tiefer eingeritzte vertikale
Falten ziehen sich über das glockenförmige Volumen des unteren
Körpersegmentes hin. Der markant abgesetzte obere Statuenteil
wirkt sowohl durch die Überschneidungen der Arme wie die

enge Fältelung über der Gürtung etwas reicher. Aber die herbe,

grosszügige Form behält ihre Geltung. Eine Erklärung kann sich

auf den erhöhten Standort und die damit verbundene
Fernansicht, noch mehr aber auf den Charakter des Wüstenpredigers
berufen. Das schmale, ausgemergelte Gesicht mit den vorstehenden

Backenknochen und dem ungepflegten Haarwuchs künden
ebenso wie der schlichte Rock vom asketischen Leben des

Propheten. Vom schmiegsamen Bewegungsfluss der Maria ist hier
nichts zu spüren. Aber im Vergleich mit ihr hat die Sandsteinfigur

gerade dank der Vereinfachung an plastischer Dichte
gewonnen und wölbt sich kräftig aus dem Hintergrund nach vorne.
Gedrungenes, fülliges Volumen kennzeichnet auch die zwei

Könige (Abb. 7) aus Sandstein, die von einer Anbetungsgruppe
übrig geblieben sind und heute die Vorhalle von St. Martin
schmücken. Die bauschigen, üppig drapierten Stoffe sind wieder
da, nur überfluten sie Körper von massiv plastischer und gleichzeitig

beweglicher Bauart. Der linke König mit dem weiten

breitbordigen Mantel weist auf den Leitstern hin. Als Geschenk

bringt er einen Deckelpokal zur Krippe. Ähnlich der Mohr: mit
beiden Händen trägt er ein in Gold oder Silber gearbeitetes
Trinkhorn. Seine Bekleidung besteht aus einem Hemd, einem

weitärmligen, kurzgeschürzten Wams und anliegenden
Beinkleidern. Beide Könige tragen hohe Kopfbedeckungen.
Stand- und Spielbein werden deutlich unterschieden. Die Haltung
des bärtigen Königs wird durch seinen ausschwingenden Körper,
den zeigenden Arm und den seitlich gehaltenen Pokal bestimmt.

31



Schwere hochwandige Faltenbahnen unterstreichen den
Bewegungsrhythmus. Ein von oben nach unten durchlaufender Faltenkamm

folgt ungefähr der Körpermittellinie und trennt die

bewegtere von der unbewegteren Seite. Dagegen ist das stoffarme
Wams des Mohren knapper gefältelt. Senkrechte Falten strahlen
von der Gürtelschnalle aus. Ein reicheres Faltengefüge bleibt
den bauschigen Ärmeln vorbehalten, während die sattsitzenden
Beinkleider nur beim rechten Knie kurze Falten aufweisen.
Ausgezeichnet versteht es der Bildhauer mit verschiedenen Stoffarten

und Bekleidungsstücken zu spielen und sie in ihrer
Wirkung gegenseitig zu steigern. Am Eindruck gefestigter, sicherer
Statuarik ist die Hervorhebung horizontaler «Klammerteile»
entscheidend mitbeteiligt: Hutband und Turban, Mantelkragen
und Turbanschleife, Trinkhorn und Gürtel, Mantel- und Wamssaum,

ja sogar die fast waagrecht durchgezogenen Brauen tragen
als beruhigende und klärende Momente zur tektonischen Festigung

bei. Man muss die stehende Muttergottes im Historischen
Museum Basel daneben halten, um zu sehen, wie haltlos dort die
Falten durch den Stoff gleiten, kaum motiviert beginnen und
ebenso wieder verflachen. Aus dem Vergleich ergibt sich

eindrücklich, wie der umgebende Raum in den Stoff eingreift: Ficht
und Schatten wühlen die Oberfläche auf und lassen tiefe
Einbuchtungen und hohe, lichte Kämme entstehen. Die
Faltenparabeln beim linken König sind so weit versetzt und angeordnet,
dass wir ihren Verlauf um den Körper nicht nur empfinden,
sondern auch tasten können.
Bei aller fülligen Schwere besitzen die beiden Figuren eine

erstaunliche Feichtigkeit des Auftritts. Ihr Gewicht nimmt nach

unten zu ab, und die Füsse stehen nahe abgewinkelt neben- oder

voreinander. Wenn wir uns an den Ritter zurückerinnern und

uns sein unsicheres, ängstliches Stehen vor Augen halten, dann

wird gegenwärtig, wie selbstsicher, ja sogar tänzerisch gewandt
sich die beiden Könige bewegen.

Der Weg, den wir von der stehenden Maria in Basel bis zur
Epiphaniegruppe zurückgelegt haben, umfasst rund ein halbes

Jahrhundert. Er verläuft von der S-förmig beschwingten Kurvig-

32



keit und dem schönlinigen Faltenfluss des ersten Jahrhundertviertels

zur Kräftigung des Volumens und der plastischen
Substanz des ungefähr auf das Jahr 1456 datierbaren Johannes bis

zur Aktivierung des gewonnenen Volumens des letzten
Jahrhundertviertels.

Dem Ende des 15. und dem beginnenden 16. Jahrhundert sind
die drei folgenden Statuen zuzuschreiben. Der gleichen Gruppe
würden die Heiligen Nikolaus und Wolfgang im Schweizerischen
Landesmuseum Zürich und ein Heiliger Johannes im Fricktaler
Museum in Rheinfelden zugehören. Zugunsten der qualitätvolleren

Stücke haben wir auf eine eingehendere Beschreibung
verzichtet.
Die ins letzte Jahrhundertviertel zu datierende Statue ist eine

stehende Maria (Abb. 8) im christkatholischen Pfarrhaus. Der
ausgezeichnete Erhaltungszustand der originalen Fassung wie
des ganzen Werkes — lediglich die barocken Kronen sind spätere
Zutaten — ist bemerkenswert. Wie ein kleiner Herrscher sitzt
das mollige Bübchen mit einem Granatapfel auf dem rechten
Arm der Mutter. Maria fasst den Kleinen sorgsam stützend am

Körperchen. Über dem Kleid trägt sie einen Mantel. Ein Ende
des Mantels ist unter ihrem linken Arm eingeklemmt, das andere

über den rechten Arm gezogen. Ein grosser, fast bis zum Boden

reichender Zipfel fällt von hier aus herab. Unter dem Mantel ist
das rechte Spielbein durchgeformt. Auf der Seite des Standbeines

schwingt der Körper aus. Diesem Motiv folgen die seitlichen,

parallel laufenden Säume. Doch sind es nur wenige Formen, die

auf die gekurvte Haltung anspielen. Vielmehr heben sich Anlage
und Richtungen der Faltenbahnen in ihrer Wirkung gegenseitig
auf. Der grosse Mantelspitz allein wird als Dominante
hervorgehoben. Dieser scharf begrenzte, unten glatte Stoffteil bringt
Klarheit und Festigung. Ferner kommt ihm räumliche Funktion
zu. Durch Unterschneidungen teilweise vom Kleid ganz losgelöst,

legt er sich wie eine Schale vor oder neben die Gestalt und
bezeichnet damit konkret eine eigene Ebene. Desgleichen will die

ausschwingende Seite nicht allein als gekurvte Silhouette,
sondern ebenso als Torsion des Körpers verstanden sein. Die zurück-

33



fflljfggl i.ï:

Abbildung 8

34



Abbildl



genommene und tiefere rechte Schulter und das dort schräg
sitzende Kind deuten die räumliche Drehung an. Eine nicht
unähnliche Haltung fanden wir beim bärtigen König. Was dort
besonders auffiel — die streng motivierte Unterordnung des

formalen Reichtums unter eine vereinheitlichende Bildidee — gilt
auch hier. Mutter und Kind werden eng verbunden, ja miteinander

verzahnt. Von den Armen Marias aus — dort wo die

Verklammerung aufhört — nimmt der grosse Mantelzipfel seinen

Anfang und formt sich zu einem dreieckförmigen Spitz, der

spiegelbildlich dem oberen, durch Arme und Haupt gebildeten
Dreieck entspricht.
Vereinheitlichung und Pondération werden zu einem noch

schwierigeren Problem, wenn Motive eine Gruppenkomposition
von mehr als zwei Figuren erfordern. Eine erst vor kurzem
entdeckte Plastik führt uns eine solche komplizierte Anlage vor
Augen. Die hl. Anna selbdritt (Abb. 9) gehört der katholischen
Kirche in Rheinfelden (gegenwärtig als Leihgabe im Fricktaler
Museum). Die Restaurierung konnte die originale Farbgebung
freilegen.
Dem Bildschnitzer stand schon eine reiche Tradition mit
verschiedenen Lösungsmöglichkeiten zu Gebote. Zum Beispiel wurden

Maria und Christus als Kinder auf den Armen der Anna
dargestellt oder wurde Christus auf den Knien der Maria und

Maria auf dem Schoss der Anna sitzend gezeigt, oder man
versuchte, den Schwierigkeiten durch eine reliefartige Anordnung
der drei Figuren auszuweichen. Unser Künstler hat sich

entschieden, die Anna als stehende Frau zu geben, die auf dem

linken Arm den Knaben hält und zu dem das Mädchen Maria
hinaufblickt.
Formales Hauptmittel der Zusammenfassung bildet die

umgreifende Silhouette der Anna. Maria und Kind sind in die

Kontur des Mantels eingefügt. Das bis in die Stirn fallende,

grosse Kopftuch schliesst die Gruppe nach obenhin ab. Während
der Mantel auf der Christus-Seite vor den Körper gezogen ist,

gibt er auf der Gegenseite den Blick auf das gefältelte Kleid und

die Gürtung frei. Wir erkennen Annas schlanken, in den Beinen

36



stark überlängten Wuchs. Den rechten Arm hat Anna auf den
Rücken ihrer Tochter gelegt. Maria erscheint in stark seitlicher
Ansicht, zwischen Arm und Bein der Mutter eingebettet. Auch
Maria trägt einen Mantel, den ein Tasselriemen über der Brust
zusammenhält. Hinter dem umgeschlagenen Mantelsaum mit
seiner scharf gezogenen Kontur ist der Rock sichtbar. Der seitlich

abgedrehten Stellung antwortet auf der Gegenseite die
gegengerichtete Haltung des Knaben. Wir blicken in eine nach

vorne sich öffnende Figurenanordnung. Ausser der umfassenden

Armhaltung der Mutter werden auch die einander
entgegengestreckten Arme von Tochter und Enkelkind als bindendes
Element verwendet. Die dadurch entstehende diagonale
Überschneidung vor der Hauptfigur mildern die unter den Beinen
des Knaben ausstrahlenden Faltenstege und die leichte
Schrägneigung des Kopfes. Endlich stehen auch die Blickrichtungen
im Dienste des Zusammenschlusses. Die Gruppe wird in erster
Linie unter sich und nicht mit dem Betrachter in Verbindung
gesetzt.
Innerhalb des geordneten und ausgewogenen Gefüges sucht der
Künstler nach verschiedenen Differenzierungen. Kleinkind,
junges Mädchen und erwachsene Frau vergegenwärtigen drei
Lebensalter, die ausgezeichnet veranschaulicht werden. Die Frau
charakterisiert ein schwerer Mantel, ein verhüllendes Kopftuch,
ein Häubchen und eine Halsbinde. Die junge Maria dagegen

trägt offenes, weit über die Schultern herabhängendes Haar, ein

Krönchen und einen leichten Mantel. Das Kind schliesslich ist

krausköpfig und nackt. Ähnliches ist über die Gestik zu sagen:
Fürsorgend und behutsam trägt Anna das Kind, und sie legt der

Maria die Hand auf den Rücken. Den Gestus des Oberrascht-
seins, des gehemmten Begehrens zeigt Maria. In naiver, spontaner
Freude aber greift der Knabe mit beiden Ärmchen nach seiner

Mutter. Am ausdruckstärksten macht sich die Differenzierung
in den drei Gesichtern bemerkbar. Ein fröhliches Lächeln prägt
das pausbackige Kindergesicht. Maria staunt und hat — wie von
einem Wunder berührt — leicht den Mund geöffnet. Anna aber,
die erfahrene, weise Frau, blickt ernst, ja sogar mit einem

37





schmerzlichen Ausdruck auf den Lippen zu ihrer Tochter hinab.
Naive Daseinsfreude, Betroffensein von einem Wunsch und
tiefes Wissen um künftiges Leid, das sind drei Stufen seelischen

Ausdrucks, die dem Künstler meisterhaft zu gestalten gelingen.
Erinnern wir uns zurück an die stehende Muttergottes im
Historischen Museum Basel. Wir haben hier schon bemerkt, dass das
unbeschwerte Genrebild einer Mutter-Kind-Darstellung eine neue

Note, eine andere Dimension anzunehmen begonnen hat. Bei der
heiligen Anna selbdritt ist sie deutlich geworden.
In der nun zu betrachtenden sitzenden Maria (Abb. 10) im
Historischen Museum Basel wird die Schilderung in stärkstem
Masse davon erfüllt. Bedauerlicherweise hat sich dieses Meisterwerk

nur fragmentarisch erhalten. Es fehlen der linke Unterarm,
die Beine der Maria und die beiden Arme des Knaben.

Innigkeit ohne anektdotischen Liebreiz, Ernst ohne lautes Pathos,
darin liegt das Einzigartige dieses Muttergottesbildes. Gesammelte

Konzentration und Versenkung kennzeichnen das edle, in
breiten, ruhigen Formen angelegte Gesicht. Gesenkte, fast
geschlossene Augenlider und ein ernst geschlossener Mund sind die

Hauptausdrucksträger. Alles andere an dieser Figur ist auf diese

Dominante ausgerichtet. Untergeordnet bleibt das Kind, das im
Schoss sitzend ohne hervorgehobenes Eigenleben in die mütterliche

Silhouette einbezogen ist. Die Haltung beider Figuren
erscheint kaum merklich bewegt und in Schwingung versetzt. Der
Unterkörper ist wenig verschoben, eine Schulter etwas gesenkt
und die Köpfe schwach seitlich geneigt. Gedämpft wird auch

der plastische und räumliche Anspruch: Eine flächige Frontalität,
zu deren Gunsten sogar das Sitzmotiv abgeschwächt und der
rechte Oberschenkel gegen die Bildebene hochgeklappt wird,
und ein knapp gezogener Umriss, zu dessen Gunsten die Arme
anliegend gehalten werden. Zurückgedämmt — und das wird in

erster Linie auffallen — erscheinen die Falten. Statt des üblichen
formenreichen Oberflächenspieles kargt dieser Meister mit der

Faltenhäufung. Dort, wo Falten vorhanden sind, entbehren sie

des stofflichen Reizes, sind spröde, kantig und brüchig. Den
einzigen ungebrochenen Linienfluss finden wir bezeichnender-

39





weise beim Haar, das als melodischer Nebenakzent dem
zartgestimmten Gesicht beigeordnet ist.
Alle diejenigen Werte, die die bisherigen Mariendarstellungen zur
Geltung gebracht haben: die distanzierte Hoheit der Himmels-
Königin, die mütterliche Fürsorge, das genrehaft anektdotische
Familienbild — hier sind sie ausgelöscht oder umgesetzt worden
in eine tiefere, umfassendere Ausdeutung.
Maria als Mutter und Schmerzensmutter, als Königin und Für-
bitterin, als Erhabene, Wissende und Beteiligte an menschlichem
Los und Leid. Mit diesem Marienbild haben wir in unserer Reihe
den qualitätvollen Höhepunkt erreicht.
Wir erwähnen noch eine weitere sitzende Muttergottes (Abb. 11),
die sich im Salmengut in Rheinfelden befindet. Leider wird das

Schnitzwerk von einer dicken, entstellenden Ölfarbenschicht
überdeckt. Die zu grossen Kronen sind barocke Ergänzungen.
Wir kehren zu einer naiveren und volkstümlicheren Darstellung
zurück. Last selbst noch ein Kind, thront Maria auf einem unter-
sockelten Thron. Jugendlich kokett ergiesst sich das offene Haar
über den Rücken und die rechte Schulter. Der Mantel ist bis zum
Schoss herabgerutscht. Sie hält in der Linken einen Granatapfel,
mit der Rechten trägt sie das gepolsterte Körperchen des Kindes.
Ihr Oberkörper ist zurückgedreht, und in die gleiche Richtung
schaut der auf zu langem Hals sitzende Kopf. Zahlreiche
raumschaffende Elemente werden ausgespielt. So gibt es nicht nur eine

einzige, durch die Frontalität bedingte Ansicht. Die stark
voneinander abweichenden Blickrichtungen zum Beispiel erlauben
auch eine seitlich verschobene Ansicht. Tiefe auswertende, sich

kreuzende Achsen aktivieren den Raum: Blickrichtungen, an
den Schulterlinien ablesbare räumliche Versetzung der
Oberkörper, die sich schneidenden Achsen der Beine von Mutter und
Kind, die räumlichen Beziehungen der kleinen Hand mit dem

Granatapfel zur grossen Hand der Mutter, oder der grosse, vom
rechten Knie zum Sockelrand laufende, dort umbiegende Lalten-
wulst, aus dem das rechte Bein herauszuwachsen scheint. Das

Hinausgreifen in den Raum wird am deutlichsten beim Kind
fassbar: Maria hält es von sich weg. Ohne Sitzfläche schwebt es

41



unwahrscheinlich im Raum. Es wird offenbar, dass dem Schnitzer
schon ein ansehnliches Formenvokabular zur Verfügung gestanden

haben muss, um seinen räumlichen Absichten Gestalt zu
geben. Die frische, charmante Statuette enthält schon alle
Kennzeichen, die von der Gotik wegführen. Das Kultbild ist um
1520 zu datieren.
Wie die Weiterentwicklung verläuft, wäre an den beiden Plastik-
monumifnten aus der Mitte des 16. Jahrhunderts zu verfolgen.
Doch würde sich der Titel dieser Arbeit nicht mehr ganz mit der

Figur des Albrechtbrunnens und mit dem Grabmal des Hans
Friedrich von Landeck in der Martinskirche decken.
Nach diesem Überblick über elf Einzelplastiken oder

Plastikgruppen gilt es zu unterstreichen, dass die Qualität der
erhaltenen Werke beinahe ausnahmslos hervorragend ist. Es ist
kaum anzunehmen, dass in Rheinfelden selbst Bildschnitzer und

skulpierende Steinmetzen gesessen haben. Dafür war der Kreis
der Auftraggeber zu klein. Da die stilistischen Eigenheiten mehrerer

Werke mit grösster Wahrscheinlichkeit auf Basler
Werkstätten hinweisen, dürfte die kleinere Rheinstadt in der Regel

von ihrer grösseren Schwester beliefert worden sein. Für die
Auswahl der Künstler und ihrer Werke, dafür aber ist der
auserlesene Geschmack der Rheinfelder verantwortlich zu machen.

Hans Diirst, Basel

Katalog der gotischen Plastiken Rheinfeldens

Maria mit Kind, um 1320/30 (Abb. 1). Fricktaler Museum Rheinfelden.

H: 104. Roter Sandstein.

Krone und untere Falten beschädigt.

Kruzifix, um 1350 (Abb. 2). Sakristei, Martinskirche Rheinfelden.

H: 70 (Corpus). Nussbaumholz.

Finger und Füsse beschädigt. Originale Fassung.

Synagoge und Ritter, um 1370/80 (Abb. 3). Sakristei, Martinskirche Rheinfelden.

Aus einem Altar.
H: 43. Eichenholz.

42



Bei der Synagoge Krone beschädigt, rechte Hand ergänzt, Schuhe
überarbeitet. Es fehlt der gebrochene Fahnenschaft. Beim Ritter sind Dolch und
Visier beschädigt. Die Fassung aus dem 18. Jahrhundert. Aus der selben Zeit
zwei Sockel mit Inschriften, die aus der Synagoge eine Justitia und aus dem

Ritter einen Rudolf I. von Habsburg machen.

Das vom Ritter getragene Wappen — Lilien und Adler — deutet wahrscheinlich

auf Karl den Grossen hin.

Thronende Maria mit Kind, Ende 14.Jahrhundert (Abb. 4), Foto Augustinermuseum

Freiburg im Breisgau. Evtl. aus Rheinfelden.
FI: 70,5. Lindenholz.
Ohne Fassung. Krone, rechte Fland der Maria und linke Hand des Kindes
fehlen.

Maria mit Kind, um 1420 (Abb. 5), Foto Historisches Museum Basel. Flisto-
risches Museum Basel (Inv. Nr. 1917. 29.) Aus Rheinfelden (Brückenkapelle?)
H: 108,8. Lindenholz.
Originale Fassung erhalten. Rechter Arm der Maria und beide Arme des

Kindes fehlen. Die Beine von Christus beschädigt.

Johannes der Täufer, um 1456 (Abb. 6). Johanniterkapelle Rheinfelden.
H: ca. 116. Roter Sandstein.
Beine und Hände beschädigt.

Zwei hl. Könige, um 1470/80 (Abb. 7). Vorhalle, Martinskirche Rheinfelden.
Aus einer Anbetungsgruppe.
H: 107. Roter Sandstein.
Rechte Hand und Fussspitzen des bärtigen Königs beschädigt.

Maria mit Kind, um 1490 (Abb. 8). Christkatholisches Pfarrhaus Rheinfelden.
FI: 122. Lindenholz.
Originale Fassung. Barocke Kronen.

Hl. Anna selbdritt, um 1500 (Abb. 9). Katholische Kirche Rheinfelden.
H: 91. Lindenholz.
Originale Fassung. Rechte Hand Marias und Eckstücke der Draperie ergänzt.

Thronende Maria mit Kind, um 1500 (Abb. 10), Foto Historisches Museum
Basel. Historisches Museum Basel (Inv. Nr. 1917. 49). Aus Rheinfelden

(Johanniterkapelle?).
H: 71. Lindenholz.
Originale Fassung. Nase ergänzt. Arme von Maria und Christus beschädigt
oder abgebrochen. Beine Marias beschädigt.

43



Heilige Bischöfe Nikolaus und Wolfgang, um 1500 (keine Abb.) Schweizerisches

Landesmuseum Zürich (Inv. Nr. LM 4984). Aus Rheinfeldcn.
H: 124. Lindenholz.
Rotbraune Fassung stark ausgebessert. Bei beiden fehlt rechter Unterarm.

Johannes der Evangelist, A. 16. Jahrhundert (keine Abb.). Fricktaler Museum
Rheinfeldcn.
FI: 64. Lindenholz.
Fassung abgelaugt. Linke Hand mit einem Teil des Buches fehlt.

Thronende Maria mit Kind, um 1510/20 (Abb. 11). Salmengut Rheinfeldcn.
FI: 81 (ohne Krone). Lindenholz.
Mehrmals ausgebessert und übermalt. Haare und Falten teilweise beschnitten.
Kronen barock ergänzt.

Literatur
Baier-Futterer, Ilse: Katalog des Schweizerischen Landesmuseums in Zürich.
Bildwerke der Romanik und Gotik. Zürich, 1936. — Burkart, Sebastian:
Geschichte der Stadt Rheinfelden. Aarau, 1909. — Dürst, Flans: Gotische

Plastik des Aargaus. Ausstellungskatalog. Lenzburg, 1959. — Felder, Peter:
Die hl. Anna selbdritt von Rheinfeldcn. In: Unsere Kunstdenkmäler.
Mitteilungsblatt. Bern, 1962, Nr. 3/4, S. 66 f. — Futtercr, Ilse: Gotische
Bildwerke der Schweiz. 1220—1440. Augsburg, 1930. — Gysin, Fritz: Gotische

Holzplastik. Die Historischen Museen der Schweiz. Heft 12. Historisches
Museum Basel. Basel, 1934. — Kaufmann-Hagenbach, Annie: Die Basler

Plastik des 15. und frühen 16. Jahrhunderts. Basel, 1952. —• Riggenbach,
Rudolf: Die Johanniterkapelle in Rheinfelden und ihre Wandbilder. Basel, 1951.

— Schib, Karl: Geschichte der Stadt Rheinfelden. Rheinfelden, 1961. —
Stammler, Jakob: Pflege der Kunst im Kanton Aargau. In: Argovia, Bd. 30.

Aarau, 1903.

44


	Die gotischen Plastiken Rheinfeldens

