
Zeitschrift: Rheinfelder Neujahrsblätter

Herausgeber: Rheinfelder Neujahrsblatt-Kommission

Band: - (1960)

Artikel: Musik unserer Zeit und das Wesen des Volksliedes

Autor: Broechin, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-894403

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-894403
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


tlîuftB unfern* Seit unb bas VDefen bee XX*>lMtcbes

Goethe hat irgendwo den Ausspruch geprägt: «Ohne Gemüt
ist keine wahre Kunst denkbar!» Diese Worte möchte ich den

nachfolgenden Ausführungen voranstellen, um meine Beziehung

zur neuzeitlichen Musik zu dokumentieren.
Unsere moderne Kunst ist an innerem Gehalte arm geworden,

denn sie bildet eben nichts anderes als ein getreues Spiegelbild

unserer Zeit, mit ihrem nervösen, hastenden Zug, der das seelische

Moment vor der berechnenden Verstandesarbeit zurücktreten lässt.

Heute verwechselt man offensichtlich Gedanken mit Gefühlen
und hält somit Gedankengebilde für Gefühlsprodukte. In keiner

Kunst aber wie in der Musik sind diese zwei Momente auseinanderzuhalten.

Wo die Berechnung im Vordergrunde, versagt das Herz,
und wo man nicht den Herzschlag des Schöpfers in seinen Werken

verspürt, wirken sie leblos und gleichen Eintagsfliegen, die lieber

nie das Licht der Welt erblickt hätten!

Die Sucht unserer Gegenwart ist leider eben, die fehlende

Qualität durch Quantität zu ersetzen!

Wenn wir heute die moderne Musik mit ihren Ausdrucksmitteln
anhören, so dürfte man kaum glauben, dass unsere alten Meister
mit den einfachsten Mitteln so Grosses und Tiefes an musikalischer

Ausdruckskunst erreicht hätten! Man denke nur an den

Aufwand unserer grossen Symphonie-Orchester für die neuen
Orchesterwerke und auch an die Unsummen, die jährlich zur
Ausstaffierung neuer Opern verwendet werden, und nur darum,
dass sie einmal aufgeführt werden, um nachher wieder in der

Versenkung zu verschwinden. Ich erinnere an unsere Tonkünstlerfeste,

die mir jedesmal das Urteil bekräftigen, dass wir wohl grosse
Theoretiker und Satzkünstler haben, deren Arbeit man bewundern

muss, ohne aber eine positive Leistung für die Zukunft zu erhalten.
Wir haben leider viele Musiker, die komponieren, wie ein
Maschinentechniker seine Probleme löst: Viel Geist, aber kein Herz!
Wir dürfen nie vergessen, dass die Kunst nie grösser ist, als wenn
sie einfach bleibt. Diesen Merkspruch hat die junge Generation

29



vergessen, und es wäre an der Zeit, wenn sie sich dieser
Binsenwahrheit wieder erinnern würde. Die tiefsten Wahrheiten, die

lautersten Gefühle sind vom Gesetz des Wohlklanges regiert.
Nicht der füllende Akkord, sondern die zu Herzen dringende
Melodie ist dasjenige, was die heutige Musik zur Lebensfähigkeit
retten kann!

Der Komponist, dem eine schöne Melodie Hauptsache ist, geht
bei der Melodienbildung vom Erlebnis aus, woran alle Seelenkräfte

proportional zu ihrer Wichtigkeit beteiligt sind; beim

Klangkünstler ist der Ausgangspunkt nur eine äusserliche

Stimmung, eine ideenlose Bereitschaft. Der Klang führt nie ein ganz
selbständiges Leben, sondern gewinnt erst höchste Bedeutung,
wenn er zur Unterstützung und Bereicherung des melodischen
Momentes herangezogen wird! Eine Reihe von gewöhnlichen
Akkordfolgen ohne melodische Linie wird darum nie befriedigen
und nur dann zur seelischen Eindrucksfähigkeit gelangen, wenn
Melodie und eine gewisse klangliche Unterlage zusammen
erklingen können.

Es ist kein Zufall, wenn gerade in unserer modernen,
übersättigten Zeit die Rückkehr zur Einfachheit gepredigt wird. Wir
haben allen Grund uns zur Einfachheit zu bequemen, wenn wir
wiederum an Leib und Seele genesen wollen. Gerade in der Musik
ertönt mehr denn je der Ruf nach dem Ungekünstelten, dem

Volksliede, das einst unsere Vorfahren gesungen und dessen sich

Generationen erfreut, bevor es durch die berüchtigte Kultur in
den Hintergrund gedrängt wurde.

Ich will darum im Anschlüsse an meine Ausführungen über das

Wesen des Volksliedes berichten, das in seiner Art unvergänglich
und wie kein anderes Kunstwerk mächtig auf das Innenleben des

Menschen einzuwirken imstande ist!

Das deittsche Volkslied wurde seit den Tagen Herders und
Goethes zum Gegenstand zahlreicher literarischer und musikalischer

Untersuchungen. Dennoch ist es im Grunde weder ein
literarischer noch ein musikalischer Faktor. Es ist mehr alles
beides: Träger und Spiegelung kultureller Werte und Zusammen-

30



hänge. Auch das Kunstwerk spiegelt solche Kulturwerke; das

Volkslied aber trägt sie reiner und unmittelbarer. Hinter dem

Kunstwerk steht, auch in seiner reinsten Erscheinung, die
Persönlichkeit; erst wenn diese gross genug ist, ragt das Werk über den

Kreis des einzelnen hinaus in den Raum kulturtragender Werte.
Durch das Volkslied hindurch, mag es bisweilen auch unbeholfen
und roh gefügt erscheinen, leuchtet in unergründlicher Tiefe der

Abglanz einer Urkraft. Man hat das oft unter dem Bilde gefasst:

Das Lied des Volkes ist seine Seele. Im Liede liegt die Seele der

Volksgesamtheit in reiner Spiegelung. In ihren einfachen und
starken Gefühlen, aber auch in ihren feinsten, kaum spürbaren

Schwebungen.
Das Volkslied ist für weiteste Volksschichten nicht nur der

reinste, sondern auch der einzige Ausdruck ihres Innern!
So wird das Volkslied zum. wesentlichen Gliede einer

Kulturgeschichte der Musik. Nicht-grosser Erfindungsgeist und
kompositorisches Können haben bis heute dieser Liedgattung die äusserst

lebendige Fortpflanzung bis in unsere modernen Tage ermöglicht,
sondern die reine, tiefe, ungekünstelte Gestaltung seiner
melodischen Ausdruckskraft.

Die Bezeichnung Volkslied entspricht unserem heutigen
Sprachgebrauch. Tatsächlich ist dieser Kollektivbegriff erst von Herder

(in seinem Werk über «Ossian und die Lieder alter Völker»)
geprägt worden. Als der Volksgesang in seiner Blütezeit stand,
kannte man einen Sammelnamen noch nicht. Man sprach von
einem schönen Lied oder einem neuen Lied, unterschied wohl auch
einzelne Arten nach besonders sangesfrohen Berufen, wie etwa
Jägerlieder, Gesellenlieder, Bergmannslieder usw. Stark umstritten
ist auch die Frage nach den eigentlichen Urhebern der Volkslieder.

Viele möchten im Anschlüsse an Jakob Grimm, der ganz
allgemein die Gesamtheit als Urheberin hinstellte, behaupten, es

hätten niemals einzelne Menschen Volkslieder gedichtet. Der
Stand der heutigen Forschung gibt dieser Auffassung unrecht.
Zunächst muss beachtet werden, dass unser Volk wohl poetische
Anlagen in reichstem Masse besitzt, dass sich diese aber weit mehr

31



empfangend als selbstschaffend äussern. Dann aber, und das

erscheint am wesentlichsten, muss logischerweise 2uerst einmal ein
einzelner einen Vers erdacht haben, bevor das Volk als solches

ihn aufnehmen und vielleicht fortsetzen konnte! Wenn auch das

Dunkel von den vielen verschollenen Dichtern und Erfindern der

Weisen fiel, würden uns deren Namen kaum etwas sagen. Es

gehört zum Wesen des Volksliedes, dass es nur selten Ausdruck

grosser schöpferischer Individualitäten war und dass häufig Dichter

zweiten und dritten Ranges gerade im Volkslied Töne
überraschender Echtheit und Stärke fanden. Und noch häufiger
geschah es, dass irgendeiner, der im Sinne des Kunstwerkes nicht zu
den Dichtern oder Komponisten zählte, in glücklichem einzigem
Wurfe ein Volkslied schuf, das ein Jahrhundert überdauerte!

Den eigentlichen Ursprung des Volksliedes zu bestimmen ist
schwer. Es gibt Musikhistoriker, die die Anfänge bis zu den alten
Germanen zurückführen, und wiederum solche, die in den Zeiten
des Minnesanges die Geburt des eigentlichen Volksliedes erblicken.

Die alten Germanen pflegten den Volksgesang bei jeder Gelegenheit.

Wenn der Heerbann aufgeboten wurde und beim Hinausziehen

in die Schlacht sangen die Krieger. Die Priester sangen,

wenn sie den Göttern Bitt- oder Dankesopfer brachten. Leider ist

uns von allen diesen ältesten Volksgesängen nichts erhalten
geblieben; wir sind lediglich auf Berichte angewiesen, wenn wir uns
ein Bild von ihnen machen wollen.

Aus diesen Berichten geht mit ziemlicher Gewissheit hervor,
dass die Priestergesänge den eigentlichen Beginn des Volksgesanges

bedeuten, insofern, als diese Gesänge allmählich ins Volk
übergingen und auch ausserhalb des Kultus gesungen wurden.

Der Wandel vom Priestersänger zum Berufssänger vollzog sich

mit der Einführung des Christentums, die das Verschwinden des

heidnischen Priesters bedingte.
Die Berufssänger hiessen Skope. Sie waren teilweise an den

Fürstenhöfen angestellt und zogen zum andern Teil durch das

Land. Anfangs standen die Skope in sehr hohem Ansehen — sie

waren immer und überall willkommen —; goldner Lohn und

32



Frauengunst war ihnen sicher, wo immer sie erschienen. Nach
und nach aber verloren sie ihre gesonderte Stellung und sanken

auf eine Stufe mit dem verachteten fahrenden Volk, den
umherziehenden Komödianten und Jahrmarktsleuten.

Das einzige uns erhalten gebliebene Skoplied in deutscher

Sprache ist das Hildebrandlied, das nach langem Verschollenheits-
schlummer plötzlich im 16. Jahrhundert wieder auftauchte. Der
Textstoff handelt vom alten Hildebrand, der nach 32jähriger
Abwesenheit zu den Seinen zurückkehren will. An der Grenze seines

Landes wehrt ihm ein Recke die Weiterfahrt. Es kommt zu einem

gewaltigen Kampfe, in dem der Alte Sieger bleibt. Als er den

tapfern Gegner bewundernd nach Nam und Art fragt, erfährt er,
dass er den eigenen Sohn besiegte. Gemeinsam ziehen beide Helden
heim zu Frau Ute, der Gattin tmd Mutter. Das Hildebrandlied
wurde mehrmals als fliegendes Blatt gedruckt (in Strassburg im
16. Jahrhundert, in Nürnberg im Jahre 1515, in Basel 1570) —
ein Zeichen für seine grosse Beliebtheit. Es würde zu weit führen,

wenn ich alle bedeutenden Lieder, die mit der Zeit Gemeingut
der Völker geworden sind, anführen wollte. Wir kennen ja von
der Schule her viele unverwelkliche Blüten dieser Liedergattung,
und ich möchte nur noch in aller Kürze auf einige typische
Erscheinungen im Wesen des Volksliedes aufmerksam machen.

Dem Forscher fällt eine merkwürdige, wissenschaftlich nicht
erklärliche Bevorzugung der ungeraden Zahlen 3 und 7 auf.

Beispiele sind unter hunderten herausgegriffen: «Es ritten drei

Reiter», «Drei Röslein, die pflanzt ich auf ihr Grab», «Drei
Regimenter in Ehren», «Sieben Schätze hatte schön Elselein»,
«Wohl um die siebente Stunde», «Kehrt heim nach sieben Jahren»
usw.

Typisch sind weiter einige schildernde oder beschreibende
Beiworte. Die Hand ist stets weiss, tmd zwar nicht nur die weiche,
kosende Frauenhand, sondern ebenso die grobe Arbeitsfaust des

Mannes. Das gleissende Gold wird immer rot genannt. Grau- ist
fast überall die Farbe des Rosses, unbekümmert dämm, dass dies

mit der Wirklichkeit durchaus nicht übereinstimmt. Andere, immer

33



wiederkehrende Beiworte sind «tiefes Tal», «hoher Berg», «hohes

Haus», «reicher Gott», «liebe lange Nacht».
Interessant ist auch, dass in den deutschen Volksliedern mit

wenig Ausnahmen immer vom schwarzen oder braunen Haar
oder auch Mägdelein die Rede ist und in den italienischen
Volksliedern die blonde Haarfarbe verherrlicht wird.

Sehr oft kommen auch Verkleinerungen vor. Am bekanntesten
sind folgende: «Klein Hänslein über die Heide ritt», «Von Gold
ein Ringelein», «Mein Bettchen ist gemacht», «Ich hört ein Sichlein

rauschen» und so fort.
Dem Volksliede eigentümlich ist auch die Wendung, die von

einem Ding zuerst sagt, was es nicht ist, um seine tatsächliche Art
dann folgen zu lassen, zum Beispiel: «Es ist kein Schelm und auch

kein Dieb, es ist der Edelmann der hat dich lieb».
Von besonderer Bedeutung sind auch die Umdichtungen

weltlicher und geistlicher Lieder. Ich möchte an dieser Stelle zwei

Beispiele anführen, bei denen der Freiburger Priester Heinrich
Laufenberg die Umdichtungen zu einem geistlichen Liede besorgte.

Das weltliche Lied heisst:

Es taget in dem Osten,

Die Sonn scheint überall,
So weiss mein wunderschönes Lieb,
Wo es mich führen soll.

Die geistliche Umdichtung heisst:

Es taget minnigliche
Die Sonne gnadenvoll,
Jesus vom Himmeltiche
Uns wohl behüten soll.

Eine der Kirche wohl kaum erwünschte Folge solcher Umdichtungen

war vom 15. Jahrhundert ab das Parodieren der
weltlichen Volkslieder in geistliche Formen. Ein Beispiel möge dies

illustrieren:

34



Weltliches Lied:

Wohlauf, wohlauf, mit lauter Stimm
Tut uns der Wächter singen.
Wer noch bei seinem Buhlen liegt,
Der mach sich bald von hinnen!

Die geistliche Parodie dazu lautet:

Wohlauf, wohlauf, mit lauter Stimm
Tut uns der Wächter singen.
Wer noch in seinen Sünden liegt,
Der mach sich bald von hinnen!

Die musikalische Seite der Volkslieder ist von ausschlaggebender

Bedeutung für die Beurteilung ihres Wertes, weil selbstverständlich

erst die Weise ein solches Lied zu einem Ganzen macht. Die
Melodien haben die endgültige Gestaltung aller Volkslieder
wesentlich beeinflusst — sie sind stets das Beherrschende

gewesen —, das Wort hat sich immer dem Ton unterordnen müssen.

Durch die Musik wurden manche metrischen Unebenheiten
der Verse ausgeglichen, manche dichterischen Schönheiten wurden

erst durch sie zur vollen- Wirkung gebracht, manche frohe
oder ernste Stimmung wurde durch sie erhöht und vertieft.

Das Entstehen der Melodie geschah in verschiedenster Art.
Zuweilen komponierte ein sangeskundiger Dichter sein Lied selbst.

Zuweilen legte er ihm von vornherein eine bereits bekannte
Melodie unter. Das geschah speziell bei Spottliedern, damit sie

möglichst rasch Verbreitung fanden. In andern Fällen verfasste

ein zweiter die neue Weise zum neuen Liede, was der Dichter
dann oft genug ehrlich am Schlüsse mitteilte, wie in jenem Liede

aus dem 15. Jahrhundert, in dem es heisst:

Die Weisen zu den Lieden
Die han ich nit selbst gemachen,
Ich will euch nit betrügen,
Es hats ein anderer getan!

35



Oder ein ritterlicher Yolksdichter erklärt:

Die Weisen hat gemacht Burk Mangolt,
Unser getreuer Knecht!

Im allgemeinen können wir annehmen, dass Text und Melodie
gleichzeitig erstanden und ursprünglich eng miteinander verbunden

waren, dass man also die Volkslieder niemals deklamierte,
sondern stets sang!

Wenn wir trotzdem heute von sehr vielen Volksliedern nur
noch die Worte besitzen, so liegt das daran, dass in den meisten
früheren Sammlungen nur die Texte aufgezeichnet wurden, weil
man die Melodien als bekannt voraussetzte! In den wilden Stürmen

des Mittelalters und später, besonders in den Wirren des

Dreissigjährigen Krieges, gingen die Weisen dann verloren. Für
uns Schweizer bilden unsere Volkslieder besonders eine Fundgrube
herrlichster musikalischer Gebilde. Im Vergleich zu unserem
kleinen Lande dürfen wir uns rühmen, eine grosse Zahl schönster

Liederperlen zu besitzen, die noch klingen werden, wenn neue
Generationen unser Arbeitsfeld übernommen. Die Entwicklung
zeigt uns, dass je intensiver ein Volk in Berührung mit der Natur
lebt, je mehr Volkslieder es besitzt, und das Vordringen der

sogenannten Kultur fast immer dem Volkslied ungünstig gewesen
ist. Freuen wir uns darum, dass wir aus den Zeiten unserer
Vorfahren einen glückhaften Besitz schönster Volksweisen in unsere,

Zeit hinüberretten konnten, die uns nach den Ergüssen der
modernen Kultur wie ein Jungbrunnen vorkommen, in den wir
untertauchen können, um uns für die Tage moderner Hast und
Nervosität neu zu stärken! Ernst Broechin

36


	Musik unserer Zeit und das Wesen des Volksliedes

