
Zeitschrift: Revue économique et sociale : bulletin de la Société d'Etudes
Economiques et Sociales

Herausgeber: Société d’Etudes Economiques et Sociales

Band: 75 (2017)

Heft: 2

Artikel: Pluralisme religieux et laïcité dans la perception des acteurs sociaux :
travail de frontières et construction de sens

Autor: Moret, Joëlle / Zittoun, Tania

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-823288

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-823288
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PLURALISME RELIGIEUX ET LAÏCITÉ DANS LA

PERCEPTION DES ACTEURS SOCIAUX: TRAVAIL DE

FRONTIÈRES ET CONSTRUCTION DE SENS'

Joëlle Moret et Tania Zittoun
Université de Neuchâtel

joelle.moret@unine.ch, tanm.zittoun@umne.ch

Dans un canton laïc, il est intéressant d'examiner comment on parle de religion. Nous

nous intéressons à la manière dont de jeunes adultes neuchâtelois-e-s font mention de la religion
et la laïcité - la leur, celle des autres - au quotidien, dans leur rapport aux autres et face à des

questions personnelles. Il apparaît que, si les jeunes semblent bien s'être appropriés les discours

et les valeurs laïques de leur environnement social, ils et elles en font parfois paradoxalement

usage pour exclure.

Mots-clés: religion, laïcité, constructions identitaires, Neuchâtel, exclusion.

Cet article porte sur la laïcité, que nous examinons à partir de perspectives issues des sciences

sociales. Notre proposition est, plutôt que de discuter de la nature de la laïcité en général,
de rendre compte de la perspective des personnes, et en particulier de jeunes adultes de la

région neuchâteloise. Pour montrer cela, nous présentons d'abord notre cadre théorique
et interdisciplinaire, puis les données sur lesquelles nous nous basons. Nous dessinons les

spécificités du contexte neuchâtelois, avant de donner la parole aux jeunes. Nous montrons
dans un premier temps que les personnes mentionnent la religion dans des dynamiques de

création et de négociation de frontières, c'est-à-dire afin d'identifier qui fait partie d'un

«nous», et qui en est exclu, dans quelles conditions. Nous observons ensuite que la religion
peut par ailleurs être mentionnée dans un travail de définition identitaire ou de construction
de sens. Notre argument est que ces dynamiques - travail de frontières et construction de

sens - sont profondément liées, et aboutissent parfois, dans un contexte séculaire, à des

rejets de la différence religieuse.

CADRE THÉORIQUE

Pour aborder la question de la religion nous proposons une perspective interdisciplinaire
et critique issue des sciences sociales, en particulier de la psychologie socioculturelle et
de l'anthropologie sociale. Si ces approches se sont développées historiquement de ma-

^
Contribution notamment issue d'une présentation lors du colloque «Pluralisme religieux et laïcité» organisé le 2 décembre 2016 par
la Faculté de droit de l'université de Neuchâtel dans le cadre de NeuchàToi 2016.

65



SEES / REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE > numéro 2 juin 2017

nière parallèle, la première se centrant plutôt sur les logiques des acteurs et leurs processus
psychiques, la seconde examinant davantage des processus sociaux ou collectifs, elles se

rejoignent dans leurs développements actuels, amenant des éclairages complémentaires sur
divers phénomènes - dont ici la religion. Cette complémentarité est justifiée par une position
épistémologique commune, que nous pouvons spécifier en trois points.
Premièrement, nous nous intéressons aux dynamiques par lesquelles la société, ou un environnement

socioculturel, et les personnes se «co-construisent». Cet environnement guide, rend

possible ou contraint les interactions et les actions des personnes et participe de la manière

dont elles interprètent la réalité. En retour, les personnes sont vues comme étant actives et, par
leur interprétation de la réalité, leurs actions ou les interactions dans lesquelles elles s'engagent,

comme en mesure de participer à la transformation du monde dans lesquelles elles vivent (Teo,

2015; Zittoun, 2009; Zittoun et al., 2013). Deuxièmement, nous abordons les questions de

religion de manière pragmatiste. Le pragmatisme est une posture épistémologique développée

par William James et poursuivie par de nombreux auteurs contemporains (Cornish et Gillespie,
2009; Goodman, 1995; James, 1975). Il part du principe que la valeur ou la vérité des concepts
ne peut être discutée a priori, mais en fonction de ce qu'ils permettent de faire ou leur usage.

Ainsi, un concept qui permet de voir la réalité de manière plus intéressante, ou qui met en

évidence de nouvelles dynamiques, voire qui permet d'agir sur le réel, est-il valide pragmati-
quement. Le même principe invite à ne pas essayer de définir une notion liée à la pratique des

acteurs de manière théorique, mais d'examiner ce que les personnes en font. Ainsi, plutôt que
de donner une définition a priori de la religion, ou de ce que tout ce que la religion couvre, sous

toutes ses formes, nous préférons nous centrer sur ce que les personnes «font» lorsqu'elles
mentionnent des termes ou des idées relatives à la religion (James, 1904; Zittoun, 2013b). Enfin,
troisièmement, l'approche que nous proposons est dynamique et historique; elle s'intéresse à

des processus en-train-de-se-faire et des processus de changement, plus qu'à des faits statiques

ou des entités immobiles (Valsiner, Molenaar, Lyra, et Chaudhary, 2009).
À partir de cela, nous avons néanmoins dû identifier une définition de travail de ce que l'on

peut considérer comme un fait religieux, ou une religion. Pour cela nous incluons deux aspects.
D'une part, nous travaillons avec la définition de l'anthropologue Clifford Geertz, qui
proposait de considérer la religion (en particulier instituée) comme un cas particulier de système
culturel:
«il désigne un modèle de significations incarnées dans des symboles qui sont transmis à travers
l'histoire, un système de conceptions héritées qui s'expriment symboliquement, et au moyens
desquelles les hommes communiquent, perpétuent et développent leurs connaissances de la vie

et leurs attitudes devant elle» (Geertz, 1972, p. 21).
De manière plus spécifique, un système religieux est un système culturel organisé, avec son

groupe ou sa communauté, ses textes de référence, ses croyances et valeurs, des figures d'autorités,

et en particulier dans les religions monothéistes, une référence à un au-delà.
D'autre part, pour pouvoir rendre compte de ce que nous observons dans la vie de tous les

jours, nous devons aussi considérer comme religieux tous les éléments symboliques, matériels,
et, ou sociaux, ou encore les sentiments, gestes ou expériences, interprétés par des acteurs en

tant que «religieux» (Dahinden et Zittoun, 2013).
À partir de là, nous travaillons avec le modèle suivant qui nous permet de rendre compte
des usages de la religion:

66



SEES / RES > Dossier: Laïcité et pluralité religieuse: quels regards?

Figure 1

Religion entre 'frontières' et sens, d'après Dahinden et Zittoun, 2013

Le modèle que nous proposons nous permettra de mettre en évidence la manière dont des

groupes et des personnes font usage de la religion, pour du travail de frontière et pour donner

sens. Nous allons mettre en évidence trois dynamiques profondément liées. D'abord,
des éléments ou des termes religieux sont souvent utilisés pour faire des différences entre
un «nous» et un «vous» ou un «eux»: «nous les protestants» ou «les tolérants», «vous qui
portez le voile» - ici schématisé par une frontière entre le A et le reste, le non A. C'est l'enveloppe

dans notre schéma. La deuxième dynamique qui nous intéresse est celle par laquelle
les personnes négocient ces frontières; si d'autres disent que ce qui me fait différer d'eux
sont mes valeurs ou mes pratiques, qu'est-ce que cela me fait? Et si en fait j'ai l'impression
que nous sommes assez similaires, comment est-ce que je me défends? Dans notre schéma

ces négociations sont représentées par ces flèches, les échanges entre le dedans et le dehors.
La troisième dynamique qui nous intéresse concerne ce qui se passe dans un groupe donné.

Après tout, un groupe n'est pas que ce que les autres disent de lui, et une personne fait autre
chose que de se définir par rapport à l'extérieur. Les valeurs ou les pratiques religieuses ont
aussi un sens pour les personnes elles-mêmes. Dans notre schéma, cela est représenté par la

surface A.
Nous allons maintenant présenter les données recueillies, avant d'examiner tour à tour ces

trois dynamiques.

PLUSIEURS RECHERCHES AUPRÈS DEJEUNES ADULTES DE NEUCHÂTEL (ET D'AILLEURS)

Les données sur lesquelles nous basons nos analyses proviennent de trois recherches
différentes. La première, menée entre 2008 et 2010, portait sur le rapport des jeunes Neuchâte-
loi-se-s à l'ethnicité, à la religion et au genre. En plus d'une enquête téléphonique menée

auprès de 400 jeunes du canton, cinq classes de quatre établissements scolaires ont été

sélectionnées, composées de jeunes de toutes origines, âgé-e-s de 16 à 24 ans. Des observations

participantes, des entretiens et des focus-groups ont été menés dans ces classes (Dahinden,

67



SEES / REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE > numéro 2 juin 2017

Duemmler, et Moret, 2014; Duemmler, Dahinden, et Moret, 2010).
La deuxième recherche a été menée entre 2014 et 2017: nous nous intéressons dans ce projet
aux trajectoires biographiques de descendant-e-s de migrant-e-s («deuxième génération»)
qui se marient avec une personne venant du pays d'origine de leur parent. Nous avons
sélectionné, pour cet article, les entretiens menés dans le canton de Neuchâtel avec des personnes
dont les parents ont migré de Turquie, du Kosovo, et du Sri Lanka2.

Nous complétons en outre ces deux terrains par des exemples tirés d'une recherche, effectuée

en Angleterre entre 2003 et 2005, qui portait sur de jeunes adultes ayant vécu diverses
transitions les ayant amenés dans une petite ville universitaire. Les données ont été collectées de

manière ethnographique ainsi que par des entretiens biographiques (Zittoun, 2006a, 2006b).

L'USAGE DE LA RELIGION POUR CONSTRUIRE LES FRONTIÈRES

Les frontières, une discussion conceptuelle
L'être humain, naturellement, se différencie de certaines personnes tout en s'identifiant
à d'autres: il participe quotidiennement à la construction de «frontières». On doit cette

conception spécifique des frontières à l'anthropologue norvégien Fredrik Barth (Barth,
1970): son approche constructiviste des dynamiques sociétales met en lumière les
mécanismes par lesquels les acteurs sociaux organisent la réalité sociale. Les frontières sont en
fait des créations conceptuelles servant à catégoriser ce qui nous entoure, en particulier les

autres individus, et à faire des distinctions entre ce qui est considéré comme «nous» et ce qui
est considéré comme «eux» (Barth, 1970; Poutignat, Streiff-Fénart, et Barth, 2005).
Différents éléments sont mobilisés pour créer ces distinctions: si Barth s'est intéressé à la
dimension de l'ethnicité dans ses travaux, le genre, la classe sociale ou encore la religion
sont également des éléments puissants de différentiation sociale (Pachuki, Pendergrass, et

Lamont, 2007). Le point le plus important, sans doute, est que les catégories qui résultent de

ces processus de création de frontières, entre «nous, les chrétien-ne-s» et «vous, les musul-
man-e-s» par exemple, ne sont pas le reflet d'une réalité objective, mais bien une manière de

donner du sens à la réalité qui nous entoure, dans un contexte donné.

Le caractère contextuel et dynamique des frontières est fondamental pour comprendre
les mécanismes en question. Les frontières ne sont pas toujours au même endroit, elles ne

catégorisent pas partout et en tout temps les mêmes individus selon les mêmes critères. Elles

évoluent dans le temps, se modifient, se renforcent ou perdent de leur intensité. De même,
les éléments qui sont mobilisés pour distinguer le «nous» du «vous» changent. En Suisse,
dans les années 1990, les populations migrantes en provenance des pays des Balkans étaient
souvent considérées comme «autres» sur la base d'éléments culturels: ces personnes étaient
«les Kosovar-e-s». Aujourd'hui, la frontière se construit essentiellement sur une dimension
religieuse: ces populations font partie des «musulman-e-s».

Frontières religieuses et laïcité dans le contexte neuchâtelois
Dans le contexte neuchâtelois également, les frontières sociales et symboliques (Lamont et

Molnar, 2002) sont en mouvement. Jusqu'au début du XXème siècle, un mariage entre un-e

2
Ces deux études ont été financées par le Fonds national de la recherche (FNS) et dirigées par Prof. Janine Dahinden de l'Université de

Neuchâtel.

68



SEES / RES > Dossier: Laïcité et pluralité religieuse: quels regards?

protestant-e et un-e catholique n'était pas particulièrement accepté, illustrant la présence
d'une frontière forte - à ce moment-là - entre ces deux groupes construits et pensés comme
fondamentalement très différents. Cette frontière s'est progressivement effacée, aboutissant
à une nouvelle catégorie inclusive constituée des «chrétien-ne-s». Elle s'est effacée, mais elle

s'est aussi déplacée: ce nouveau «nous, chrétien-ne-s» se démarque avec vigueur de l'autre»

par excellence depuis le début des années 2000, la catégorie des «musulman-e-s». Les mots
de cette élève neuchâteloise illustre à la fois la force de cette frontière, et les déplacements
opérés:
«Parce que les musulmans, eux, je trouve que directement ils se mettent à part en disant "je
suis musulman, je suis très croyant, etc. ". Tandis qu'autre?nent, catholiques, protestants,
athées, il n'y a presque plus de différence.»
Cette citation montre en outre comment chaque côté de la frontière est imaginé et défini de

manière spécifique. À chaque catégorie sont associés un certain nombre d'éléments descriptifs,

mais surtout normatifs. Les «musulmans», dans le discours de cette jeune femme, sont
pensés comme «croyants», contrairement aux autres groupes cités (y compris les «athées»)

qui ne le seraient pas. Les résultats de l'enquête menée auprès de 400 jeunes du canton
montrent une réalité bien plus nuancée (Duemmler et Moret, 2009). Enfin, il faut noter que
toute construction de frontière implique des hiérarchisations: ce qui constitue le «nous»
est valorisé alors que ce qui se trouve de l'autre côté de la frontière, ce «eux» différent, est

généralement considéré comme inférieur, moins valable.
À Neuchâtel, l'ouverture à la diversité et la laïcité constituent deux piliers fondamentaux de

la politique locale depuis des décennies. Nos données dévoilent que ces valeurs sont fortement

intégrées par la population locale. Elles font partie des discours des jeunes rencontrés

comme du personnel des écoles qu'ils et elles fréquentent. Il faut toutefois relever que, de

manière générale, l'ouverture à la diversité trouve ses limites quand la différence est

religieuse, ou plus précisément quand l'autre est musulman-e (Duemmler et Dahinden, 2016).
En outre, l'argument laïc est moins perçu comme permettant la liberté religieuse que comme
évitant toute visibilité religieuse dans l'espace public, ne correspondant pas à la manière
dont elle est pensée, notamment dans la constitution neuchâteloise (Dahinden et al., 2014).
Comme le montre l'extrait d'entretien avec un enseignant qui suit, il est acceptable d'accepter

une demande d'élèves si elle est argumentée par le biais d'éléments culturels, beaucoup
moins s'il s'agit de religion:
« On a eu deux demandes de la part de personnes de confession musulmane, croyantes,
pratiquantes et actives au sein de la communauté musulmane, par rapport à des congés pour la

fin du ramadan. On est entrés en matière par rapport à ces demandes de congé, non pas en

se basant sur une religion, mais sur une activité culturelle pour éviter de mettre le doigt dans

un engrenage qu'on n'allait pas forcément maîtriser par la suite. Donc on a demandé aux
personnes qui nous avaient écrit pour nous demander congé de nous réécrire en partant sur
quelque chose de culturel, de communautaire, plutôt que de religieux.»

L'USAGE DE LA RELIGION POUR NÉGOCIER LES FRONTIÈRES

Si la religion est mobilisée dans la construction de frontière, elle peut aussi faire partie des

stratégies visant à les modifier, voire à les contester. Il s'agit de la deuxième dynamique que
nous souhaitons discuter, celle par laquelle les acteurs sociaux, situés dans des rapports de

69



SEES / REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE > numéro 2 juin 201/

pouvoir spécifiques, négocient les frontières ainsi que les éléments qui sont associés à chacun
de ses côtés. Ce sont, pour rappel, les flèches du schéma.

On l'a montré, la frontière qui distingue «les musulman-e-s» imprègne de manière croissante

les discours et les pratiques. À Neuchâtel comme ailleurs, se voir catégorisé-e comme
«musulman-e» a des effets sur les personnes concernées. Quand d'autres me considèrent

comme appartenant à un certain groupe - dans lequel je ne me reconnais d'ailleurs pas
nécessairement - je suis dans l'obligation de négocier cette injonction extérieure, de me
positionner par rapport à cette caractéristique identitaire que l'on m'assigne. Une jeune femme
née en Suisse de parents kosovars se souvient d'un moment marquant de son adolescence:

« Quand je suis arrivée à l'école secondaire, y a une prof, elle m'a dit: "Dafina, tu es Albanaise,
certes, mais tu es musulmane aussi, tu es une femme, donc si tu veux être respectée et écoutée

par un homme, fais des études, et en faisant des études en en allant de l'avant, tu seras

toujours respectée par un homme." Alors ça m'a un peu turlupinée, cette histoire, j'ai dit:
'ah ben tiens, pourquoi elle me dit ça?'»
Venant d'une famille dans laquelle - comme dans nombre de familles originaires des Balkans

- la religion n'avait jamais été importante, elle est interpelée par cette remarque, qui n'en
est qu'une parmi d'autres entendues quotidiennement. Ce constant rappel à la différence,
de plus en plus souvent religieuse, force ces jeunes personnes à «faire quelque chose», d'une
manière ou d'une autre. Plusieurs stratégies de négociation de cette frontière peuvent être

discutés (Duemmler et al., 2010; Wimmer, 2008).
La première de ces stratégies est la seule qui vise à contester l'existence de la frontière entre

«nous, les chrétien-ne-s (et athées!)» et «eux, les musulman-e-s». Il s'agit, pour les personnes
concernées, de ré-évaluer la force de la différence en la minimisant, et de mettre plutôt
l'accent sur les ressemblances. Selon une élève arrivée du Kosovo à l'âge de 2 ans, par exemple:
«Que tu sois musulman ou catholique, ils sont tous machos, les mecs!»

Cet autre élève, arrivé quant à lui de Bosnie tout bébé, cherche lui aussi à brouiller la frontière:
«Je ne crois pas que c'est bien différent des autres religions. Disons des autres religions avec

un seul dieu. Les mentalités, je pense, restent plus ou moins les mêmes».

Dans le contexte actuel, une telle stratégie n'a de chances d'être efficace qu'au sein
d'interactions bien spécifiques. Difficile, en position minoritaire, de contester les perceptions
générales, produites et reproduites au quotidien par les individus, les institutions, les médias

et les milieux politiques. Les autres stratégies que nous avons observées visent plutôt à

négocier la frontière.
Il peut d'abord s'agir de contester sa propre position dans le paysage existant. La frontière,
les valeurs qui sont associées à chacun de ses côtés, et la hiérarchisation qui va avec, ne sont

pas remises en question. Tout en reproduisant jusqu'aux stéréotypes qui accompagnent les

frontières, cette stratégie vise à s'en distancer, mais de manière individuelle: je ne corresponds

pas à la catégorie où vous me placez (mais les autres oui).
Une autre manière de se positionner passe par l'acceptation de la frontière, accompagnée
d'un renversement des hiérarchies. Plusieurs jeunes rencontrés mettent par exemple en
lumière l'importance des valeurs familiales, la solidarité et les liens solides qui se jouent
dans la famille, associés à un groupe d'origine défini selon des lignes ethniques mais aussi

religieuses. L'idée est la suivante: oui, il y a des différences entre vous et nous; par contre,
nos valeurs sont bien meilleures que les vôtres. Un homme d'origine turque est par exemple

70



SEES / RES > Dossier: Laïcité et pluralité religieuse: quels regards?

triste de voir ses copains suisses qui «doivent prendre rendez-vous avec leurs parents pour
les voir».
Une dernière stratégie que l'on peut observer est celle qui pousse les personnes catégorisées

comme «musulmanes» à réfléchir à cette identité et, éventuellement, à l'investir. On assiste

alors à un intérêt nouveau pour le pays d'origine et, ou pour la religion à laquelle on est

associé-e, et ceci sans que la famille ne soit nécessairement impliquée dans ces nouveaux
processus identitaires. La jeune femme mentionnée plus haut, alors qu'elle ne s'est pas reconnue
dans la description religieuse faite d'elle par son enseignante, a fini par s'acheter une version
française du Coran à l'âge de 20 ans...

L'USAGE DE LA RELIGION POUR DONNER SENS

Le troisième groupe d'usages de la religion qui nous intéresse est ceux qui engagent les

personnes non seulement dans leur rapport aux autres, mais aussi de manière plus personnelle,
dans leur travail de construction de sens quotidien, ce que nous avons représenté comme
«la surface», ou l'intérieur des frontières. Le «sens» de l'expérience désigne l'interprétation
personnelle que l'on en fait. Le psychologue culturel Jerôme Bruner montre que le «sens»

se donne notamment dans notre manière de raconter ou de mettre en récit l'expérience
(Bruner, 2010). En général, les processus de construction de sens incluent le fait de penser
une expérience dans le temps, en lien avec des expériences passées et d'autres à venir, et une
certaine prise de distance qui permet d'élaborer les émotions, et qui passe par l'usage du
langage ou tout autre forme symbolique (des chansons, des rites, etc.) (Zittoun, 2013a, 2014).
La manière dont nous donnons sens à un événement est également liée à des processus de

définition identitaire, et à la définition de manières d'agir ou de connaissances spécifiques
(Perret-Clermont et Zittoun, 2002; Zittoun, 2006b).
Nous avons ainsi observé auprès des trois groupes de jeunes examinés des usages de la

religion plus personnels, qui ressortent de ces processus. Ainsi, un jeune homme à Neuchâtel

explique qu'il porte une croix, ««parce que c'est ma religion». La croix n'est pas portée en

distinction aux autres, mais parce qu'elle désigne quelque chose de l'ordre de la manière
dont la personne se définit, c'est-à-dire se son identité. De même, un jeune homme explique
comment des éléments religieux viennent guider des pratiques:
« C'est ridicule, mais je ne crois pas du tout en Dieu. Par contre je ne mange pas de porc. ]e
ne fais pas le Ramadan, mais... Tout ça parce que mes parents ne mangent pas de porc et que
mes parents ne boivent pas pendant le Ramadan Mais Dieu, ça ne me botte vraiment
pas du tout.»
Ce jeune peut donc mobiliser des pratiques religieuses pour maintenir des relations
familiales, mais sans nécessairement se sentir croyant. Inversement, un jeune rencontré dans

l'étude anglaise fait appel à ces croyances religieuses pour guider des pratiques. Il explique
ainsi que, confronté dans sa nouvelle ville à tant de mendiants, il a dû définir une ligne
d'action:
«J'imagine que comme chrétien, je penserais à la vie de Jésus sur terre. Et je pense que dans

n'importe quelle situation dans laquelle vous vous trouvez, si vous dites "qu'aurait fait Jésus
dans cette situation?", vous savez ce qui est la chose juste à faire...»
Troisièmement, les éléments religieux sont souvent mobilisés pour donner sens à l'expérience.

C'est le cas lorsque les personnes sont confrontées à l'inconnu ou à des événements

71



SEES / REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE > numéro 2 juin 2017

difficiles; cet élève neuchâtelois répond ainsi à la question de savoir s'il y a des moments où
la religion peut devenir plus importante:
«... Ben, si il y a une personne de votre famille qui est à l'hôpital... Des situations comme

ça... Essayer d'appeler à l'aide...»
Ces usages suggèrent que «la religion» est rarement appliquée de manière monolithique;
les personnes sont le plus souvent engagées dans un bricolage qui leur permet de réaliser
des besoins identitaires, de guider des pratiques, ou de donner sens. Pour ce bricolage, elles

font appel à tous les éléments culturels auxquels elles ont accès, de par leur éducation, leur

environnement, leur curiosité... Ces éléments sont parfois religieux, comme nous l'avons

vu, mais d'autres fois, la religion ne répond pas à ces besoins. Ainsi un jeune homme juif
religieux d'Angleterre s'est trouvé confronté à la question de savoir comment faire coexister

sa pratique religieuse et sa vie universitaire «séculaire»; pour cela, plutôt que de faire appel
à une ressource religieuse, il a mobilisé un livre d'un psychologue où il a trouvé la métaphore
suivante:
« On devrait tous apprendre à fonctionner comme le cœur - parce que le cœur, la manière
dont ça marche, c'est un tiers en train de pomper, et deux tiers au repos; alors la manière
dont on devrait structurer sa vie, c'est huit heures par jour on fait son boulot, huit heures

sont pour soi - pour ce qu'on veut, et huit heures pour dormir».
Cet exemple suggère que le bricolage d'éléments culturels, qu'ils aient des origines
religieuses ou non, permettent des ajustements créatifs - ici une expérience religieuse dans un
environnement laïc. C'est paradoxalement ce genre de bricolage qui permet la créativité
symbolique, et parfois, en retour, la transformation de frontières.
Dans ce dernier exemple, une jeune élève protestante de Neuchâtel, par ailleurs avec des

idées assez arrêtées sur les membres d'autres groupes, est ici engagée dans un bricolage qui
lui permet de s'intéresser à l'altérité de son ami:

«Lui, il a pas été baptisé, et dans sa vie à lui, il se rapproche beaucoup plus du Japon, et des

croyances qu'il y a sur place. Mais ça ne me pose pas de problème, et d'ailleurs je me mets

petit à petit à écouter l'histoire japonaise, il faut bien faire des compromis, mais c'est un bon

compromis, je trouve que c'est intéressant».
Ces derniers exemples suggèrent ainsi que les besoins de sens et d'identité sont assez

primordiaux pour que les personnes fassent «feu de tout bois»: elles font usage des éléments

religieux à leur disposition, quelles que soient leur ancrage dans des systèmes donnés; et

ce bricolage a précisément aussi le pouvoir de venir travailler et transformer les frontières.

CONCLUSION
La religion et la laïcité ne peuvent être comprises hors du contexte dans lequel elles prennent
forme et sens, ni hors des interactions humaines qui leur donnent une morphologie spécifique

(Dahinden et Zittoun, 2013). Cet article montre que la religion joue un rôle important
pour les êtres humains qui se construisent identitairement, cherchent à donner du sens à ce

qui les entoure, et à organiser mentalement la réalité dans laquelle ils se situent.
Ainsi, l'individu mobilise des éléments provenant de différentes sphères dans la construction
de sens: dans ce «bricolage», on trouve des éléments appartenant à différentes religions,
mais aussi des éléments tout différents. Dans ce sens, la spécificité d'une société laïque réside

notamment dans la très grande richesse des éléments culturels en circulation et qui sont à

72



SEES / RES > Dossier: Laïcité et pluralité religieuse: quels regards?

disposition des personnes pour leurs besoins de sens et d'identité. C'est par ce bricolage,
utilisant différentes ressources, que les personnes peuvent imaginer des solutions originales,
et aussi transformer des frontières.
Mais l'élément religieux est également utilisé dans le positionnement par rapport aux autres:
il peut être mobilisé comme quelque chose de rassembleur (je m'identifie à d'autres qui me
ressemblent dans leur rapport à la religion) ou comme élément marqueur de différence

(par rapport à d'autres perçus comme appartenant à une autre religion ou la pratiquant
différemment). Des frontières sont ainsi (re)produites au quotidien, par le biais de discours
individuels ou institutionnels, en lien étroit avec les débats publics, politiques et médiatiques
du moment.
Toutefois, la catégorisation par le biais de la religion, celle qui assigne aujourd'hui avec peu
de nuances certaines personnes à la catégorie des «musulman-e-s», n'est pas neutre. La frontière

qui a émergé et s'est renforcée ces dernières années contribue à la stigmatisation de cet

«autre», celui ou celle qui est de l'autre côté, dont les valeurs sont considérées comme moins
bonnes. Il est ainsi bon de rappeler que la construction identitaire, en tant qu'être religieux
ou autre d'ailleurs, se joue également dans la confrontation de ce qu'on dit de nous, dans la

place qu'on nous donne.

Enfin, il est nécessaire de réfléchir au rôle de l'argument laïc dans les processus d'exclusion

à l'œuvre par le biais des frontières. Le concept de laïcité est présent dans le discours
de nombre de jeunes et de membres du corps enseignant à Neuchâtel. Mais il est parfois
détourné, son sens est retourné: la liberté dont il est question en vient à être celle de pratiquer
sa religion, mais uniquement de la bonne manière, la nôtre, c'est-à-dire de manière invisible.
Le fait d'accentuer la différence de celles et de ceux qui n'y correspondent pas - on peut
penser au port du foulard par exemple - participe de leur mise à l'écart et des sentiments
d'exclusion qui peuvent en découler (Laborde, 2008). Une partie de la population, en grande
partie née en Suisse ou y vivant depuis des décennies, sent son appartenance au «nous»
national remise en question.
En fin de compte, la question que notre analyse soulève est celle de savoir à quelles conditions

institutionnelles et sociales la diversité qui est le propre de la laïcité peut être utilisée
dans des bricolages créatifs, porteurs de sens, et qui ouvrent à la différence, et quelles sont
les circonstances qui peuvent paradoxalement les amener à faire usage de la laïcité pour se

refermer sur soi et exclure.

RÉFÉRENCES BIBLIOGRAPHIQUES

Barth, F. (Ed.). (1970). Ethnie groups and boundaries : the social organization ofculture difference ([Reprint]). Bergen [etc.]: Univer-

sitetsforlaget [etc.].

Bruner, J. (2010). Pourquoi nous racontons-nous des histoires?: Le récit au fondement de la culture et de l'identité (Retz). Paris: Retz.

Cornish, F., et Gillespie, A. (2009). A pragmatist approach to the problem of knowledge in health psychology. Journal ofHealth

Psychology, 14(6), 800-809.

Dahinden, J., Duemmler, K., et Moret, J. (2014). Disentangling Religious, Ethnic and Gendered Contents in Boundary Work: How
Young Adults Create the Figure of "The Oppressed Muslim Woman." Journal of Intercultural Studies, 35(4), 329-348.

73



SEES/REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE > numéro 2 juin 2017

Dahinden, J., et Zittoun, T. (2013). Religion in meaning making and boundary work: theoretical explorations. Integrative Psychological

and Behavioral Science, 47(2), 185-206. https://doi.org/10.1007/sl2124-013-9233-3

Duemmler, K., et Dahinden, J. (2016). Gehören wir dazu? Grenzziehungsprozesse und Positionierungen der zweiten Generation im

Vergleich zwischen Luzern und Neuenburg. Revue Suisse de Sociologie, 42(2), 309-331.

Duemmler, K., Dahinden, J., et Moret, J. (2010). Gender Equality as "Cultural Stuff": Ethnic Boundary Work in a Classroom in
Switzerland. Diversities, 12(1), 19-37.

Duemmler, K., et Moret, J. (2009). Jeunes Musulmans, un rapport à la religion aussi diversifié que les autres jeunes. Géo-Regards, 2,
89-102.

Geertz, C. (1972). La religion comme système culturel. In R.. Bradbury, C. Geertz, M. E. Spiro, V. W. Turner, et E. H. Winter (Eds.),
Essais d'anthropologie religieuse (pp. 19-66). Paris: Gallimard.

Goodman, R. B. (Ed.). (1995). Pragmatism: A Contemporary Reader (1 edition). New York: Routledge.

James, W. (1904). Qu'entend-on par pragmatisme? In N. Ferron (Trans.), Le pragmatisme (pp. 111-140). Paris: Flammarion.

James, W. (1975). Pragmatism. A new name for some old ways of thinking (Original publication 1975). Cambridge, MA: Harrvard
University Press.

Laborde, C. (2008). Critical Republicanism. The Hijab Controversy and Political Philosophy (Oxford University Press). Oxford.

Lamont, M., et Molnar, V. (2002). The Study of Boundaries in the Social Sciences. Annual Review ofSociology, 28, 167-195.

Pachuki, M. A., Pendergrass, S., et Lamont, M. (2007). Boundary processes: Recent theoretical developments and new contributions.
Poetics, 35, 331-351.

Perret-Clermont, A.-N., et Zittoun, T. (2002). Esquisse d'une psychologie de la transition. Éducation Permanente, (1), 12-14.

Poutignat, P., Streiff-Fénart, J., et Barth, F. (2005). Théories de l'ethnicité ([2e éd., 2e tirage]). Paris: Presses universitaires de France.

Teo, T. (2015). Critical psychology: A geography of intellectual engagement and resistance. American Psychologist, 70(3), 243-254.
https://doi.Org/http://dx.doi.org/10.1037/a0038727

Valsiner, J., Molenaar, P. C. M., Lyra, M. C. D. P., et Chaudhary, N. (2009). Dynamic process methodology in the social and developmental

sciences (1st ed.). New York: Springer Verlag.

Wimmer, A. (2008). Elementary Strategies of Ethnic Boundary Making. Ethnic and Racial Studies, 31(6), 1025-1055.

Zittoun, T. (2006a). Difficult secularity: Talmud as symbolic resource. Outlines. Critical Social Studies, 8(2), 59-75.

Zittoun, T. (2006b). Transitions. Development through symbolic resources. Greenwich (CT): Information Age Publishing.

Zittoun, T. (2009). La circulation des connaissances: un regard socioculturel. Revue Économique et Sociale, 67(2), 129-138.

Zittoun, T. (2013a). Dans l'intervalle : médiations symboliques et construction du temps. Psychothérapies, 33(4), 225-234.

Zittoun, T. (2013b). Une psychologie socioculturelle de l'expérience religieuse : l'exemple du judaïsme. In P.-Y. Brandt et J. M. Day
(Eds.), Psychologie du développement religieux. Questions classiques et perspectives contemporaines (pp. 221-248). Genève: Labor et
Fides.

Zittoun, T. (2014). Mille sabords! Usages de ressources symboliques et élaboration des affects. In C. Moro et N. M. Muller Mirza
(Eds.), Sémiotique, culture et développement psychique (pp. 237-253). Villeneuve d'Asq: Presses Universitaires du Septentrion.

Zittoun, T., Valsiner, J., Vedeler, D., Saigado, J., Gonçalves, M., et Ferring, D. (2013). Human development in the lifecourse. Melodies

of living. Cambridge: Cambridge University Press.

74


	Pluralisme religieux et laïcité dans la perception des acteurs sociaux : travail de frontières et construction de sens

