Zeitschrift: Revue économique et sociale : bulletin de la Société d'Etudes
Economiques et Sociales

Herausgeber: Société d’Etudes Economiques et Sociales

Band: 75 (2017)

Heft: 2

Artikel: Pluralisme religieux et laicité dans la perception des acteurs sociaux :
travail de frontieres et construction de sens

Autor: Moret, Joélle / Zittoun, Tania

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-823288

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-823288
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PLURALISME RELIGIEUX ET LAICITE DANS LA PER-
CEPTION DES ACTEURS SOCIAUX: TRAVAIL DE
FRONTIERES ET CONSTRUCTION DE SENS

JoELLE MORET ET TANIA ZITTOUN
Université de Neuchatel
joelle.moret@unine.ch, tania.zittoun@unine.ch

Sy

Dans un canton laic, il est intéressant d'examiner comment on parle de religion. Nous
nous inféressons & la maniére dont de jeunes adultes neuchateloise-s font mention de la religion
et la laicité — la leur, celle des autres — au quotidien, dans leur rapport aux autres et face a des
questions personnelles. Il apparait que, si les jeunes semblent bien s'étre appropriés les discours
et les valeurs laiques de leur environnement social, ils et elles en font parfois paradoxalement
usage pour exclure.

Mots-clés: religion, laicité, constructions identitaires, Neuchatel, exclusion.

Cet article porte sur la laicité, que nous examinons a partir de perspectives issues des sciences
sociales. Notre proposition est, plutot que de discuter de la nature de la laicité en général,
de rendre compte de la perspective des personnes, et en particulier de jeunes adultes de la
région neuchateloise. Pour montrer cela, nous présentons d’abord notre cadre théorique
et interdisciplinaire, puis les données sur lesquelles nous nous basons. Nous dessinons les
spécificités du contexte neuchatelois, avant de donner la parole aux jeunes. Nous montrons
dans un premier temps que les personnes mentionnent la religion dans des dynamiques de
création et de négociation de frontiéres, c’est-a-dire afin d’identifier qui fait partie d’'un
«nous», et qui en est exclu, dans quelles conditions. Nous observons ensuite que la religion
peut par ailleurs étre mentionnée dans un travail de définition identitaire ou de construction
de sens. Notre argument est que ces dynamiques — travail de frontiéres et construction de
sens — sont profondément liées, et aboutissent parfois, dans un contexte séculaire, a des
rejets de la différence religieuse.

CADRE THEORIQUE

Pour aborder la question de la religion nous proposons une perspective interdisciplinaire
et critique issue des sciences sociales, en particulier de la psychologie socioculturelle et
de P’anthropologie sociale. Si ces approches se sont développées historiquement de ma-

Contribution notamment issue d’une présentation lors du colloque «Pluralisme religieux et laicité» organisé le 2 décembre 2016 par
la Faculté de droit de 'université de Neuchitel dans le cadre de NeuchaToi 2016.

65



SEES / REVUE ECONOMIQUE ET SCCIALE > numéro 2 juin 2017

niére paralléle, la premiére se centrant plutot sur les logiques des acteurs et leurs processus
psychiques, la seconde examinant davantage des processus sociaux ou collectifs, elles se
rejoignent dans leurs développements actuels, amenant des éclairages complémentaires sur
divers phénomeénes — dont ici la religion. Cette complémentarité est justifiée par une position
épistémologique commune, que nous pouvons spécifier en trois points.

Premiérement, nous nous intéressons aux dynamiques par lesquelles la société, ou un environ-
nement socioculturel, et les personnes se «co-construisent». Cet environnement guide, rend
possible ou contraint les interactions et les actions des personnes et participe de la maniére
dont elles interprétent la réalité. En retour, les personnes sont vues comme étant actives et, par
leur interprétation de la réalité, leurs actions ou les interactions dans lesquelles elles s’engagent,
comme en mesure de participer a la transformation du monde dans lesquelles elles vivent (Teo,
2015; Zittoun, 2009; Zittoun et al., 2013). Deuxiémement, nous abordons les questions de
religion de maniére pragmatiste. Le pragmatisme est une posture épistémologique développée
par William James et poursuivie par de nombreux auteurs contemporains (Cornish et Gillespie,
2009; Goodman, 1995; James, 1975). Il part du principe que la valeur ou la vérité des concepts
ne peut étre discutée a priori, mais en fonction de ce qu’ils permettent de faire ou leur usage.
Ainsi, un concept qui permet de voir la réalité de maniére plus intéressante, ou qui met en
évidence de nouvelles dynamiques, voire qui permet d’agir sur le réel, est-il valide pragmati-
quement. Le méme principe invite 4 ne pas essayer de définir une notion liée a la pratique des
acteurs de maniére théorique, mais d’examiner ce que les personnes en font. Ainsi, plutot que
de donner une définition a priori de la religion, ou de ce que tout ce que la religion couvre, sous
toutes ses formes, nous préférons nous centrer sur ce que les personnes «font» lorsqu’elles men-
tionnent des termes ou des idées relatives a la religion (James, 1904; Zittoun, 2013b). Enfin,
troisiémement, [’approche que nous proposons est dynamique et historique; elle s’intéresse a
des processus en-train-de-se-faire et des processus de changement, plus qu’a des faits statiques
ou des entités immobiles (Valsiner, Molenaar, Lyra, et Chaudhary, 2009).

A partir de cela, nous avons néanmoins di identifier une définition de travail de ce que I’on
peut considérer comme un fait religieux, ou une religion. Pour cela nous incluons deux aspects.
D’une part, nous travaillons avec la définition de I’anthropologue Clifford Geertz, qui pro-
posait de considérer la religion (en particulier instituée) comme un cas particulier de systéme
culturel:

«il désigne un modeéle de significations incarnées dans des symboles qui sont transmis a travers
Phistoire, un systéme de conceptions héritées qui s’expriment symboliquement, et au moyens
desquelles les hommes communiquent, perpétuent et développent leurs connaissances de la vie
et leurs attitudes devant elle» (Geertz, 1972, p. 21).

De maniére plus spécifique, un systéme religieux est un systéme culturel organisé, avec son
groupe ou sa communauté, ses textes de référence, ses croyances et valeurs, des figures d’auto-
rités, et en particulier dans les religions monothéistes, une référence a un au-dela.

D’autre part, pour pouvoir rendre compte de ce que nous observons dans la vie de tous les
jours, nous devons aussi considérer comme religieux tous les éléments symboliques, matériels,
et, ou sociaux, ou encore les sentiments, gestes ou expériences, interprétés par des acteurs en
tant que «religieux» (Dahinden et Zittoun, 2013).

A partir de 13, nous travaillons avec le modéle suivant qui nous permet de rendre compte
des usages de la religion:

66



SEES /RES > Dossier: Laicité et pluralité religieuse: quels regards?

Figure 1

Religion entre ‘frontiéres’ et sens, d’aprés Dabinden et Zittoun, 2013

Le modéle que nous proposons nous permettra de mettre en évidence la maniére dont des
groupes et des personnes font usage de la religion, pour du travail de frontiére et pour don-
ner sens. Nous allons mettre en évidence trois dynamiques profondément liées. D’abord,
des éléments ou des termes religieux sont souvent utilisés pour faire des différences entre
un «nous» €t un «vous» ou un «eux»: «nous les protestants» ou «les tolérants», «vous qui
portez le voile» — ici schématisé par une frontiére entre le A et le reste, le non A. C’est ernve-
loppe dans notre schéma. La deuxi¢me dynamique qui nous intéresse est celle par laquelle
les personnes négocient ces fronti¢res; si d’autres disent que ce qui me fait différer d’eux
sont mes valeurs ou mes pratiques, qu’est-ce que cela me fait? Et si en fait j’ai 'impression
que nous sommes assez similaires, comment est-ce que je me défends? Dans notre schéma
ces négociations sont représentées par ces fleches, les échanges entre le dedans et le dehors.
La troisieme dynamique qui nous intéresse concerne ce qui se passe dans un groupe donné.
Aprés tout, un groupe n’est pas que ce que les autres disent de lui, et une personne fait autre
chose que de se définir par rapport a ’extérieur. Les valeurs ou les pratiques religieuses ont
aussi un sens pour les personnes elles-mémes. Dans notre schéma, cela est représenté par la
surface A.

Nous allons maintenant présenter les données recueillies, avant d’examiner tour a tour ces
trois dynamiques.

PLUSIEURS RECHERCHES AUPRES DE JEUNES ADULTES DE NEUCHATEL (ET D'AILLEURS)
Les données sur lesquelles nous basons nos analyses proviennent de trois recherches diffé-
rentes. La premiére, menée entre 2008 et 2010, portait sur le rapport des jeunes Neuchate-
loi-se-s a lethnicité, a la religion et au genre. En plus d’une enquéte téléphonique menée
aupres de 400 jeunes du canton, cing classes de quatre établissements scolaires ont été sélec-
tionnées, composées de jeunes de toutes origines, agé-e-s de 16 4 24 ans. Des observations
participantes, des entretiens et des focus-groups ont été menés dans ces classes (Dahinden,

67



SEES / REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE > numéro 2 juin 2017

Duemmler, et Moret, 2014; Duemmler, Dahinden, et Moret, 2010).

La deuxiéme recherche a été menée entre 2014 et 2017: nous nous intéressons dans ce projet
aux trajectoires biographiques de descendant-e-s de migrant-e-s («deuxiéme génération»)
qui se marient avec une personne venant du pays d’origine de leur parent. Nous avons sélec-
tionné, pour cet article, les entretiens menés dans le canton de Neuchitel avec des personnes
dont les parents ont migré de Turquie, du Kosovo, et du Sri Lanka®.

Nous complétons en outre ces deux terrains par des exemples tirés d’une recherche, effectuée
en Angleterre entre 2003 et 2005, qui portait sur de jeunes adultes ayant vécu diverses tran-
sitions les ayant amenés dans une petite ville universitaire. Les données ont été collectées de
maniére ethnographique ainsi que par des entretiens biographiques (Zittoun, 2006a, 2006b).

I'USAGE DE LA RELIGION POUR CONSTRUIRE LES FRONTIERES

LES FRONTIERES, UNE DISCUSSION CONCEPTUELLE

Létre humain, naturellement, se différencie de certaines personnes tout en s’identifiant
a d’autres: il participe quotidiennement a la construction de «frontiéres». On doit cette
conception spécifique des frontiéres a anthropologue norvégien Fredrik Barth (Barth,
1970): son approche constructiviste des dynamiques sociétales met en lumiére les méca-
nismes par lesquels les acteurs sociaux organisent la réalité sociale. Les frontiéres sont en
fait des créations conceptuelles servant a catégoriser ce qui nous entoure, en particulier les
autres individus, et a faire des distinctions entre ce qui est considéré comme «nous» et ce qui
est considéré comme «eux» (Barth, 1970; Poutignat, Streiff-Fénart, et Barth, 2005).
Différents éléments sont mobilisés pour créer ces distinctions: si Barth s’est intéressé a la
dimension de ’ethnicité dans ses travaux, le genre, la classe sociale ou encore la religion
sont également des éléments puissants de différentiation sociale (Pachuki, Pendergrass, et
Lamont, 2007). Le point le plus important, sans doute, est que les catégories qui résultent de
ces processus de création de frontiéres, entre «nous, les chrétien-ne-s» et «vous, les musul-
man-e-s» par exemple, ne sont pas le reflet d’une réalité objective, mais bien une maniére de
donner du sens a la réalité qui nous entoure, dans un contexte donné.

Le caractére contextuel et dynamique des frontiéres est fondamental pour comprendre
les mécanismes en question. Les frontiéres ne sont pas toujours au méme endroit, elles ne
catégorisent pas partout et en tout temps les mémes individus selon les mémes critéres. Elles
évoluent dans le temps, se modifient, se renforcent ou perdent de leur intensité. De méme,
les éléments qui sont mobilisés pour distinguer le «nous» du «vous» changent. En Suisse,
dans les années 1990, les populations migrantes en provenance des pays des Balkans étaient
souvent considérées comme «autres» sur la base d’éléments culturels: ces personnes étaient
«les Kosovar-e-s». Aujourd’hui, la frontiére se construit essentiellement sur une dimension
religieuse: ces populations font partie des «musulman-e-s».

FRONTIERES RELIGIEUSES ET LAICITE DANS LE CONTEXTE NEUCHATELOIS

Dans le contexte neuchatelois également, les frontigres sociales et symboliques (Lamont et
Molnar, 2002) sont en mouvement. Jusqu’au début du XXeéme siécle, un mariage entre un-e

2 Ces deux études ont été financées par le Fonds national de la recherche (FNS) et dirigées par Prof. Janine Dahinden de I'Université de
Neuchatel.

68



SEES /RES > Dossier: Laicité ef pluralité religieuse: quels regards?

protestant-e et un-e catholique n’était pas particuliérement accepté, illustrant la présence
d’une frontiére forte — a ce moment-la — entre ces deux groupes construits et pensés comme
fondamentalement tres différents. Cette frontiére s’est progressivement effacée, aboutissant
a une nouvelle catégorie inclusive constituée des «chrétien-ne-s». Elle s’est effacée, mais elle
s’est aussi déplacée: ce nouveau «nous, chrétien-ne-s» se démarque avec vigueur de ’autre»
par excellence depuis le début des années 2000, la catégorie des «musulman-e-s». Les mots
de cette éléve neuchateloise illustre a la fois la force de cette frontiére, et les déplacements
opérés:

«Parce que les musulmans, eux, je trouve que directement ils se mettent a part en disant “je
suis musulman, je suis trés croyant, etc.”. Tandis qu’autrement, catholiques, protestants,
athées, il n’y a presque plus de différence.»

Cette citation montre en outre comment chaque coté de la frontiére est imaginé et défini de
maniére spécifique. A chaque catégorie sont associés un certain nombre d’éléments descrip-
tifs, mais surtout normatifs. Les «musulmans», dans le discours de cette jeune femme, sont
pensés comme «croyants», contrairement aux autres groupes cités (y compris les «athées»)
qui ne le seraient pas. Les résultats de ’enquéte menée auprés de 400 jeunes du canton
montrent une réalité bien plus nuancée (Duemmler et Moret, 2009). Enfin, il faut noter que
toute construction de frontiére implique des hiérarchisations: ce qui constitue le «nous»
est valorisé alors que ce qui se trouve de I'autre c6té de la frontiére, ce «eux» différent, est
généralement considéré comme inférieur, moins valable.

A Neuchétel, ’ouverture a la diversité et la laicité constituent deux piliers fondamentaux de
la politique locale depuis des décennies. Nos données dévoilent que ces valeurs sont forte-
ment intégrées par la population locale. Elles font partie des discours des jeunes rencontrés
comme du personnel des écoles qu’ils et elles fréquentent. II faut toutefois relever que, de
maniére générale, 'ouverture a la diversité trouve ses limites quand la différence est reli-
gieuse, ou plus précisément quand ’autre est musulman-e (Duemmler et Dahinden, 2016).
En outre, ’argument laic est moins per¢u comme permettant la liberté religieuse que comme
évitant toute visibilité religieuse dans I’espace public, ne correspondant pas a la maniére
dont elle est pensée, notamment dans la constitution neuchateloise (Dahinden et al., 2014).
Comme le montre P’extrait d’entretien avec un enseignant qui suit, il est acceptable d’accep-
ter une demande d’éléves si elle est argumentée par le biais d’éléments culturels, beaucoup
moins §’il s’agit de religion:

«On a eu deux demandes de la part de personnes de confession musulmane, croyantes, pra-
tiquantes et actives au sein de la communauté musulmane, par rapport a des congés pour la
fin du ramadan. On est entrés en matiére par rapport a ces demandes de congé, ion pas en
se basant sur une religion, mais sur une activité culturelle pour éviter de mettre le doigt dans
un engrenage qu’on n’allait pas forcément maitriser par la suite. Donc on a demandé aux
personnes qui nous avaient écrit pour nous demander congé de nous réécrire en partant sur
quelque chose de culturel, de communautaire, plutét que de religieux.»

'USAGE DE LA RELIGION POUR NEGOCIER LES FRONTIERES

Si la religion est mobilisée dans la construction de frontiére, elle peut aussi faire partie des
stratégies visant a les modifier, voire a les contester. 1l s’agit de la deuxiéme dynamique que
nous souhaitons discuter, celle par laquelle les acteurs sociaux, situés dans des rapports de

69



SEES / REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE > numéro 2 juin 2017

pouvoir spécifiques, négocient les frontiéres ainsi que les éléments qui sont associés a chacun
de ses cotés. Ce sont, pour rappel, les fleches du schéma.

On I’a montré, la frontiére qui distingue «les musulman-e-s» imprégne de maniére crois-
sante les discours et les pratiques. A Neuchatel comme ailleurs, se voir catégorisé-e comme
«musulman-e» a des effets sur les personnes concernées. Quand d’autres me considérent
comme appartenant 4 un certain groupe — dans lequel je ne me reconnais d’ailleurs pas
nécessairement — je suis dans ’obligation de négocier cette injonction extérieure, de me posi-
tionner par rapport a cette caractéristique identitaire que ’on m’assigne. Une jeune femme
née en Suisse de parents kosovars se souvient d’un moment marquant de son adolescence:
«Quand je suis arrivée i I'école secondaire, y aune prof, ellem’a dit: “Dafina, tu es Albanaise,
certes, mais tu es musulmane aussi, tu es une femme, donc si tu veux étre respectée et écou-
tée par un homme, fais des études, et en faisant des études en en allant de l'avant, tu seras
toujours respectée par un homme.” Alors ¢a m’a un peu turlupinée, cette bistoire, j’ai dit:
‘ab ben tiens, pourquoi elle me dit ca?’»

Venant d’une famille dans laquelle - comme dans nombre de familles originaires des Balkans
— la religion n’avait jamais été importante, elle est interpelée par cette remarque, qui n’en
est qu'une parmi d’autres entendues quotidiennement. Ce constant rappel a la différence,
de plus en plus souvent religieuse, force ces jeunes personnes a «faire quelque chose», d’une
maniére ou d’une autre. Plusieurs stratégies de négociation de cette frontiére peuvent étre
discutés (Duemmler et al., 2010; Wimmer, 2008).

La premiére de ces stratégies est la seule qui vise a contester ’existence de la frontiére entre
«nous, les chrétien-ne-s (et athées!)» et «eux, les musulman-e-s». Il s’agit, pour les personnes
concernées, de ré-évaluer la force de la différence en la minimisant, et de mettre plutot I’ac-
cent sur les ressemblances. Selon une éléve arrivée du Kosovo a I’age de 2 ans, par exemple:
«Que tu sois musulman ou catholique, ils sont tous machos, les mecs!»

Cet autre éléve, arrivé quant a lui de Bosnie tout bébé, cherche lui aussi 4 brouiller la frontiére:
«Je ne crois pas que c’est bien différent des autres religions. Disons des autres religions avec
un seul dieu. (...) Les mentalités, je pense, restent plus ou moins les mémes».

Dans le contexte actuel, une telle stratégie n’a de chances d’étre efficace qu’au sein d’inte-
ractions bien spécifiques. Difficile, en position minoritaire, de contester les perceptions
générales, produites et reproduites au quotidien par les individus, les institutions, les médias
et les milieux politiques. Les autres stratégies que nous avons observées visent plutot a
négocier la frontiere.

Il peut d’abord s’agir de contester sa propre position dans le paysage existant. La frontiére,
les valeurs qui sont associées a chacun de ses c6tés, et la hiérarchisation qui va avec, ne sont
pas remises en question. Tout en reproduisant jusqu’aux stéréotypes qui accompagnent les
frontiéres, cette stratégie vise a s’en distancer, mais de maniére individuelle: je ne corres-
ponds pas a la catégorie ot vous me placez (mais les autres oui).

Une autre maniére de se positionner passe par ’acceptation de la frontiére, accompagnée
d’un renversement des hiérarchies. Plusieurs jeunes rencontrés mettent par exemple en
lumiére I'importance des valeurs familiales, la solidarité et les liens solides qui se jouent
dans la famille, associés a un groupe d’origine défini selon des lignes ethniques mais aussi
religieuses. L'idée est la suivante: oui, il y a des différences entre vous et nous; par contre,
nos valeurs sont bien meilleures que les votres. Un homme d’origine turque est par exemple

70



SEES /RES > Dossier: Laicité ef pluralité religieuse: quels regards?

triste de voir ses copains suisses qui «doivent prendre rendez-vous avec leurs parents pour
les voir».

Une derniére stratégie que I’on peut observer est celle qui pousse les personnes catégorisées
comme «musulmanes» a réfléchir a cette identité et, éventuellement, a 'investir. On assiste
alors a un intérét nouveau pour le pays d’origine et, ou pour la religion a laquelle on est
associé-e, et ceci sans que la famille ne soit nécessairement impliquée dans ces nouveaux pro-
cessus identitaires. La jeune femme mentionnée plus haut, alors qu’elle ne s’est pas reconnue
dans la description religieuse faite d’elle par son enseignante, a fini par s’acheter une version
francaise du Coran a I’4ge de 20 ans...

LU'USAGE DE LA RELIGION POUR DONNER SENS

Le troisieme groupe d’usages de la religion qui nous intéresse est ceux qui engagent les per-
sonnes non seulement dans leur rapport aux autres, mais aussi de maniére plus personnelle,
dans leur travail de construction de sens quotidien, ce que nous avons représenté comme
«la surface», ou l'intérieur des frontiéres. Le «sens» de ’expérience désigne I'interprétation
personnelle que l’on en fait. Le psychologue culturel Jerdme Bruner montre que le «sens»
se donne notamment dans notre maniére de raconter ou de mettre en récit [’expérience
(Bruner, 2010). En général, les processus de construction de sens incluent le fait de penser
une expérience dans le temps, en lien avec des expériences passées et d’autres a venir, et une
certaine prise de distance qui permet d’élaborer les émotions, et qui passe par ’usage du lan-
gage ou tout autre forme symbolique (des chansons, des rites, etc.) (Zittoun, 2013a, 2014).
La maniére dont nous donnons sens 4 un événement est également liée a des processus de
définition identitaire, et a la définition de maniéres d’agir ou de connaissances spécifiques
(Perret-Clermont et Zittoun, 2002; Zittoun, 2006b).

Nous avons ainsi observé aupreés des trois groupes de jeunes examinés des usages de la reli-
gion plus personnels, qui ressortent de ces processus. Ainsi, un jeune homme a Neuchatel
explique qu’il porte une croix, ««parce que c’est ma religion». La croix n’est pas portée en
distinction aux autres, mais parce qu’elle désigne quelque chose de Iordre de la maniere
dont la personne se définit, ¢’est-a-dire se son identité. De méme, un jeune homme explique
comment des éléments religieux viennent guider des pratiques:

«C’est ridicule, mais je ne crois pas du tout en Dieu. Par contre je ne mange pas de porc. Je
ne fais pas le Ramadan, mais... Tout ¢a parce que mes parents ne mangent pas de porc et que
mes parents ne boivent pas pendant le Ramadan (...) Mais Dieu, ca ne me botte vraiment
pas du tout.»

Ce jeune peut donc mobiliser des pratiques religieuses pour maintenir des relations fami-
liales, mais sans nécessairement se sentir croyant. Inversement, un jeune rencontré dans
’étude anglaise fait appel a ces croyances religieuses pour guider des pratiques. Il explique
ainsi que, confronté dans sa nouvelle ville 4 tant de mendiants, il a dii définir une ligne
d’action:

«[J’imagine que comme chrétien, je penserais a la vie de Jésus sur terre. Et je pense que dans
n’'importe quelle situation dans laquelle vous vous tronvez, si vous dites “qu’aurait fait Jésus
dans cette situation?”, vous savez ce qui est la chose juste a faire...»

Troisiemement, les éléments religieux sont souvent mobilisés pour donner sens a ’expé-
rience. C’est le cas lorsque les personnes sont confrontées a 'inconnu ou a des événements

71



SEES / REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE > numéro 2 juin 2017

difficiles; cet éleve neuchatelois répond ainsi a la question de savoir s’il y a des moments ot
la religion peut devenir plus importante:

«... Ben, si il y a une personne de votre famille qui est a 'hépital... Des situations comme
¢a... Essayer d’appeler a I'aide...»

Ces usages suggeérent que «la religion» est rarement appliquée de maniére monolithique;
les personnes sont le plus souvent engagées dans un bricolage qui leur permet de réaliser
des besoins identitaires, de guider des pratiques, ou de donner sens. Pour ce bricolage, elles
font appel a tous les éléments culturels auxquels elles ont acces, de par leur éducation, leur
environnement, leur curiosité... Ces éléments sont parfois religieux, comme nous I’avons
vu, mais d’autres fois, la religion ne répond pas & ces besoins. Ainsi un jeune homme juif
religieux d’Angleterre s’est trouvé confronté a la question de savoir comment faire coexister
sa pratique religieuse et sa vie universitaire «séculaire»; pour cela, plutoét que de faire appel
a une ressource religieuse, il a mobilisé un livre d’un psychologue ot il a trouvé la métaphore
suivante:

«On devrait tous apprendre a fonctionner comme le ceeur — parce que le cceur, la maniére
dont ¢ca marche, c’est un tiers en train de pomper, et deux tiers au repos; alors la maniére
dont on devrait structurer sa vie, c’est huit heures par jour on fait son boulot, huit heures
sont pour soi — pour ce qu’on veut, et huit heures pour dormir».

Cet exemple suggere que le bricolage d’éléments culturels, qu’ils aient des origines reli-
gieuses ou non, permettent des ajustements créatifs — ici une expérience religieuse dans un
environnement laic. C’est paradoxalement ce genre de bricolage qui permet la créativité
symbolique, et parfois, en retour, la transformation de frontiéres.

Dans ce dernier exemple, une jeune éléve protestante de Neuchatel, par ailleurs avec des
idées assez arrétées sur les membres d’autres groupes, est ici engagée dans un bricolage qui
lui permet de s’intéresser a P’altérité de son ami:

«Lui, il a pas été baptisé, et dans sa vie a lui, il se rapproche beaucoup plus du Japon, et des
croyances qu’il y a sur place. Mais ¢a ne me pose pas de probleme, et d’ailleurs je me mets
petit a petit & écouter ’bistoire japonaise, il faut bien faire des compromis, mais c’est un bon
compromis, je trouve que c’est intéressant».

Ces derniers exemples suggérent ainsi que les besoins de sens et d’identité sont assez pri-
mordiaux pour que les personnes fassent «feu de tout bois»: elles font usage des éléments
religieux a leur disposition, quelles que soient leur ancrage dans des systemes donnés; et
ce bricolage a précisément aussi le pouvoir de venir travailler et transformer les frontiéres.

CONCILUSION

La religion et la laicité ne peuvent étre comprises hors du contexte dans lequel elles prennent
forme et sens, ni hors des interactions humaines qui leur donnent une morphologie spéci-
fique (Dahinden et Zittoun, 2013). Cet article montre que la religion joue un réle important
pour les étres humains qui se construisent identitairement, cherchent a donner du sens a ce
qui les entoure, et a organiser mentalement la réalité dans laquelle ils se situent.

Ainsi, 'individu mobilise des éléments provenant de différentes sphéres dans la construction
de sens: dans ce «bricolage», on trouve des éléments appartenant a différentes religions,
mais aussi des éléments tout différents. Dans ce sens, la spécificité d’une société laique réside
notamment dans la trés grande richesse des éléments culturels en circulation et qui sont a

72



SEES / RES > Dossier: Laicilé et pluralité religieuse: quels regardsg

disposition des personnes pour leurs besoins de sens et d’identité. C’est par ce bricolage,
utilisant différentes ressources, que les personnes peuvent imaginer des solutions originales,
et aussi transformer des frontiéres.

Mais I’élément religieux est également utilisé dans le positionnement par rapport aux autres:
il peut étre mobilisé comme quelque chose de rassembleur (je m’identifie & d’autres qui me
ressemblent dans leur rapport a la religion) ou comme élément marqueur de différence
(par rapport a d’autres pergus comme appartenant a une autre religion ou la pratiquant
différemment). Des frontiéres sont ainsi (re)produites au quotidien, par le biais de discours
individuels ou institutionnels, en lien étroit avec les débats publics, politiques et médiatiques
du moment.

Toutefois, la catégorisation par le biais de la religion, celle qui assigne aujourd’hui avec peu
de nuances certaines personnes a la catégorie des «musulman-e-s», n’est pas neutre. La fron-
tiére qui a émergé et s’est renforcée ces derniéres années contribue 2 la stigmatisation de cet
«autre», celui ou celle qui est de ’autre c6té, dont les valeurs sont considérées comme moins
bonnes. Il est ainsi bon de rappeler que la construction identitaire, en tant qu’étre religieux
ou autre d’ailleurs, se joue également dans la confrontation de ce qu’on dit de nous, dans la
place qu’on nous donne.

Enfin, il est nécessaire de réfléchir au réle de I’argument laic dans les processus d’exclu-
sion a P’ceuvre par le biais des frontiéres. Le concept de laicité est présent dans le discours
de nombre de jeunes et de membres du corps enseignant a Neuchétel. Mais il est parfois
détourné, son sens est retourné: la liberté dont il est question en vient & étre celle de pratiquer
sa religion, mais uniquement de la bonne maniére, la notre, ¢’est-a-dire de maniére invisible.
Le fait d’accentuer la différence de celles et de ceux qui n’y correspondent pas — on peut
penser au port du foulard par exemple — participe de leur mise a I’écart et des sentiments
d’exclusion qui peuvent en découler (Laborde, 2008). Une partie de la population, en grande
partie née en Suisse ou y vivant depuis des décennies, sent son appartenance au «nous»
national remise en question.

En fin de compte, la question que notre analyse souléve est celle de savoir a quelles condi-
tions institutionnelles et sociales la diversité qui est le propre de la laicité peut étre utilisée
dans des bricolages créatifs, porteurs de sens, et qui ouvrent a la différence, et quelles sont
les circonstances qui peuvent paradoxalement les amener a faire usage de la laicité pour se
refermer sur soi et exclure.

REFERENCES BIBLIOGRAPHIQUES

Barth, . (Ed.). (1970). Ethnic groups and boundaries : the social organization of culture difference ([Reprint]). Bergen [etc.]: Univer-
sitetsforlaget [etc.].

Bruner, J. (2010). Pourquoi nous racontons-nous des histoiresé: Le récit au fondement de la culture et de I'identité (Retz). Paris: Retz.

Cornish, E, et Gillespie, A. (2009). A pragmatist approach to the problem of knowledge in health psychology. Journal of Health
Psychology, 14(6), 800-809.

Dahinden, J., Duemmler, K., et Moret, J. (2014). Disentangling Religious, Ethnic and Gendered Contents in Boundary Work: How
Young Adults Create the Figure of “The Oppressed Muslim Woman.” Journal of Intercultural Studies, 35(4), 329-348.

73



SEES / REVUE ECONOMIQUE ET SCCIALE > numéro 2 juin 2017

Dahinden, J., et Zittoun, T. (2013). Religion in meaning making and boundary work: theoretical explorations. Integrative Psychologi-
cal and Bebavioral Science, 47(2), 185-206. https://doi.org/10.1007/s12124-013-9233-3

Duemmler, K., et Dahinden, J. (2016). Gehéren wir dazu? Grenzziehungsprozesse und Positionierungen der zweiten Generation im
Vergleich zwischen Luzern und Neuenburg. Revue Suisse de Sociologie, 42(2), 309-331.

Duemmler, K., Dahinden, ]., et Moret, J. (2010). Gender Equality as “Cultural Stuff”: Ethnic Boundary Work in a Classroom in
Switzerland. Diversities, 12(1), 19-37.

Duemmler, K., et Moret, J. (2009). Jeunes Musulmans, un rapport a la religion aussi diversifié que les autres jeunes. Géo-Regards, 2,
89-102.

Geertz, C. (1972). La religion comme systéeme culturel. In R. . Bradbury, C. Geertz, M. E. Spiro, V. W. Turner, et E. H. Winter (Eds.),
Essais d’antbropologie religieuse (pp. 19-66). Paris: Gallimard.

Goodman, R. B. (Ed.). (1995). Pragmatism: A Contemporary Reader (1 edition). New York: Routledge.
James, W. (1904). Qu’entend-on par pragmatisme? In N. Ferron (Trans.), Le pragmatisme (pp. 111-140). Paris: Flammarion.

James, W. (1975). Pragmatism. A netw name for some old ways of thinking (Original publication 1975). Cambridge, MA: Harrvard
University Press.

Laborde, C. (2008). Critical Republicanism. The Hijab Controversy and Political Philosophy (Oxford University Press). Oxford.
Lamont, M., et Molnar, V. (2002). The Study of Boundaries in the Social Sciences. Annual Review of Sociology, 28, 167-195.

Pachuki, M. A, Pendergrass, S., et Lamont, M. (2007). Boundary processes: Recent thearetical developments and new contributions.
Poetics, 35, 331-351.

Perret-Clermont, A.-N., et Zittoun, T. (2002). Esquisse d’une psychologie de la transition. Education Permanente, (1), 12-14.
Poutignat, P., Streiff-Fénart, J., et Barth, F. (2005). Théories de I’ethnicité ([2e éd., 2e tirage]). Paris: Presses universitaires de France.

Teo, T. (2015). Critical psychology: A geography of intellectual engagement and resistance. American Psychologist, 70(3), 243-254.
https://doi.org/http://dx.doi.org/10.1037/a0038727

Valsiner, J., Molenaar, P. C. M., Lyra, M. C. D. P, et Chaudhary, N. (2009). Dynamic process methodology in the social and develop-
mental sciences (1st ed.). New York: Springer Verlag.

Wimmer, A. (2008). Elementary Strategies of Ethnic Boundary Making. Ethnic and Racial Studies, 31(6), 1025-1055.

Zittoun, T. (2006a). Difficult secularity: Talmud as symbolic resource. Outlines. Critical Social Studies, 8(2), 59-75.

Zittoun, T. (2006b). Transitions. Development through symbolic resources. Greenwich (CT): Information Age Publishing.

Zittoun, T. (2009). La circulation des connaissances: un regard socioculturel. Revue Economique et Sociale, 67(2), 129-138.

Zittoun, T. (2013a). Dans I'intervalle : médiations symboliques et construction du temps. Psychothérapies, 33(4), 225-234.

Zittoun, T. (2013b). Une psychologie socioculturelle de ’expérience religieuse : I’exemple du judaisme. In P.-Y. Brandt et J. M. Day
(Eds.), Psychologie du développement religieux. Questions classiques et perspectives contemporaines (pp. 221-248). Genéve: Labor et

Fides.

Zittoun, T. (2014). Mille sabords! Usages de ressources symboliques et élaboration des affects. In C. Moro et N. M. Muller Mirza
(Eds.), Sémiotique, cuiture et développement psychique (pp. 237-253). Villeneuve d’Asq: Presses Universitaires du Septentrion.

Zittoun, T., Valsiner, ]., Vedeler, D., Salgado, J., Gongalves, M., et Ferring, D. (2013). Human development in the lifecourse. Melodies
of living. Cambridge: Cambridge University Press.

74



	Pluralisme religieux et laïcité dans la perception des acteurs sociaux : travail de frontières et construction de sens

