Zeitschrift: Revue économique et sociale : bulletin de la Société d'Etudes
Economiques et Sociales

Herausgeber: Société d’Etudes Economiques et Sociales
Band: 75 (2017)

Heft: 2

Artikel: Les formes multiples de la laicité

Autor: Guichard, Sylvie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-823285

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-823285
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES FORMES MULTIPLES DE LA LAICITE

SyLviE GUICHARD

Département d’histoire du droit et des doctrines juridiques et politigues (JUPO)
Université de Geneéve

sylvie.guichard@unige.ch

M

Cet article remet en cause la conception réductrice de la laicité, souvent résumée a la
séparation de |'Etat et des religions. Il souligne d'abord que si la plupart des gouvernements
opérent un cerfain degré de séparation, la séparation «forte» est 'exception. Puis il évoque trois
moments constitutionnels afin d'éclairer & quelles fins les constituants de pays avec des histoires
trés différentes ont fait appel & ce concept. Il présente pour terminer une définition de la laicité
permettant de la saisir dans sa diversité.

Mots-Clés: laicité, pluralité religieuse, constitution, France, Etats-Unis, Inde.

Les débats concernant la place des religions dans les sociétés contemporaines et leur lien,
leur reconnaissance ou leur discrimination par I’Etat soulévent des réactions passionnées.
Paugmentation de la pluralité religieuse dans de nombreux pays et les questions et pro-
bléemes qui ’accompagnent, contribuent certainement a expliquer la récurrence de ces dé-
bats. Force est également de constater que la force de la religion comme facteur identitaire
conduit fréquemment 4 son instrumentalisation a des fins électorales. Dans ce contexte,
une réflexion sur ce que signifie le terme de laicité, si souvent utilisé mais entouré d’un flou
considérable quand il s’agit de le définir, permettra de souligner la diversité des expériences
de laicité qui, par des arrangements institutionnels différents, cherchent toutes a garantir
I’égalité et la liberté de religion.

> La France s’estime certainement laique parce qu’elle sépare I’Etat et les religions; elle
est d’ailleurs, avec le Portugal, le seul Etat européen 4 avoir inscrit la laicité dans sa
constitution. ‘

>  En Suisse, on préfeére définir ’Etat comme neutre plutét que laic; le terme de laicité
étant réservé aux cantons de Neuchatel et de Geneve.

>  D’Angleterre a une religion d’Etat. Le monarque est également le chef de I’Eglise
anglicane qui bénéficie de privileges, notamment pour ses évéques d’étre membres de
la chambre de lords. En paralléle, ’Angleterre garantit une large liberté religieuse.

1 Contribution issue d’une présentation lors du colloque «Pluralisme religieux et laicité» organisé le 2 décembre 2016 par la Faculté de
droit de Puniversité de Neuchitel dans le cadre de NeuchaToi 2016.

37



SEES / REVUE ECONCMIQUE ET SOCIALE > numéro 2 juin 2017

>  Le préambule de la constitution indienne définit 'Inde comme un pays laic’, mais cette
laicité repose sur I’idée que I’Etat doit soutenir de maniére égale toutes les religions.

>  La Turquie est souvent citée comme I’exemple d’un Etat laic 4 majorité musulmane.
La constitution turque place méme le principe de la laicité au-dessus du droit fonda-
mental 4 la liberté religieuse’.

> Les Etats-Unis ou, vu d’Europe, le gouvernement peut sembler étroitement lié A la
religion, sont peut-étre le pays ou la séparation entre I’Etat et les religions est la plus
stricte.

Les Etats évoqués ci-dessus ne proclament pas tous la laicité comme principe constitutionnel
et ceux qui ’ont inscrite dans leur constitution 'interprétent différemment. Pourtant, tous
ces systémes mettent en ceuvre une forme de laicité; ils représentent des types ou des régimes
de laicité différents. Or, Pemploi du terme de laicité au singulier tend 4 masquer cette diver-
sité. On réintroduit la variété des expériences en parlant des régimes ou des formes de laicité
ou simplement des laicités. Demploi du pluriel permet d’éviter la confusion du concept (au
singulier) avec I'idée qu’il existerait une laicité parfaite ou juste. Les médias francophones
européens véhiculent fréquemment une représentation de ce type en rendant cette supposée
laicité idéale synonyme de séparation de I’Etat et des religions. Selon cette image stéréoty-
pée, un systeme avec une séparation plus stricte serait forcément plus laic et une séparation
hermétique permettrait d’atteindre une laicité parfaite. Ce type de discours est fortement
influencé par la représentation de la laicité qui a cours en France dont il tend a faire 'incar-
nation de la laicité, alors qu’elle ne constitue qu’un cas parmi d’autres.

Les trois parties composant cet article remettent en cause cette conception réductrice de la
laicité, résumée 4 la séparation de ’Etat et des religions. Elles ont pour but de rappeler que
loin d’&tre une fin en soi, la séparation est apparue comme un moyen de garantir ’égalité
et la liberté de conscience. La premiére partie s’attache a détacher I’idée de laicité de celle
de séparation de I’Etat et des religions, en soulignant notamment que si la plupart des pays
operent un certain degré de séparation, la séparation ‘forte’ est Pexception. La deuxiéme
partie évoque des moments constitutionnels dans quatre pays treés différents (la France, les
Etats-Unis, la Turquie et en ’Inde) afin d’éclairer comment et a quelles fins, les constituants
de ces Etats ont inscrit le concept de laicité dans leur texte fondateur. La derniére partie
présente la définition de la laicité de Baubérot et Milot qui distinguent les moyens et les fins
de la laicité et qui élaborent, sur cette base, une typologie des diverses formes de laicité et de
leur difficultés respectives.

1. LA SEPARATION DE L'ETAT ET DES RELIGIONS DANS LES FAITS
Professeur de science politique, spécialiste des liens entre Etats et religions, Jonathan Fox a
comparé sur une décennie (1992-2002) le degré de séparation de I’Etat et des religions dans

2 L préambule commence ainsi: «Nous peuple de I'Inde avons décidé solennellement de constituer I'Inde en une république socialiste,

laique et démacratique ...» (ma traduction).

Karakas (2007, p. 569) explique que «[lle principe de laicité est inscrit dans le préambule et dans article 2 de la Constitution de 1982
(révisée en 2001). En vertu de I'article 4, les dispositions des trois premiers articles de la Constitution <ne peuvent pas étre modifiées>.
Larticle 14 stipule par ailleurs qu'ancun des droits et libertés fondamentaux inscrits dans la Constitution (la liberté de conscience, de
croyance et de conviction étant garantie a larticle 24) <ne peut étre exercé sous la forme d’activités ayant pour but [...] de supprimer
la République démocratique et laique>».

3

38



SEES /RES > Dossier: Laicité et pluralité religieuse: quels regards?@

152 pays (Fox, 2006). Il étudie pour chaque pays I’évolution du niveau de séparation durant
cette période, ainsi que la moyenne de séparation pour toute la période. Pour étre exact, Fox
mesure ["implication des gouvernements dans ce qui touche a la religion, implication qu’il
convertit ensuite en mesure de la séparation: une faible implication signifie une séparation
élevée.

Ces mesures reposent sur cing variables qui permettent de quantifier le niveau d’implication
du gouvernement dans les affaires religieuses’. Chaque pays recoit un résultat chiffré pour
chaque variable. Par exemple, la variable la plus simple concerne la position officielle de
I’Etat par rapport aux religions. Il y a huit possibilités et chacune est liée 4 un score. Une
autre variable liste les limitations possibles que les Etats dans le monde imposent aux mino-
rités religieuses et chaque Etat est évalué a Paune de cette liste, recevant un score selon le
nombre de restrictions qu’il impose.

Cette étude aboutit a deux principaux résultats:

>  Entre 1992 et 2002, 'implication des gouvernements dans les affaires religieuses a
augmenté. Cette mesure contredit la théorie de la sécularisation ou laicisation selon
laquelle les Etats, en se modernisant, deviendraient de plus en plus laics.

> La séparation compléte de I’Etat et des religions est I’exception. Si I’on utilise I’inter-
prétation la plus stricte pour mesurer la séparation — pas de soutien de I’Etat pour la
religion et pas de restriction concernant les pratiques religieuses — il n’y a qu’un pays,
les Etats-Unis, dans lequel le gouvernement n’a aucune implication dans les affaires
religieuses.

Vu d’Europe, ce résultat peut étonner: nous retenons surtout la forte religiosité de la popu-
lation et de la classe politique américaine, ainsi que d’autres éléments tels que la présence
de la devise «In God we trust», imprimée sur les billets de banque, ou I’invocation de Dieu
par le président des Etats-Unis lors de conflits, qui pourraient nous amener a conclure que
la séparation américaine n’est pas authentique.

Et pourtant, I’Etat et les religions sont bien séparés aux Etats-Unis, «constitutionnellement
un Etat <laique>, qui pratiquent I'absence conjointe de religion nationale et d’Etat confes-
sionnel, et qui séparent 'Etat de toute forme de religion organisée» (Chelini-Pont, 2005,
p.109). Cela se traduit notamment par les trois critéres cumulatifs du « Lemor test», élaboré
en 1971, dans le jugement de ’affaire Lemon et al. contre Kurtzman. Ainsi, selon la Cour
supréme des Etats-Unis, pour qu’une loi d’Etat respecte le principe de séparation, il faut
qu’elle ait un objet purement laic; qu’elle ne promeuve ni m’empéche la religion; et qu’elle
n’imbrique pas I’Etat dans la religion (entanglement).

Elisabeth Zoller (2005, p. 7), professeure francaise de droit public comparé, écrit d’ailleurs
que la laicité américaine se révele «beaucoup plus exigeante que la laicité frangaise, dans la

Lespace limité ne permet pas de détailler la construction de ces variables que je ne fais qu’énumérer ci-aprés: la premigre mesure la
position officielle de I’Etart érudié par rapport aux religions; la deuxiéme mesure si PEtat restreint les pratiques religieuses de maniére
générale; la troisieme mesure si I'Etat limite les pratiques religieuses des minorités; la quatriéme mesure si IEtat régule toutes les
religions ou les pratiques religieuses majoritaires; la cinquieme examine si le gouvernement impose des préceptes religieux a travers les
lois (par ex. lois interdisant les boissons alcoolisées, lois interdisant les conversions hors de la religion majoritaire, restrictions d’accés
a des places de cultes, arrestation ou emprisonnement de figures religieuses).

39



SEES / REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE > numéro 2 juin 2017

mesure ot elle fait interdiction a I'Etat d’aider une ou toutes les religions, soit en faisant de
ses représentants attitrés et reconnus des interlocutenrs privilégiés du dialogue politique et
social, soit en mettant a leur disposition des édifices pour pratiquer leur cultes, ou en finan-
cant les écoles religieuse, toutes choses que font les pouvoirs publics francais pour le bénéfice
de certaines religions présentes sur le territoire de la République». 1l est vrai que I’Etat en
France a travers son administration (que ce soit concernant le régime social des cultes, la fis-
calité ou la reconnaissance de la liberté d’association) avantage les religions traditionnelles
(ici catholicisme, judaisme et protestantisme).

On a tendance a oublier que la France, si souvent présentée comme le cas paradigmatique
de la séparation, subventionne les écoles privées religieuses, dans leur majorité catholiques;
finance I’entretien et la conservation des églises catholiques et protestantes, ainsi que des
synagogues, construites avant la loi de 1905 sur la séparation de ’Eglise et de ’Etat; et que
I’Alsace Moselle bénéficie d’un régime particulier (parce qu’elle était un territoire allemand
au moment de la loi de 1905) octroyant des priviléges aux religions catholique, protestante
et juive, dont elle salarie notamment les ministres de ces cultes.

De plus, la loi frangaise de 2004 (interdisant les «signes religieux ostensibles» a I’école)
et celle de 2010 (loi dite anti-burga qui interdit la dissimulation du visage dans Iespace
publique) limitent Pexercice de la religion. L'Etat, a travers ces deux lois, s’immisce for-
tement dans le domaine religieux. Elles sont donc contraires au principe de séparation tel
que le définit Jonathan Fox: pas de soutien de I’Etat pour la religion et pas de restrictions
de I’Etat concernant les pratiques religieuses. On peut bien stir reprocher a cette définition
d’étre calquée sur la compréhension et la pratique américaine de la séparation, mais elle a
le mérite de souligner que lorsque les Etats limitent les pratiques religieuses majoritaires, et
le plus souvent minoritaires, ils interviennent dans le domaine religieux et s’éloignent donc
de I’idée de séparation.

Ces quelques éléments montrent I’écart qu’il y a entre le discours sur la séparation et sa
nécessité et la réalité empirique de la plupart des pays oti I’Etat et les religions sont encore liés
sur de nombreux points. Admettre cette distance permet de dépasser un certain fétichisme
contemporain de I'idée de séparation. Cela permet également de reconnaitre la diversité,
la malléabilité et le changement des pratiques de laicité qui se sont adaptées, et s’adaptent
encore, aux problémes posé par la pluralité religieuse.

2. LES RACINES HISTORIQUES DES REGIMES DE LAICITE

Pour I’Europe et ’Amérique du Nord, la pluralité religieuse qu’a introduit la réforme «a
obligé les Etats a trouver des aménagements pour atténuer les discriminations religieuses et
favoriser la paix sociale» (Baubérot et Milot, 2011, p. 22)". Les principes laics émergent suite
a un long processus durant lequel le politique s’émancipe de la religion, la souveraineté poli-
tique se détache notamment de sa justification religieuse pour trouver son fondement dans
le peuple. Il faut toutefois noter que la laicisation n’est ni un processus constant, ni linéaire

Si la pluralité religieuse a joué un réle central en Europe et en Amérique du Nord, elle ne constitue toutefois pas un élément nécessaire
au développement de la laicité, comme le montre le sociologue mexicain Roberto Blancarte (2009, p. 23): «la laicité latino-américaine
[...] west pas le produit d’une pluralité religieuse qui existerait en dehors de PEglise catholique. [...] 1l s’agit plutét de la possibilité
d’instaurer un catholicisme sui generis, sans que UEglise, c’est-a-dire le clergé, utilise la force de IEtat pour obliger les croyants a se
plier au modéle romain de catholicité». -

40



SEES /RES > Dossier: Laicité et pluralité religieuse: quels regards?

(elle peut s’arréter durant certaines période ou régresser). De plus, la laicisation aboutit a
des arrangements différents entre Etat et religion, notamment selon le nombre et la force
des minorités religieuses sur un certain territoire (pour ’Europe, voir I’étude comparative
de Madeley, 2003). Sur ce point, la comparaison entre la France et les Etats-Unis est instruc-
tive car ces deux pays proclament la liberté religieuse durant le dernier tiers du XVIIIleme
siecle dans des paysages religieux encore relativement homogeéne pour la France et avec une
pluralité installée pour les Etats-Unis. Les trajectoires de ces deux pays aboutissent a des
régimes de laicité qui, s’ils se rapprochent sur certains points, divergent quant a la place de
la religion dans la société.

2.1. les Erars-Unis

Lorsque les Etats-Unis deviennent un pays indépendant, la pluralité religieuse constitue déja
un fait incontournable’. En 1776, on dénombre dix-sept grandes familles confessionnelles
réparties en plus de 3’200 congrégations (Finke et Strak, 1992, p. 25, cité par Froidevaux-
Metterie, 2009, p. 22). De plus, de nombreux colons installés en Nouvelle-Angleterre
avaient fui la Grande-Bretagne pour échapper a la persécution et au systéme de religion
établie. Le «désétablissement» de la religion apparait alors comme le principe conditionnant
la liberté religieuse. Ainsi, le premier amendement (1791) de la constitution américaine
proclame que le Congrés ne fera aucune loi dont le but serait d’établir une religion ou d’en
interdire le libre exercice.

Toutefois, aux Etats-Unis, cette séparation ne signifie pas la disparition de la religion de Ies-
pace public. Elle s’accompagne de références & Dieu, mais un Dieu déconnecté des Eglises,
ainsi que de tout religieux confessionnel, méme s’il comporte une coloration chrétienne
(Baubérot, 2005). Dés la fin des années 1960, Robert Bellah, sociologue américain, désigne
ce phénoméne de religion civile’. ’idée de religion civile «symbolise 'ordre ultime de Iexis-
tence dans lequel les valeurs républicaines prendront sens» (Bellah et Hammond, 1980, p.
12, ma traduction).

2.2 LA FRANCE

En Europe et en particulier en France, si ’on analyse le dernier tiers du XVIIeme siécle, la
situation religieuse différe. Depuis des siécles, le christianisme est intimement lié aux aris-
tocraties. En France, il régne depuis 1500 ans une connivence intime entre le christianisme
et le pouvoir politique. En 1789, la Constituante vote la déclaration des droits de I’homme
et du citoyen et accepte I’article 10 qui énonce que «Nul ne doit étre inquiété pour ses opi-
nions, méme religieuses, pourvu que leur manifestation ne trouble pas 'ordre public établi
par les lois». I’ Assemblée s’arroge également le droit de légiférer en matiére religieuse pour
réformer le catholicisme. Ainsi Baubérot (2003) souligne qu’«[a]preés avoir légitimé reli-
gieusement la monarchie, 'Eglise catholique doit légitimer le nouvel ordre révolutionnaire.

6 En 1776, on dénombre dix-sept grandes familles confessionnelles réparties en plus de 3°200 congrégations (Finke et Strak, 1992, p.
235, cité par Froidevaux-Metterie, 2009, p. 22).

Cette notion trouve son origine chez Rousseau qui explique la nécessité de cette religion civile dans le Contrat Social (1762): «Il
fmporte a UEtat que chaque citoyen ait une religion qui lui fasse aimer ses devoirs; mais les dogmes de cette religion n’intéressent ni
PEtat ni ses membres qu’autant que ces dogmes se rapportent a la morale, et aux devoirs que celui qui la professe est tenu de remplir
envers autrui.» (Rousseau, 1966, p. 178).

7

41



SEES / REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE > numéro 2 juin 2017

Pour cela, il faut 'obliger & se démocratiser, & ressembler & la Révolution elle-méme |...].
Malgré la proclamation de la liberté religieuse, le catholicisme reste donc considéré comme
la religion de la nation. En effet, résultat des persécutions, et notamment de la Révocation
de PEdit de Nantes (1685), la pluralité religieuse est trés faible dans la France d’alors». Dans
le cas de la France, I’Etat a faconné une nouvelle identité nationale afin de créer une nation
moderne qu’il a voulu émanciper de emprise de la religion.

2.3. la TurquEE

Mustafa Kemal Atatiirk élabore un projet similaire durant sa présidence de la Turquie de
1923 4 1938 dans sa volonté de fagonner une nouvelle identité nationale. Il met alors place
un vaste programme de modernisation et laicisation (qui étaient souvent vu comme allant
de pair)’. Le choix pour la Turquie d’embrasser une laicité assertive s’explique principale-
ment par I'opposition de I’élite réformiste a ’ancien régime ottoman dont le pouvoir était
basé sur |’alliance entre la monarchie et I’hégémonie de I'Islam. Etant donné la justification
que la religion avait fournie a ’ancien régime, pour I’élite républicaine, I'Islam constituait
une barriére i la modernisation. Elle a décidé en conséquence de délimiter la place de I'Islam
dans la société (Kuru, 2009, p. 204). On peut mentionner notamment qu’en 1926, le droit
islamique est remplacé par le droit civil suisse, le droit pénal italien et le droit commercial
allemand (Kuru, 2009, p. 220). En 1927, I'instruction religieuse est éliminée du programme
scolaire. En 1937, le principe de la laicité est ajouté a la constitution (Kuru, 2009, p. 217).

2.4 |'Inpe

Durant la premiére moitié du XXeéme siécle, le processus la laicisation se développe éga-
lement en Inde et s’ancre dans la constitution du nouvel Etat. Le parti du Congrés, acteur
central de la lutte anticoloniale, demande I'indépendance au nom de tous les Indiens dans
une Inde britannique de plus en plus fréquemment en proie aux conflits entre population
hindoue et musulmane. Mohamed Ali Jinnah, leader de la Ligue musulmane, craint que la
population musulmane, environ 25 pourcents de la population de I'Inde britannique avant
la partition de 1947, ne soit constamment minorisée dans une Inde indépendante a majorité
hindoue (Indian Express 2015). En 1940, Jinnah avance la théorie des deux nations selon
laquelle les hindous et les musulmans du sous-continent, distincts par la langue, [histoire
et la culture, constituent deux nations qui ont chacune droit a leur indépendance politique.
En 1947, la décolonisation des Indes britanniques donne naissance a deux Etats, I'Inde et le
Pakistan. La Partition provoque le plus important mouvement de population de I’histoire:
entre 1947 et 1958, 10 4 15 millions de personnes se déplacent, partant vers ’est ou ’ouest
pour les musulmans qui veulent atteindre le Pakistan, alors composé de deux parties (le
Pakistan Occidental et le Pakistan Oriental, qui deviendra le Bangladesh en 1971) séparées
par plus de 1600 kilometres de territoire indien; ou venant de ’est et ’ouest pour les hindous
et des Sikhs qui quittent ces deux territoires pour se rendre en Inde. Cependant, de trés nom-
breux musulmans choisissent de rester dans ce qui deviendra I’Inde aprés la Partition. En
1951, les musulmans représentent 9.8 pourcent de la population indienne (Indian Express
2015). Ils ont compté sur les promesses du parti du Congrés de créer un Etat pour tous les

«Laiklik» qui est le terme turc signifiant laicité est d’ailleurs repris du frangais (Kuru, 2009, p. 204).

42



SEES /RES > Dossier: Laicité et pluralité religieuse: quels regards?

Indiens, quel que soit leur religion.

Suite a la partition, des divergences apparaissent toutefois au sein du parti du Congrés.
Certains membres estiment que 'Inde doit devenir un pays pour les hindous puisque les
musulmans ont «regu» le Pakistan. Une majorité des membres du parti continue pourtant a
défendre la nécessité de protéger les minorités. Cette majorité se reflete dans le point du vue
de Passemblée constituante.

La constitution de ’Inde, entrée en vigueur en 1951, ne reconnait aucune religion d’Etat.
La liberté religieuse est garantie, ainsi que la liberté d’abjurer toute religion. Mais I’Inde
n’adopte pas pour autant une séparation stricte de I’Etat et de la religion. [’assemblée
constituante ne considére pas la religion comme une affaire purement privée ou personnelle,
mais comme faisant partie du domaine public et requérant implication et le contréle de
I’Etat. IEtat se doit ainsi de soutenir de maniére impartiale les communautés religieuses. La
constitution reconnait les minorités religieuses et leur caractére distinct et égal.

Selon cette conception, il est attendu que I’Etat intervienne de diverses maniéres dans les
affaires religieuses (voir Mahajan, 2012, pp. 301-2). Il peut ainsi financer des institutions
éducatives appartenant a des communautés religieuses (en respectant une obligation d’im-
partialité), ou offrir un subside pour certains pélerinages, notamment pour les musulmans
indiens se rendant 4 la Mecque’. LEtat peut aussi intervenir dans le fonctionnement d’insti-
tutions socio-religieuses qui refusent d’accorder un statut égal a certains de leurs membres
ou aux membres d’autres religions. I tat interdit notamment les discriminations envers les
intouchables et impose de permettre a chacun, quelle que soit sa caste, de pénétrer dans les
temples hindous.

Cette adhésion a la laicité sans recours a la séparation explique que les constituants aient
choisi de ne pas inscrire ce principe dans la constitution craignant que le terme soit trop
marqué par son usage dans les systémes occidentaux. C’est seulement en 1976, une fois que
les spécificités de la pratique indienne de la laicité sont bien établies, qu’un amendement
constitutionnel ajoute «laic» aux adjectifs définissant la République indienne dans le pré-
ambule de la constitution (Mahmood, 2006, p. 756).

3. LlES MOYENS ET LES FINALITES DE LA LAICITE

Les quatre exemples présentés ci-dessus plaident pour une compréhension contextuelle de
la laicité, c’est-a-dire, sans présupposer qu’il existerait une juste mise en ceuvre du principe,
mais en reconnaissant les différentes expériences qui s’expliquent par le contexte historique,
politique, juridique et social dans lequel elles se sont développées. Ces exemples mettent
en évidence 'intérét de la définition de Baubérot et Milot (2011, pp. 75 et ss) qui permet
d’embrasser les nombreuses formes de laicité. Selon ces auteurs, elles partagent deux finali-
tés et deux moyens pour les réaliser.

>  Les finalités sont la liberté de conscience (le droit de choisir la croyance que ’on veut
ou de n’en choisir aucune) et 1’égalité entre tous les membres de la société (la garantie

9 Ce subside s'éleve & environ 1800 dollars par personne et porte principalement sur le billet du vol Aér India. Dans un jugement de
2012, la Cour supréme indienne a toutefois ordonner la cessation de ce subside d’ici a2 2022 parce qu’il était inconstitutionnel et parce
qu’il était incohérent avec les enseignements du Coran selon lesquels le pélerinage a la Mecque est obligatoire seulement pour ceux qui
peuvent supporter les frais de voyage, de nourriture, et de logement (Times of India, 2012).

43



SEES / REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE > numéro 2 juin 2017

de ne pas étre traité différemment par la puissance publique en fonction des croyances
auxquelles chacun souscrit).

>  Les moyens sont la séparation des religions et de I’Etat, d’une part, et la neutralité de
la puissance publique, de Pautre. «La neutralité est une exigence restrictive que I’Etat
doit s’imposer afin de ne favoriser ni géner, directement ou indirectement, aucune
religion et aucune famille de pensée» (Baubérot et Milot, 2011, p. 78). La neutralité
est importante car ’Etat pourrait étre séparé, mais pas neutre. Un état indépendant
des religions pourrait par exemple suspecter le manque de loyauté de certaines mino-
rités religieuses ou méme opprimer toutes les religions (comme I’ont fait les régimes
communistes).

Selon I'importance donnée a I’'un ou I’autre des quatre éléments, Baubérot et Milot (2011,
pp. 87-116) distinguent six idéaux-types: la laicité séparatiste, autoritaire, anticléricale,
de foi civique, de reconnaissance et de collaboration. Chacun de ces modéles correspond
a des sociétés et situations historiques différentes mais I’idéal-type (concept qui vient de
Max Weber) ne correspond pas forcément a une forme existante de laicité. Il a pour but
de permettre une catégorisation et une analyse des phénomeénes. De plus, une société s’ins-
crit rarement toute entiére dans un seul modéle. Il peut y avoir une laicité dominante a un
certain moment, qui comporte toutefois également des éléments d’autres types de laicités
qui deviendront peut-étre dominants pas la suite. Ainsi, la laicité francaise concréte, si elle
peut parfois étre anticléricale, voire autoritaire, pratique aussi, plus qu’occasionnellement,
la collaboration. Selon cette conception, il y a donc des régimes de laicités en mouvement,
dont les aménagements sont régulierement interpellés et appelés a s’adapter aux enjeux
politiques et sociaux.

Baubérot et Milot montrent également que s’il n’est pas possible d’évaluer une laicité hors
contexte, on peut anticiper les risques auxquels les différents modéles sont confrontés. Ainsi,
une survalorisation des moyens (la séparation et la neutralité) tend a amplifier le poids
des contraintes publiques sur les individus et donc & menacer leur liberté de conscience. A
'inverse, les modéles qui font primer les finalités au détriment des moyens sont tentés de
réintroduire le religieux comme interlocuteur privilégié du pouvoir politique. Le risque est
alors de fragiliser ’égalité entre les citoyens lorsque I’Etat sélectionne les convictions qu’il
reconnait comme partenaires. En France, certains juristes, partisans du systéme d’Alsace
Moselle, souhaitent par exemple «ure reconnaissance sélective accordant des avantages aux
religions qui [...], <renforce les valeurs communes>» (Baubérot, 2011, p. 154).

En guise de conclusion, il peut étre utile d’anticiper une critique: a partir de la définition
proposée par Baubérot et Milot, si on excepte les théocraties explicites, la plupart des pays
du monde pratiquent 'une ou I’autre forme de laicité. On peut alors s’interroger quant a
la valeur d’une définition si générale. Ne dissout-on pas finalement le concept en adoptant
une focale aussi large? Il me semble, au contraire, que définie de cette maniére-1a, 'idée de
laicité offre un espace de dialogue et une zone de discussion flexible, libérée du faux idéal
de séparation.

44



SEES /RES > Dossier: Laicité ef pluralité religieuse: quels regards?

REFERENCES BIBLIOGRAPHIQUES

BAUBEROT, Jean, «France et Etats-Unis. Deux modles de séparation Eglises-Etat», htep:/fjeanbauberotlaicite.blogspirit.com/
archive/2005/01/08/etats_unis_et_laicite.html, consulté le 9 janvier 2017.

BAUBEROT, Jean et MILOT, Micheline, Laicités sans frontiéres, Paris, Seuil, 2011.
BELLAH, Robert, N. et HAMMOND, Phillip, E., Varieties of Civil Religion, San Francisco, Harper & Row, 1980.

BLANCARTE, Roberto, «Laicité au Mexique et en Amérique latine», Archives de sciences sociales des religions, vol. 146, 2009, pp.
17-40.

CHELINI-PONT, Blandine, «Laicités frangaise et américaine en miroir», Cahiers de la recherche sur les droits fondamentaux, vol. 4,
2005, pp. 107-118.

FINKE, Roger et STARK, Rodney, The Churching of America, 1776-1990, New Brunswick, Rutgers University Press, 1992.

FOX, Jonathan, «World Separation of religion and state into the 21st Century», Comparative Political Studies, vol. 39, n° 5, 2006,
pp- 537-569.

FROIDEVAUX-METTERIE, Camille, Politique et Religion aux Etats-Unis, Paris, La Découverte, 2009.

GHOSH, Abantika et SINGH, Vijaita, «Census: Hindu share dips below 80 %, Muslim share grows but slower», Indian Express, 14
janvier 2015.

KARAKAS, Cemal, «La laicité turque peut-elle étre un modele?», Politique étrangére, vol. 3, 2007, pp. 561-573.

KURU, Ahmet T., Secularism and State Policies toward Religion: the United States, France and Turkey, Cambridge: Cambridge
University Press, 2009.

MADELEY, John, «A framework for comparative analysis of church-state relations in Europe», West European Politics, vol. 26, n° 1,
2003, pp. 23-50.

MAHA]JAN, Gurpreet, «Religion and the Indian Constitution. Questions of Separation and Equality», in Rajeev
BHARGAVA (ed), Politics and Ethics of the Indian Constitution, New Delhi, Oxford University Press, 2012 (5éme edn), pp. 297-310.

MAHMOOD, Tahir, «Religion, Law, and Judiciary in Modern India», Brigham Young University Law Review, n® 3, 2006, pp. 755-
775.

RQUSSEAU, Jean-Jacques, Du Contrat Social, Paris, Garnier-Flammarion, 1966.
TIMES OF INDIA, «Abolish Haj subsidy in 10 years: Supreme Court to government», 5 septembre 2012.

ZOLLER, Elisabeth (éd), La conception américaine de la laicité, Paris, Dalloz, 2005.

45



SEES / REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE > numéro 2 juin 2017



	Les formes multiples de la laïcité

