
Zeitschrift: Revue économique et sociale : bulletin de la Société d'Etudes
Economiques et Sociales

Herausgeber: Société d’Etudes Economiques et Sociales

Band: 75 (2017)

Heft: 2

Artikel: Les formes multiples de la laïcité

Autor: Guichard, Sylvie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-823285

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-823285
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES FORMES MULTIPLES DE LA LAÏCITE'

Sylvie Guichard
Département d'histoire du droit et des doctrines juridiques et politiques (JUPO)

Université de Genève

sylvie.guichard@unige.ch

Cet article remet en cause la conception réductrice de la laïcité, souvent résumée à la

séparation de l'État et des religions. Il souligne d'abord que si la plupart des gouvernements
opèrent un certain degré de séparation, la séparation «forte» est l'exception. Puis il évoque trois

moments constitutionnels afin d'éclairer à quelles fins les constituants de pays avec des histoires

très différentes ont fait appel à ce concept. Il présente pour terminer une définition de la laïcité

permettant de la saisir dans sa diversité.

Mots-Clés: laïcité, pluralité religieuse, constitution, France, États-Unis, Inde.

Les débats concernant la place des religions dans les sociétés contemporaines et leur lien,
leur reconnaissance ou leur discrimination par l'État soulèvent des réactions passionnées.
L'augmentation de la pluralité religieuse dans de nombreux pays et les questions et
problèmes qui l'accompagnent, contribuent certainement à expliquer la récurrence de ces
débats. Force est également de constater que la force de la religion comme facteur identitaire
conduit fréquemment à son instrumentalisation à des fins électorales. Dans ce contexte,
une réflexion sur ce que signifie le terme de laïcité, si souvent utilisé mais entouré d'un flou
considérable quand il s'agit de le définir, permettra de souligner la diversité des expériences
de laïcité qui, par des arrangements institutionnels différents, cherchent toutes à garantir
l'égalité et la liberté de religion.

> La France s'estime certainement laïque parce qu'elle sépare l'État et les religions; elle

est d'ailleurs, avec le Portugal, le seul État européen à avoir inscrit la laïcité dans sa

constitution.
> En Suisse, on préfère définir l'État comme neutre plutôt que laïc; le terme de laïcité

étant réservé aux cantons de Neuchâtel et de Genève.

> L'Angleterre a une religion d'État. Le monarque est également le chef de l'Église
anglicane qui bénéficie de privilèges, notamment pour ses évêques d'être membres de

la chambre de lords. En parallèle, l'Angleterre garantit une large liberté religieuse.

^
Contribution issue d'une présentation lors du colloque «Pluralisme religieux et laïcité» organisé le 2 décembre 2016 par la Faculté de

droit de l'université de Neuchâtel dans le cadre de NeuchàToi 2016.

37



SEES / REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE > numéro 2 juin 2017

> Le préambule de la constitution indienne définit l'Inde comme un pays laïc2, mais cette
laïcité repose sur l'idée que l'État doit soutenir de manière égale toutes les religions.

> La Turquie est souvent citée comme l'exemple d'un État laïc à majorité musulmane.
La constitution turque place même le principe de la laïcité au-dessus du droit
fondamental à la liberté religieuse3.

> Les États-Unis où, vu d'Europe, le gouvernement peut sembler étroitement lié à la

religion, sont peut-être le pays où la séparation entre l'État et les religions est la plus
stricte.

Les États évoqués ci-dessus ne proclament pas tous la laïcité comme principe constitutionnel
et ceux qui l'ont inscrite dans leur constitution l'interprètent différemment. Pourtant, tous
ces systèmes mettent en œuvre une forme de laïcité; ils représentent des types ou des régimes
de laïcité différents. Or, l'emploi du terme de laïcité au singulier tend à masquer cette diversité.

On réintroduit la variété des expériences en parlant des régimes ou des formes de laïcité

ou simplement des laïcités. L'emploi du pluriel permet d'éviter la confusion du concept (au

singulier) avec l'idée qu'il existerait une laïcité parfaite ou juste. Les médias francophones
européens véhiculent fréquemment une représentation de ce type en rendant cette supposée
laïcité idéale synonyme de séparation de l'État et des religions. Selon cette image stéréotypée,

un système avec une séparation plus stricte serait forcément plus laïc et une séparation
hermétique permettrait d'atteindre une laïcité parfaite. Ce type de discours est fortement
influencé par la représentation de la laïcité qui a cours en France dont il tend à faire l'incarnation

de la laïcité, alors qu'elle ne constitue qu'un cas parmi d'autres.
Les trois parties composant cet article remettent en cause cette conception réductrice de la

laïcité, résumée à la séparation de l'État et des religions. Elles ont pour but de rappeler que
loin d'être une fin en soi, la séparation est apparue comme un moyen de garantir l'égalité
et la liberté de conscience. La première partie s'attache à détacher l'idée de laïcité de celle
de séparation de l'État et des religions, en soulignant notamment que si la plupart des pays
opèrent un certain degré de séparation, la séparation 'forte' est l'exception. La deuxième

partie évoque des moments constitutionnels dans quatre pays très différents (la France, les

États-Unis, la Turquie et en l'Inde) afin d'éclairer comment et à quelles fins, les constituants
de ces États ont inscrit le concept de laïcité dans leur texte fondateur. La dernière partie
présente la définition de la laïcité de Baubérot et Milot qui distinguent les moyens et les fins
de la laïcité et qui élaborent, sur cette base, une typologie des diverses formes de laïcité et de

leur difficultés respectives.

1. LA SÉPARATION DE L'ÉTAT ET DES RELIGIONS DANS LES FAITS

Professeur de science politique, spécialiste des liens entre États et religions, Jonathan Fox a

comparé sur une décennie (1992-2002) le degré de séparation de l'État et des religions dans

^ Le préambule commence ainsi: «Nous peuple de l'Inde avons décidé solennellement de constituer l'Inde en une république socialiste,
laïque et démocratique...» (ma traduction).

^ Karakas (2007, p. 569) explique que «{IJe principe de laïcité est inscrit dans le préambule et dans l'article 2 de la Constitution de 1982

(révisée en 2001). En vertu de l'article 4, les dispositions des trois premiers articles de la Constitution <ne peuvent pas être modifiées>.
L'article 14 stipule par ailleurs qu'aucun des droits et libertés fondamentaux inscrits dans la Constitution (la liberté de conscience, de

croyance et de conviction étant garantie à l'article 24) <ne peut être exercé sous la forme d'activités ayant pour but [...] de supprimer
la République démocratique et laïque»».

38



SEES / RES > Dossier: Laïcité et pluralité religieuse: quels regards?

152 pays (Fox, 2006). Il étudie pour chaque pays l'évolution du niveau de séparation durant
cette période, ainsi que la moyenne de séparation pour toute la période. Pour être exact, Fox
mesure l'implication des gouvernements dans ce qui touche à la religion, implication qu'il
convertit ensuite en mesure de la séparation: une faible implication signifie une séparation
élevée.

Ces mesures reposent sur cinq variables qui permettent de quantifier le niveau d'implication
du gouvernement dans les affaires religieuses4. Chaque pays reçoit un résultat chiffré pour
chaque variable. Par exemple, la variable la plus simple concerne la position officielle de

l'État par rapport aux religions. Il y a huit possibilités et chacune est liée à un score. Une

autre variable liste les limitations possibles que les États dans le monde imposent aux minorités

religieuses et chaque État est évalué à l'aune de cette liste, recevant un score selon le

nombre de restrictions qu'il impose.
Cette étude aboutit à deux principaux résultats:

> Entre 1992 et 2002, l'implication des gouvernements dans les affaires religieuses a

augmenté. Cette mesure contredit la théorie de la sécularisation ou laïcisation selon

laquelle les États, en se modernisant, deviendraient de plus en plus laïcs.

> La séparation complète de l'État et des religions est l'exception. Si l'on utilise l'inter¬

prétation la plus stricte pour mesurer la séparation - pas de soutien de l'État pour la

religion et pas de restriction concernant les pratiques religieuses - il n'y a qu'un pays,
les États-Unis, dans lequel le gouvernement n'a aucune implication dans les affaires
religieuses.

Vu d'Europe, ce résultat peut étonner: nous retenons surtout la forte religiosité de la population

et de la classe politique américaine, ainsi que d'autres éléments tels que la présence
de la devise «In God we trust», imprimée sur les billets de banque, ou l'invocation de Dieu

par le président des États-Unis lors de conflits, qui pourraient nous amener à conclure que
la séparation américaine n'est pas authentique.
Et pourtant, l'État et les religions sont bien séparés aux États-Unis, «constitutionnellement
un État <laïque>, qui pratiquent l'absence conjointe de religion nationale et d'État
confessionnel, et qui séparent l'État de toute forme de religion organisée» (Chelini-Pont, 2005,
p.109). Cela se traduit notamment par les trois critères cumulatifs du «Lemon test», élaboré

en 1971, dans le jugement de l'affaire Lemon et al. contre Kurtzman. Ainsi, selon la Cour
suprême des États-Unis, pour qu'une loi d'État respecte le principe de séparation, il faut
qu'elle ait un objet purement laïc; qu'elle ne promeuve ni m'empêche la religion; et qu'elle
n'imbrique pas l'État dans la religion (entanglement).
Élisabeth Zoller (2005, p. 7), professeure française de droit public comparé, écrit d'ailleurs

que la laïcité américaine se révèle «beaucoup plus exigeante que la laïcité française, dans la

A

L'espace limité ne permet pas de détailler la construction de ces variables que je ne fais qu'énumérer ci-après: la première mesure la

position officielle de l'État étudié par rapport aux religions; la deuxième mesure si l'État restreint les pratiques religieuses de manière

générale; la troisième mesure si l'État limite les pratiques religieuses des minorités; la quatrième mesure si l'État régule toutes les

religions ou les pratiques religieuses majoritaires; la cinquième examine si le gouvernement impose des préceptes religieux à travers les

lois (par ex. lois interdisant les boissons alcoolisées, lois interdisant les conversions hors de la religion majoritaire, restrictions d'accès
à des places de cultes, arrestation ou emprisonnement de figures religieuses).

39



SEES / REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE > numéro 2 juin 2017

mesure où elle fait interdiction à l'État d'aider une ou toutes les religions, soit en faisant de

ses représentants attitrés et reconnus des interlocuteurs privilégiés du dialogue politique et
social, soit en mettant à leur disposition des édifices pour pratiquer leur cultes, ou en finançant

les écoles religieuse, toutes choses que font les pouvoirs publics français pour le bénéfice
de certaines religions présentes sur le territoire de la République». Il est vrai que l'État en
France à travers son administration (que ce soit concernant le régime social des cultes, la
fiscalité ou la reconnaissance de la liberté d'association) avantage les religions traditionnelles
(ici catholicisme, judaïsme et protestantisme).
On a tendance à oublier que la France, si souvent présentée comme le cas paradigmatique
de la séparation, subventionne les écoles privées religieuses, dans leur majorité catholiques;
finance l'entretien et la conservation des églises catholiques et protestantes, ainsi que des

synagogues, construites avant la loi de 1905 sur la séparation de l'Église et de l'État; et que
l'Alsace Moselle bénéficie d'un régime particulier (parce qu'elle était un territoire allemand

au moment de la loi de 1905) octroyant des privilèges aux religions catholique, protestante
et juive, dont elle salarie notamment les ministres de ces cultes.
De plus, la loi française de 2004 (interdisant les «signes religieux ostensibles» à l'école)
et celle de 2010 (loi dite anti-burqa qui interdit la dissimulation du visage dans l'espace
publique) limitent l'exercice de la religion. L'État, à travers ces deux lois, s'immisce
fortement dans le domaine religieux. Elles sont donc contraires au principe de séparation tel

que le définit Jonathan Fox: pas de soutien de l'État pour la religion et pas de restrictions
de l'État concernant les pratiques religieuses. On peut bien sûr reprocher à cette définition
d'être calquée sur la compréhension et la pratique américaine de la séparation, mais elle a

le mérite de souligner que lorsque les États limitent les pratiques religieuses majoritaires, et
le plus souvent minoritaires, ils interviennent dans le domaine religieux et s'éloignent donc
de l'idée de séparation.
Ces quelques éléments montrent l'écart qu'il y a entre le discours sur la séparation et sa

nécessité et la réalité empirique de la plupart des pays où l'État et les religions sont encore liés

sur de nombreux points. Admettre cette distance permet de dépasser un certain fétichisme

contemporain de l'idée de séparation. Cela permet également de reconnaître la diversité,
la malléabilité et le changement des pratiques de laïcité qui se sont adaptées, et s'adaptent
encore, aux problèmes posé par la pluralité religieuse.

2. LES RACINES HISTORIQUES DES REGIMES DE LAÏCITÉ

Pour l'Europe et l'Amérique du Nord, la pluralité religieuse qu'a introduit la réforme «a

obligé les États à trouver des aménagements pour atténuer les discriminations religieuses et

favoriser la paix sociale» (Baubérot et Milot, 2011, p. 22)3. Les principes laïcs émergent suite
à un long processus durant lequel le politique s'émancipe de la religion, la souveraineté
politique se détache notamment de sa justification religieuse pour trouver son fondement dans
le peuple. Il faut toutefois noter que la laïcisation n'est ni un processus constant, ni linéaire

^
Si la pluralité religieuse a joué un rôle central en Europe et en Amérique du Nord, elle ne constitue toutefois pas un élément nécessaire

au développement de la laïcité, comme le montre le sociologue mexicain Roberto Blancarte (2009, p. 23): «la laïcité latino-américaine

[...] n'est pas le produit d'une pluralité religieuse qui existerait en dehors de l'Église catholique. [...] Il s'agit plutôt de la possibilité
d'instaurer un catholicisme sui generis, sans que l'Église, c'est-à-dire le clergé, utilise la force de l'État pour obliger les croyants à se

plier au modèle romain de catholicité».

40



SEES / RES > Dossier: Laïcité et pluralité religieuse: quels regards?

(elle peut s'arrêter durant certaines période ou régresser). De plus, la laïcisation aboutit à

des arrangements différents entre État et religion, notamment selon le nombre et la force
des minorités religieuses sur un certain territoire (pour l'Europe, voir l'étude comparative
de Madeley, 2003). Sur ce point, la comparaison entre la France et les États-Unis est instructive

car ces deux pays proclament la liberté religieuse durant le dernier tiers du XVIIIème
siècle dans des paysages religieux encore relativement homogène pour la France et avec une

pluralité installée pour les États-Unis. Les trajectoires de ces deux pays aboutissent à des

régimes de laïcité qui, s'ils se rapprochent sur certains points, divergent quant à la place de

la religion dans la société.

2.1. Les États-Unis

Lorsque les États-Unis deviennent un pays indépendant, la pluralité religieuse constitue déjà

un fait incontournable'. En 1776, on dénombre dix-sept grandes familles confessionnelles

réparties en plus de 3'200 congrégations (Finke et Strak, 1992, p. 25, cité par Froidevaux-
Metterie, 2009, p. 22). De plus, de nombreux colons installés en Nouvelle-Angleterre
avaient fui la Grande-Bretagne pour échapper à la persécution et au système de religion
établie. Le «désétablissement» de la religion apparait alors comme le principe conditionnant
la liberté religieuse. Ainsi, le premier amendement (1791) de la constitution américaine
proclame que le Congrès ne fera aucune loi dont le but serait d'établir une religion ou d'en
interdire le libre exercice.

Toutefois, aux États-Unis, cette séparation ne signifie pas la disparition de la religion de

l'espace public. Elle s'accompagne de références à Dieu, mais un Dieu déconnecté des Églises,
ainsi que de tout religieux confessionnel, même s'il comporte une coloration chrétienne
(Baubérot, 2005). Dès la fin des années 1960, Robert Bellah, sociologue américain, désigne

ce phénomène de religion civile7. L'idée de religion civile «symbolise l'ordre ultime de l'existence

dans lequel les valeurs républicaines prendront sens» (Bellah et Hammond, 1980, p.
12, ma traduction).

2.2 La France

En Europe et en particulier en France, si l'on analyse le dernier tiers du XVIIème siècle, la

situation religieuse diffère. Depuis des siècles, le christianisme est intimement lié aux
aristocraties. En France, il règne depuis 1500 ans une connivence intime entre le christianisme
et le pouvoir politique. En 1789, la Constituante vote la déclaration des droits de l'homme
et du citoyen et accepte l'article 10 qui énonce que «Nul ne doit être inquiété pour ses

opinions, même religieuses, pourvu que leur manifestation ne trouble pas l'ordre public établi

par les lois». L'Assemblée s'arroge également le droit de légiférer en matière religieuse pour
réformer le catholicisme. Ainsi Baubérot (2005) souligne qu'«[ajprès avoir légitimé
religieusement la monarchie, l'Église catholique doit légitimer le nouvel ordre révolutionnaire.

6 En 1776, on dénombre dix-sept grandes familles confessionnelles réparties en plus de 3'200 congrégations (Finke et Strak, 1992, p.
25, cité par Froidevaux-Metterie, 2009, p. 22).
Cette notion trouve son origine chez Rousseau qui explique la nécessité de cette religion civile dans le Contrat Social (1762): «Il
importe à l'Etat que chaque citoyen ait une religion qui lui fasse aimer ses devoirs; mais les dogmes de cette religion n'intéressent ni
l'Etat ni ses membres qu'autant que ces dogmes se rapportent à la morale, et aux devoirs que celui qui la professe est tenu de remplir
envers autrui.» (Rousseau, 1966, p. 178).

41



SEES / REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE > numéro 2 juin 2017

Pour cela, il faut l'obliger à se démocratiser, à ressembler à la Révolution elle-même [...].
Malgré la proclamation de la liberté religieuse, le catholicisme reste donc considéré comme
la religion de la nation. En effet, résultat des persécutions, et notamment de la Révocation
de l'Édit de Nantes (1685), la pluralité religieuse est très faible dans la France d'alors». Dans
le cas de la France, l'État a façonné une nouvelle identité nationale afin de créer une nation
moderne qu'il a voulu émanciper de l'emprise de la religion.

2.3. La Turquie

Mustafa Kemal Atatürk élabore un projet similaire durant sa présidence de la Turquie de

1923 à 1938 dans sa volonté de façonner une nouvelle identité nationale. Il met alors place

un vaste programme de modernisation et laïcisation (qui étaient souvent vu comme allant
de pair)'. Le choix pour la Turquie d'embrasser une laïcité assertive s'explique principalement

par l'opposition de l'élite réformiste à l'ancien régime ottoman dont le pouvoir était
basé sur l'alliance entre la monarchie et l'hégémonie de l'Islam. Étant donné la justification
que la religion avait fournie à l'ancien régime, pour l'élite républicaine, l'Islam constituait
une barrière à la modernisation. Elle a décidé en conséquence de délimiter la place de l'Islam
dans la société (Kuru, 2009, p. 204). On peut mentionner notamment qu'en 1926, le droit
islamique est remplacé par le droit civil suisse, le droit pénal italien et le droit commercial
allemand (Kuru, 2009, p. 220). En 1927, l'instruction religieuse est éliminée du programme
scolaire. En 1937, le principe de la laïcité est ajouté à la constitution (Kuru, 2009, p. 217).

2.4 L'Inde

Durant la première moitié du XXème siècle, le processus la laïcisation se développe
également en Inde et s'ancre dans la constitution du nouvel État. Le parti du Congrès, acteur
central de la lutte anticoloniale, demande l'indépendance au nom de tous les Indiens dans

une Inde britannique de plus en plus fréquemment en proie aux conflits entre population
hindoue et musulmane. Mohamed Ali Jinnah, leader de la Ligue musulmane, craint que la

population musulmane, environ 25 pourcents de la population de l'Inde britannique avant
la partition de 1947, ne soit constamment minorisée dans une Inde indépendante à majorité
hindoue (Indian Express 2015). En 1940, Jinnah avance la théorie des deux nations selon

laquelle les hindous et les musulmans du sous-continent, distincts par la langue, l'histoire
et la culture, constituent deux nations qui ont chacune droit à leur indépendance politique.
En 1947, la décolonisation des Indes britanniques donne naissance à deux États, l'Inde et le

Pakistan. La Partition provoque le plus important mouvement de population de l'histoire:
entre 1947 et 1958,10 à 15 millions de personnes se déplacent, partant vers l'est ou l'ouest

pour les musulmans qui veulent atteindre le Pakistan, alors composé de deux parties (le

Pakistan Occidental et le Pakistan Oriental, qui deviendra le Bangladesh en 1971) séparées

par plus de 1600 kilomètres de territoire indien; ou venant de l'est et l'ouest pour les hindous
et des Sikhs qui quittent ces deux territoires pour se rendre en Inde. Cependant, de très
nombreux musulmans choisissent de rester dans ce qui deviendra l'Inde après la Partition. En

1951, les musulmans représentent 9.8 pourcent de la population indienne (Indian Express
2015). Ils ont compté sur les promesses du parti du Congrès de créer un État pour tous les

^ «Laiklik» qui est le terme turc signifiant laïcité est d'ailleurs repris du français (Kuru, 2009, p. 204).

42



SEES / RES > Dossier: Laïcité et pluralité religieuse: quels regards?

Indiens, quel que soit leur religion.
Suite à la partition, des divergences apparaissent toutefois au sein du parti du Congrès.
Certains membres estiment que l'Inde doit devenir un pays pour les hindous puisque les

musulmans ont «reçu» le Pakistan. Une majorité des membres du parti continue pourtant à

défendre la nécessité de protéger les minorités. Cette majorité se reflète dans le point du vue
de l'assemblée constituante.
La constitution de l'Inde, entrée en vigueur en 1951, ne reconnait aucune religion d'État.
La liberté religieuse est garantie, ainsi que la liberté d'abjurer toute religion. Mais l'Inde
n'adopte pas pour autant une séparation stricte de l'État et de la religion. L'assemblée

constituante ne considère pas la religion comme une affaire purement privée ou personnelle,
mais comme faisant partie du domaine public et requérant l'implication et le contrôle de

l'État. L'État se doit ainsi de soutenir de manière impartiale les communautés religieuses. La
constitution reconnait les minorités religieuses et leur caractère distinct et égal.
Selon cette conception, il est attendu que l'État intervienne de diverses manières dans les

affaires religieuses (voir Mahajan, 2012, pp. 301-2). Il peut ainsi financer des institutions
éducatives appartenant à des communautés religieuses (en respectant une obligation
d'impartialité), ou offrir un subside pour certains pèlerinages, notamment pour les musulmans
indiens se rendant à la Mecque'. L'État peut aussi intervenir dans le fonctionnement d'institutions

socio-religieuses qui refusent d'accorder un statut égal à certains de leurs membres

ou aux membres d'autres religions. L'État interdit notamment les discriminations envers les

intouchables et impose de permettre à chacun, quelle que soit sa caste, de pénétrer dans les

temples hindous.
Cette adhésion à la laïcité sans recours à la séparation explique que les constituants aient
choisi de ne pas inscrire ce principe dans la constitution craignant que le terme soit trop
marqué par son usage dans les systèmes occidentaux. C'est seulement en 1976, une fois que
les spécificités de la pratique indienne de la laïcité sont bien établies, qu'un amendement
constitutionnel ajoute «laïc» aux adjectifs définissant la République indienne dans le

préambule de la constitution (Mahmood, 2006, p. 756).

3. LES MOYENS ET LES FINALITÉS DE LA LAÏCITÉ

Les quatre exemples présentés ci-dessus plaident pour une compréhension contextuelle de

la laïcité, c'est-à-dire, sans présupposer qu'il existerait une juste mise en œuvre du principe,
mais en reconnaissant les différentes expériences qui s'expliquent par le contexte historique,
politique, juridique et social dans lequel elles se sont développées. Ces exemples mettent
en évidence l'intérêt de la définition de Baubérot et Milot (2011, pp. 75 et ss) qui permet
d'embrasser les nombreuses formes de laïcité. Selon ces auteurs, elles partagent deux finalités

et deux moyens pour les réaliser.

> Les finalités sont la liberté de conscience (le droit de choisir la croyance que l'on veut
ou de n'en choisir aucune) et l'égalité entre tous les membres de la société (la garantie

9
Ce subside s'élève à environ 1800 dollars par personne et porte principalement sur le billet du vol Air India. Dans un jugement de

2012, la Cour suprême indienne a toutefois ordonner la cessation de ce subside d'ici à 2022 parce qu'il était inconstitutionnel et parce
qu'il était incohérent avec les enseignements du Coran selon lesquels le pèlerinage à la Mecque est obligatoire seulement pour ceux qui
peuvent supporter les frais de voyage, de nourriture, et de logement (Times of India, 2012).

43



SEES / REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE > numéro 2 juin 2017

de ne pas être traité différemment par la puissance publique en fonction des croyances
auxquelles chacun souscrit).

> Les moyens sont la séparation des religions et de l'État, d'une part, et la neutralité de

la puissance publique, de l'autre. «La neutralité est une exigence restrictive que l'État
doit s'imposer afin de ne favoriser ni gêner, directement ou indirectement, aucune
religion et aucune famille de pensée» (Baubérot et Milot, 2011, p. 78). La neutralité
est importante car l'État pourrait être séparé, mais pas neutre. Un état indépendant
des religions pourrait par exemple suspecter le manque de loyauté de certaines minorités

religieuses ou même opprimer toutes les religions (comme l'ont fait les régimes
communistes).

Selon l'importance donnée à l'un ou l'autre des quatre éléments, Baubérot et Milot (2011,

pp. 87-116) distinguent six idéaux-types: la laïcité séparatiste, autoritaire, anticléricale,
de foi civique, de reconnaissance et de collaboration. Chacun de ces modèles correspond
à des sociétés et situations historiques différentes mais l'idéal-type (concept qui vient de

Max Weber) ne correspond pas forcément à une forme existante de laïcité. Il a pour but
de permettre une catégorisation et une analyse des phénomènes. De plus, une société s'inscrit

rarement toute entière dans un seul modèle. Il peut y avoir une laïcité dominante à un
certain moment, qui comporte toutefois également des éléments d'autres types de laïcités

qui deviendront peut-être dominants pas la suite. Ainsi, la laïcité française concrète, si elle

peut parfois être anticléricale, voire autoritaire, pratique aussi, plus qu'occasionnellement,
la collaboration. Selon cette conception, il y a donc des régimes de laïcités en mouvement,
dont les aménagements sont régulièrement interpellés et appelés à s'adapter aux enjeux
politiques et sociaux.
Baubérot et Milot montrent également que s'il n'est pas possible d'évaluer une laïcité hors

contexte, on peut anticiper les risques auxquels les différents modèles sont confrontés. Ainsi,
une survalorisation des moyens (la séparation et la neutralité) tend à amplifier le poids
des contraintes publiques sur les individus et donc à menacer leur liberté de conscience. À

l'inverse, les modèles qui font primer les finalités au détriment des moyens sont tentés de

réintroduire le religieux comme interlocuteur privilégié du pouvoir politique. Le risque est
alors de fragiliser l'égalité entre les citoyens lorsque l'État sélectionne les convictions qu'il
reconnaît comme partenaires. En France, certains juristes, partisans du système d'Alsace

Moselle, souhaitent par exemple «une reconnaissance sélective accordant des avantages aux
religions qui [...], <renforce les valeurs communes>» (Baubérot, 2011, p. 154).
En guise de conclusion, il peut être utile d'anticiper une critique: à partir de la définition
proposée par Baubérot et Milot, si on excepte les théocraties explicites, la plupart des pays
du monde pratiquent l'une ou l'autre forme de laïcité. On peut alors s'interroger quant à

la valeur d'une définition si générale. Ne dissout-on pas finalement le concept en adoptant
une focale aussi large? Il me semble, au contraire, que définie de cette manière-là, l'idée de

laïcité offre un espace de dialogue et une zone de discussion flexible, libérée du faux idéal
de séparation.

44



SEES / RES > Dossier: Laïcité et pluralité religieuse: quels regards?

RÉFÉRENCES BIBLIOGRAPHIQUES

BAUBÉROT, Jean, «France et États-Unis. Deux modèles de séparation Églises-État», http://jeanbauberotlaicite.bIogspirit.com/
archive/2005/01/08/etats_unis_et_laicite.html, consulté le 9 janvier 2017.

BAUBÉROT, Jean et MILOT, Micheline, Laïcités sans frontières, Paris, Seuil, 2011.

BELLAH, Robert, N. et HAMMOND, Phillip, E., Varieties of Civil Religion, San Francisco, Harper & Row, 1980.

BLANCARTE, Roberto, «Laïcité au Mexique et en Amérique latine», Archives de sciences sociales des religions, vol. 146, 2009, pp.
17-40.

CHELINI-PONT, Blandine, «Laïcités française et américaine en miroir», Cahiers de la recherche sur les droits fondamentaux, vol. 4,

2005, pp. 107-118.

FINKE, Roger et STARK, Rodney, The Churching ofAmerica, 1776-1990, New Brunswick, Rutgers University Press, 1992.

FOX, Jonathan, «World Separation of religion and state into the 21st Century», Comparative Political Studies, vol. 39, n° 5, 2006,

pp. 537-569.

FROIDEVAUX-METTERIE, Camille, Politique et Religion aux États-Unis, Paris, La Découverte, 2009.

GHOSH, Abantika et SINGH, Vijaita, «Census: Hindu share dips below 80 %, Muslim share grows but slower», Indian Express, 14

janvier 2015.

KARAKAS, Cernai, «La laïcité turque peut-elle être un modèle?», Politique étrangère, vol. 3, 2007, pp. 561-573.

KURU, Ahmet T., Secularism and State Policies toward Religion: the United States, France and Turkey, Cambridge: Cambridge
University Press, 2009.

MADELEY, John, «A framework for comparative analysis of church-state relations in Europe», West European Politics, vol. 26, n° 1,

2003, pp. 23-50.

MAHAJAN, Gurpreet, «Religion and the Indian Constitution. Questions of Separation and Equality», in Rajeev

BHARGAVA (ed), Politics and Ethics of the Indian Constitution, New Delhi, Oxford University Press, 2012 (5ème edn), pp. 297-310.

MAHMOOD, Tahir, «Religion, Law, and Judiciary in Modern India», Brigham Young University Law Review, n° 3, 2006, pp. 755-
775.

ROUSSEAU, Jean-Jacques, Du Contrat Social, Paris, Garnier-Flammarion, 1966.

TIMES OF INDIA, «Abolish Haj subsidy in 10 years: Supreme Court to government», 5 septembre 2012.

ZOLLER, Élisabeth (éd), La conception américaine de la laïcité, Paris, Dalloz, 2005.

45



SEES / REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE > numéro 2 juin 2017


	Les formes multiples de la laïcité

