
Zeitschrift: Revue économique et sociale : bulletin de la Société d'Etudes
Economiques et Sociales

Herausgeber: Société d’Etudes Economiques et Sociales

Band: 75 (2017)

Heft: 2

Artikel: Pluralisme religieux : une longue histoire

Autor: Delbarre-Bärtschi, Sophie / Dahhaoui, Yann / Flückiger, Fabrice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-823283

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-823283
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PLURALISME RELIGIEUX: UNE LONGUE HISTOIRE'

Sophie Delbarre-Bärtschi
Site et Musée romains d'Avenches

sophie.delbarre@vd.ch

Yann Dahhaoui
Institut Religions, cultures, modernité

Université de Lausanne

yann.dahhaoui@unil.ch

Fabrice Flückiger
Institut d'histoire

Université de Neuchâtel

fabrice.flueck iger@unine.ch

Parcourant 1600 ans d'histoire, cet article porte sur les phénomènes de cohabitation et
d'exclusion liés aux croyances et à la pratique de la religion, durant l'Antiquité (auteure: Sophie
Delbarre-Bärtschi), le Moyen Âge (auteur: Yann Dahhaoui) et l'Epoque moderne (auteur: Fabrice

Flückiger). La question du pluralisme religieux est abordée sous différents angles - du droit à la

culture matérielle en passant par l'architecture - de manière à proposer une vue d'ensemble de
réalités complexes.

Mots-clés: cohabitation, exclusion, Réforme, Antiquité romaine, Moyen Âge, époque
moderne.

En octobre 2016, une table ronde intitulée «Plurialisme religieux: une longue histoire»
a été organisée par la Société d'histoire et d'archéologie du canton de Neuchâtel dans le

cadre des manifestations de Neuchàtoi. Réunissant Sophie Delbarre-Bärtschi, archéologue

spécialiste de l'époque romaine, Yann Dahhaoui, historien médiéviste, et Fabrice
Flückiger, historien moderniste, cette rencontre avait pour objectif de questionner, à partir
d'exemples historiques, le sujet très actuel de la cohabitation, au sein d'un espace commun,
d'individus ayant des croyances différentes. Les trois contributions qui forment cet article
montrent de quelles manières la religion structure la société à l'époque romaine (Sophie
Delbarre-Bärtschi), au Moyen Âge (Yann Dahhaoui) et à l'Époque moderne (Fabrice
Flückiger) et rendent compte des modalités de cohabitation entre différentes communau-

^
Article issu des contributions présentées lors de la table ronde «Pluralisme religieux: une longue histoire» organisée en octobre 2016

par la Société d'histoire et d'archéologie du canton de Neuchâtel dans le cadre de NeuchàToi 2016.

13



SEES / REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE > numéro 2 juin 2017

tés religieuses aux trois époques concernées. Enfin, le regard historique permet de faire
ressortir la manière dont la catégorie de «l'autre» s'est construite et a évolué au cours du

temps.

LE PLURALISME RELIGIEUX DANS L'ANTIQUITÉ ROMAINE
UNE RELIGION POLYTHÉISTE

Dans l'Antiquité, les traditions religieuses sont, dans l'ensemble, très différentes de ce que
nous connaissons aujourd'hui, car la majorité des peuples habitant le pourtour méditerranéen

et le nord des Alpes pratique une religion de type polythéiste. C'est le cas, notamment,
des Grecs, des Romains, des Égyptiens, des Étrusques ou encore des Gaulois et cela signifie
que chacun de leur panthéon est constitué d'une multitude de divinités. Appréhender les

religions de l'Antiquité se révèle alors particulièrement délicat puisque plus de 2000 ans

nous sépare de leurs pratiques, aujourd'hui complètement disparues.
Si l'on se concentre ici sur la religion romaine, il est important d'en donner tout d'abord
les grands principes. Il s'agit d'une religion non seulement polythéiste, mais également
qualifiée de ritualiste. Elle ne se caractérise pas par une croyance, une doctrine ou une
révélation, mais plutôt par l'exécution correcte d'une série d'obligations, de rites prescrits

qui doivent être accomplis sans rien négliger. Les devoirs religieux sont imposés à

un individu par sa naissance, donc par son statut social, et par son appartenance à une
communauté (cité, légion, corporation, quartier, famille, etc.). Les dieux vénérés sont en
effet différents d'une ville à l'autre, d'une corporation à l'autre ou d'une famille à l'autre.
Chaque communauté, publique ou privée, définit elle-même les divinités sous la protection
desquelles elle se place. Ce sont les responsables politiques pour une ville, les présidents
d'une communauté ou le pater familias (le père de famille), dans un cadre privé, qui fixe les

divinités que les membres doivent honorer. Dès l'assassinat de César, mais surtout à partir
de la mort du premier empereur, Auguste, en 14 apr. J.-C., l'habitude sera prise de diviniser
les princes défunts, puis les empereurs et leurs familles. On nomme cette pratique «le culte
impérial». De ce fait, au niveau de la communauté régie par Rome, donc l'Empire, les

dirigeants imposeront aux habitants du territoire d'offrir des sacrifices à la ville de Rome
et aux empereurs, symboles du pouvoir en place.
Si nous connaissons généralement quelques grands dieux de cette époque, souvent associés
à des dieux grecs aux attributions similaires, tels que Jupiter (Zeus), roi des dieux et dieu
du ciel, Neptune (Poséidon), dieu des mers et des océans, Vénus (Aphrodite), déesse de la
beauté et de l'amour ou encore Diane (Artémis), déesse de la chasse, par exemple, la notion
de divin est en fait omniprésente dans la vie des Romains. Chaque acte de la vie
quotidienne, chaque lieu est «habité» par des dieux ou des esprits à qui on doit le respect, auprès
de qui on cherche de la protection et pour lesquels on effectue toute une série de rituels,
gestes éphémères dont il ne reste que peu de traces aujourd'hui. On trouve par exemple les

dieux Lares ou les Pénates, divinités protectrices de la maison et de la famille, au cœur des

habitations, les Dieux Mânes, divinités souterraines sous la protection desquels on place
les défunts, mais aussi le dieu d'une source, d'un fleuve, d'un carrefour ou encore d'un col,
à l'image de Jupiter Poeninus qui avait son temple au col du Grand-Saint-Bernard.

14



SEES / RES > Dossier: Laïcité el pluralité religieuse: quels regards?

La religion dans l'empire

L'Empire romain comprend dans son extension maximale un territoire immense, allant de

la Grande-Bretagne au Nord de l'Afrique et du Portugal à la Syrie. Administré par Rome,
l'Empire sera divisé en provinces, elles-mêmes composées de cités (un chef-lieu et son
territoire). Il se caractérise par la possibilité pour ses habitants de circuler librement à l'intérieur
du territoire, par une monnaie unique et par deux langues officielles, le latin et le grec. La

majorité de l'Empire est constituée de régions annexées au fil des siècles, certains sous la

République déjà, telles que les Gaules, et habité par des peuples appartenant à l'origine à

d'autres cultures, qui se sont «romanisées» suite à la conquête. Cette assimilation entre
peuple romain et traditions indigènes s'observe également dans le domaine de la religion.
Comme nous l'avons vu, chaque communauté est libre de choisir les dieux qu'elle souhaite
vénérer. Si le culte impérial est imposé à tous, chaque région, chaque ville, chaque groupe
d'individus peut décider de son panthéon. De ce fait, une pérennité des religions indigènes,
elles-aussi polythéistes, est observée, cohabitant sans difficulté avec les divinités romaines.

Lieux de culte dans la ville

À l'intérieur d'une ville, de nombreux lieux de cultes peuvent coexister. Le temple principal
se trouve généralement sur le forum, grande place située au cœur de la ville et composée
d'une partie publique avec son marché couvert (basilique) et la salle de réunion politique
(curie), mais aussi d'une partie sacrée réservée à un temple, le plus souvent dédié au culte

impérial. D'autres sanctuaires, consacrés à toutes sortes de divinités, peuvent prendre place

tant à l'intérieur qu'à l'extérieur des murs de la ville. Dans la ville d'Aventicum (Avenches,

VD) par exemple, capitale du territoire des Helvètes qui s'étendait à l'époque romaine du
lac de Constance au lac Léman, un quartier entier de l'agglomération situé entre l'amphithéâtre

et le théâtre compte au moins sept temples. Au-delà de la multitude des édifices de

culte, la diversité des croyances auxquelles ils semblent associés est frappante. En effet,
grâce notamment à la forme architecturale de ces bâtiments, nous observons que certains

présentent le plan type des temples romains, qui étaient donc probablement dédiés à des

divinités romaines, alors que les autres sont construits selon des modèles architecturaux
gallo-romains, les fana, reconnaissables à leur pièce centrale (carrée ou circulaire), entourée
d'un déambulatoire. Si l'on ignore généralement à quelles divinités ces édifices étaient consacrés,

l'association de temples des deux types dans un même lieu et à une même époque atteste

que le panthéon local comprenait aussi bien des divinités romaines que gauloises. Quelques
inscriptions, découvertes à Avenches notamment, appuient cet état de fait, en mentionnant
non seulement des dieux de tradition celtique, telle la déesse Aventia, probable divinité d'une
source qui a donné son nom à la ville d'Aventicum, mais aussi des noms de dieux mi-romains
et mi-gaulois. C'est le cas de Mars Caturix, dieu romain de la guerre assimilé à Caturix,
protecteur des guerriers gaulois, ou encore de Mercure Cissonius, dieu romain du commerce et
du voyage associé au protecteur des chars et des transports gaulois (fig. 1

15



SEES / REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE > numéro 2 juin 2017

Fig. 1 Autel dédié à Mercure Cissonius, Avettcbes (VD).

Photo Site et Musée romains d'Avenches

Les cultes domestiques
À l'intérieur de chaque maison se trouve un autel domestique, appelé laraire, comprenant
les divinités honorées par la famille. Matérialisé par un meuble renfermant des statuettes
représentant les dieux vénérés, il prend place au cœur de la demeure. Souvent composés
de quelques dieux «gréco-romains», les ensembles de statuettes mis au jour, notamment
celui découvert dans la villa de Vallon (FR), mettent parfois en lumière la diversité que
peut prendre le choix des dieux du foyer. À Vallon en effet, une quinzaine de statuettes a

été retrouvée comprenant d'une part quelques divinités gréco-romaines (Amour, Apollon,
Diane, Fortune, Hercule, Mars, Mercure), mais aussi des dieux celtiques (un ours et un
taureau à trois cornes) et des divinités égyptiennes (Isis-Fortune et son fils Harpocrate).
Dans un autre registre, trois statuettes mises au jour à Nyon, représentant uniquement des

dieux romains (Apollon, Vénus et Hécate), offrent la particularité stylistique d'avoir été

fabriquées en Bulgarie actuelle, au bord de la Mer Noire. Cette découverte met en lumière

l'importance des «dieux de la maison» que l'on emporte avec soi lorsque l'on s'installe dans

une autre région.

16



SEES / RES > Dossier: Laïcité et pluralité religieuse: quels regards?

Assimilation d'autres religions
Les commerçants et autres soldats, se déplaçant constamment d'un bout à l'autre de l'Empire,

participeront à l'introduction et au développement de religions orientales dans toutes
les provinces. C'est ainsi que les dieux Isis, Mithra, Orphée ou Sabazios (fig. 2) occupent
une place importante dans le paysage religieux de l'époque. Souvent caractérisés par des

cultes dit «à mystères», c'est-à-dire nécessitant une initiation, ces dieux se retrouvent
fréquemment sous forme de représentations figurées (sculptures, peintures, mosaïques, etc.),
mais également lorsque des objets en lien avec leurs liturgies sont mis au jour ou parfois
lors de la découverte de lieux de cultes, tels que les mithraea, édifices consacrés au dieu
Mithra. Sur le territoire suisse actuel, deux mithraea sont connus à ce jour, l'un découvert
à Orbe et l'autre à Martigny, et de nombreux objets et représentations en rapport avec des

cultes orientaux sont attestés. Mentionnons par exemple une main votive caractéristique
du culte de Sabazios provenant d'Avenches, un bas-relief représentant le dieu égyptien
Anubis (fig. 3) ou encore un sistre en bronze, objet rituel du culte d'Isis, tous deux mis au
jour à Lausanne-Vidy.

Fig. 2 Main votive en bronze destinée au culte du dieu Sabazios, Avenches (VD).

Site et Musée romains d'Avenches, photo NVP3D

17



SEES / REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE > numéro 2 juin 2017

Fig. 3 Reliefen terre cuite représentant le dieu égyptien Anubis, Lausanne-Vidy (VD).

Photo Musée romain de Lausanne-Vidy

Parmi les cultes orientaux, les religions juives et chrétiennes se diffusent également à l'époque
romaine. De tradition monothéiste et prônant une vérité unique, ces religions se basent sur
des notions opposées à celles des cultes mentionnés jusqu'ici. Les fidèles se heurteront de

ce fait à des difficultés d'intégration dans le monde romain, se trouvant dans l'impossibilité
de respecter les seules obligations imposées par le pouvoir en place, vénérer Rome et

le culte impérial. Dès le début du 4e siècle cependant, l'empereur Constantin reconnaîtra
officiellement la religion chrétienne et se convertira au christianisme. Le paysage religieux
évoluera dès cette période vers une généralisation des religions monothéistes, tendance qui
se poursuivra jusqu'au Moyen Âge.

LE PLURALISME RELIGIEUX AU MOYEN ÂGE

Étudier le pluralisme religieux au Moyen Âge requiert le sens de la nuance. Pour rendre

compte des rapports que les religions entretiennent entre elles, il est en effet nécessaire de

renoncer aussi bien au modèle angéliste de la «tolérance» qu'à celui du «choc des civilisations».

Convertir, décrédibiliser et stigmatiser

Personne ne niera que l'assurance des partisans de chaque religion de détenir la vérité et
d'être les seuls interprètes et instruments de la volonté divine conduit, tout au long du

18



SEES / RES > Dossier: Loïcifé et pluralité religieuse: quels regards?

Moyen Âge, à des entreprises plus ou moins ambitieuses de conversion de ceux que l'on qualifie

alors d'infidèles, de mécréants, d'idolâtres, d'hérétiques ou de schismatiques. L'espoir
est que les armes de l'argumentation théologique (parfois nourrie de la lecture des textes
sacrés des autres), de la prédication (à laquelle certaines minorités sont forcées d'assister) ou
de la guerre (la croisade ou le jihad) parviennent à persuader l'autre qu'il est dans l'erreur et
à le ramener dans la lumière divine. Seul le converti peut en effet - bien que la sincérité de sa

conversion soit périodiquement mise en doute - espérer le Salut.

Pour décrédibiliser la religion de l'autre, on recourt à différentes stratégies qui vont de la

dérision à la terreur. Ceux que les autres reconnaissent comme prophètes sont transformés

en tricksters rusés et sournois qui profitent de la crédulité de leurs contemporains. Selon la

tradition des Toledotb Yesku (vie de Jésus selon les juifs), Jésus, fils d'une Marie menstruante
et de son voisin, aurait été un vaurien qui aurait opéré des miracles après avoir mémorisé le

nom ineffable de Dieu gravé dans le Temple de Jérusalem. Seule l'intervention de Judas, qui
l'aurait souillé de son urine ou de son sperme (selon les versions), aurait annulé ses pouvoirs.
Mahomet, selon certains récits chrétiens, aurait été formé par un moine arien (hérétique,
donc). Il aurait fait croire à son élection divine par des mises en scène grossières de miracles.
Il aurait fait passer pour révélé le Coran apparu entre les cornes d'une vache, alors même

qu'il aurait lui-même placé le texte sur la tête du bovidé, ou fait croire à son inspiration par
le saint Esprit en laissant une colombe picorer du pain qu'il aurait préalablement caché dans

son oreille. On fait aussi circuler sur le compte des fidèles d'autres religions les rumeurs les

plus horribles. Les juifs, en particulier, servent fréquemment de boucs émissaires. Tandis que
la Grande Peste progresse depuis l'Italie en direction du Nord, ils sont accusés de participer à

la propagation de la maladie en empoisonnant les puits. Périodiquement, le bruit court qu'ils
rejouent rituellement la Passion du Christ en choisissant pour victime un enfant chrétien.
Ces rumeurs aboutissent parfois à de véritables pogroms, comme au château de Chillon, en
1348. Parfois, les autorités religieuses se divisent sur le crédit à leur prêter. Dans l'affaire de

la mort de Simon de Trente, en 1475, l'évêque du lieu accuse les juifs de la ville et hâte leur
exécution, contre l'avis du commissaire apostolique, délégué par le pape, qui dénonce les

vices de procédure et réclame la clémence.

Le droit au service d'une cohabitation pacifique

Les relations entre les différentes religions ne prennent cependant pas toujours la forme
du conflit et de la polémique. Dans plusieurs régions du monde, les fidèles de différentes

religions se côtoient et cohabitent au quotidien. Sur ce plan, l'exemple du territoire de la
Suisse actuelle n'est probablement pas le plus parlant. Ici, la diversité religieuse se résume

aux modestes communautés juives implantées tardivement (à partir du XHIe siècle) dans
les villes. La Terre sainte ou l'Espagne, où les rapports de force entre pouvoirs chrétiens et
musulmans évoluent considérablement au cours du Moyen Âge, l'Inde aussi, où se côtoient
hindous et moines bouddhistes, puis hindous et musulmans, constituent des observatoires
mieux documentés et mieux étudiés. Dans ces régions, les autorités politiques s'efforcent
d'attribuer un statut juridique aux minorités religieuses - parfois issues d'anciennes majorités

religieuses - afin de parvenir à une convivence sinon pacifique, du moins réglée.
La réflexion des juristes porte sur toutes les occasions dans lesquelles les communautés
majoritaires et minoritaires sont amenées à interagir. Les fidèles des minorités religieuses, tout

19



SEES / REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE > numéro 2 juin 2017

d'abord, peuvent-ils habiter le même espace que ceux de la religion majoritaire, doivent-il
être regroupés dans un quartier séparé à l'intérieur du tissu urbain ou être exilés hors des

murs de la ville? Ici, l'initiative des pouvoirs urbains ne se distingue pas toujours facilement
des nécessités cultuelles (vie à proximité d'un lieu de culte ou des lieux d'abattage rituel).
Les solutions adoptées localement diffèrent les unes des autres. Rappelons au passage que le

ghetto - quartier muré fermé par des portes et des grilles - n'est pas une réalité médiévale:
le plus ancien d'entre eux, celui de Venise, est construit en 1516. Jusqu'à quel point peut-on
laisser aux minorités religieuses leur liberté de culte? Dans la réglementation, l'interdiction
du prosélytisme et du port des signes religieux revient régulièrement, mais d'autres détails

comme le son des cloches de l'église en terre musulmane, par exemple, peuvent aussi être
soumis au contrôle. Faut-il laisser la minorité juger ses fidèles en matière de religion? Dans
le royaume d'Aragon, par exemple, le règlement des conflits et différends internes aux
communautés juives (aljamas) est laissé à un juge juif, nommé par le roi et chargé d'appliquer

la Halakha. Faut-il imposer aux fidèles des minorités religieuses le port d'une pièce de

vêtement qui les distinguent à l'œil nu? L'exemple de la rouelle, imposée par saint Louis aux
juifs de son royaume, est bien connu; on peut également citer celui du zunnar, ceinture de

couleur différente de celle du costume, imposée aux dhimmis («gens du Livre», c'est-à-dire

juifs et chrétiens) de Syrie. Un fidèle peut-il manger de la nourriture sacrifiée suivant le rite
d'une autre religion? Le droit islamique examine les cas les plus divers - bête possédée en

commun par un dhimmi et un musulman, berger chrétien au service d'un musulman, pénurie

de viande - afin de distinguer ce qui est strictement interdit (harâm) de ce qui est licite;
dans la plupart des cas, les ulémas concluent à la licéité au profit de la convivialité. Le fidèle
d'une religion doit-il retourner la salutation d'un fidèle d'une autre religion et, dans ce cas,
quelle formule doit-il utiliser? Cette question fait très tôt l'objet de débats chez les juristes
islamiques. Certains ulémas se prononcent pour une même réponse au salut du musulman
et du dhimmi-, d'autres, en revanche, s'appuyant sur d'autres hadiz, prônent une distinction
stricte des formules. Peut-on parler, à propos de l'ensemble de ces règles, de «tolérance»
à l'égard des minorités religieuses? Certes, en leur accordant un statut, les autorités de la

religion majoritaire leur reconnaissent également des droits. Il ne faut toutefois pas perdre
de vue le fait que la plupart de ces mesures visent au moins autant à protéger la religion
majoritaire de toute atteinte et contre les menaces internes que les religions minoritaires sont
susceptibles de faire peser sur elle.

Tolérance?

Le Moyen Âge a-t-il été une période d'intolérance ou de tolérance des religions les unes à

l'égard des autres? Répondre à cette question implique nécessairement des généralisations
abusives. Nous l'avons vu, les rapports entre les religions monothéistes ne sont pas toujours
exempts de violence, mais ils ne se jouent pas non plus toujours sur le mode du conflit. Sur

ce sujet, comme sur tant d'autres, la diversité des contextes et des rapports de force doit
être prise en compte. Au sein de la même religion, à la même époque, plusieurs autorités

peuvent adopter des positions très différentes sur la religion des autres. En témoignent la

place attribuée aux minorités religieuses dans le tissu urbain, les différents avis de droit sur
les interactions entre majorité et minorités religieuses, mais aussi les dissensions entre autorités

d'une même religion sur l'attitude à adopter à l'égard des fidèles d'une autre religion.

20



SEES / RES > Dossier: Laïcité et pluralité religieuse: quels regards?

LE PLURALISME RELIGIEUX AU TEMPS DE LA RÉFORME

En Europe, l'époque moderne est celle de la division religieuse. Suite au succès des idées

de Martin Luther et d'Ulrich Zwingli dans les années 1520, la Chrétienté est traversée par
une fracture sans précédent depuis le Grand Schisme de 1054. L'histoire du pluralisme
religieux aux XVIe-XVIIe siècles est celle de l'émergence de confessions chrétiennes distinctes

qui se consolident à partir des années 1550 pour devenir l'Église catholique et les Églises

protestantes, détruisant l'idéal de la christianitas médiévale structurée autour du Pape et de

l'Empereur, idéal déjà mis à mal par la montée en puissance des États territoriaux.

La fin de l'unité chrétienne occidentale
Si la Réforme n'a jamais formé un bloc homogène, ses courants luthériens, zwingliens, puis
calvinistes partagent un socle commun, visible dans la gravure reproduite ici (fig. 4). La

puissance de l'Église romaine - symbolisée par les clefs de saint Pierre, la tiare papale et les

cardinaux et évêques qui tentent de faire pencher la balance en leur faveur - est bien peu
de chose face à la Bible, incarnation de la Parole de Dieu autour de laquelle se rassemblent
des réformateurs qui ne reconnaissent que le Christ comme chef de l'Église. Le retour à la
Parole de Dieu est au cœur de la Réforme, qui veut retrouver l'Église primitive, opposée à

une institution qui se serait détournée de sa mission et aurait trahi le Christ. Le commerce
des indulgences dénoncé par Luther dès 1517 symbolise pour beaucoup le dévoiement d'une
Église romaine obsédée par le profit matériel et la puissance sur Terre.
Pour des raisons complexes, où se mêlent recherche du Salut, tensions entre États, influence
de l'humanisme et convergence entre idéaux politiques et pensée réformée, la Réforme
n'a pas connu le sort de nombreux mouvements de rénovation de l'Église écrasés comme
hérétiques ou absorbés par l'institution. Soutenus par des gouvernements de villes et des

princes puissants, les réformateurs autour de Luther et Zwingli parviennent dès les années

1515-1525 à convertir des territoires entiers. La division religieuse lézarde alors la société
dans des proportions inédites. Les minorités réformées sont très vite bien plus importantes
que n'avaient pu l'être une communauté juive ou les membres d'une secte schismatique: c'est
désormais le concitoyen qui devient l'Autre. Territoires catholiques et pays protestants
commencent à se distinguer, mitant la tunique jusque-là unie de la Chrétienté médiévale. Pour
nombre de principautés ou de républiques se pose la question de la tolérance de confessions
différentes en leur sein et de la cohabitation avec des États voisins ayant institutionnalisé
l'«hérésie». Mettant un terme à la Guerre de Trente Ans, le traité de Westphalie de 1648

acte la fin du rêve d'une Chrétienté unie sous le signe de Rome, sans que la Réforme n'ait pu
s'imposer comme nouvelle norme commune.

21



SEES / REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE > numéro 2 juin 2017

rtmmm

Mis Uytt tuj Lm Itir Ci
vat moiju Jörn Jt moeJt
JiH-eßer leimt **fi-t fia
lai T h.mit _•( l"Tî_

C alvisiu JLiot m Jott im ortrjloan
Door tji-Mt «uitif Jir GoUiljbi loiLon :
jfnJtil Jf irofit wo cletuj gordiicn
if Uift Jtnuui&u unifin kamt vlottkmjL Irilfi iroi. iJ t-„r S -il y*

Mi Cittitroers Jù tnoo^tfchoolvn Iruijnt

Fig. 4 Gravure illustrant le principe réformé de la primauté des Écritures, tirée de Collection Michel Hennin.

Estampes relatives à l'Histoire de France, t. 10, période 1590-1592, Bibliothèque nationale de France - Gallica.

Des manières divergentes d'accéder au salut
D'emblée, les divergences sur la manière de sauver son âme marquent la cité. Comment se

positionner face à la dénonciation du culte des saints par les réformateurs, qui ne
reconnaissent aucun autre médiateur que le Christ, alors que les fidèles cherchaient depuis
longtemps aide et réconfort dans la prière à la Vierge ou au saint patron de leur ville? Pourquoi
continuer à se confesser auprès d'un prêtre ou prier pour les défunts si le clergé n'est composé

que d'hommes sans pouvoirs particuliers, et que le Purgatoire n'existe pas? Comment

accepter que certains refusent la communion sous prétexte que le sacrifice eucharistique
serait une imposture et une insulte au Christ mort sur la Croix pour sauver l'humanité?
Les réponses des réformateurs à la demande de Salut marquent directement l'espace
commun. Par exemple, si Luther considère que certaines images peuvent servir à l'édification,
Zwingli et surtout Calvin les dénoncent comme autant de supports d'idolâtrie. À Zurich, à

Berne, à Nuremberg et dans bien d'autres cités réformées, les conseils font retirer les images
des églises et des rues (fig. 5). En Suisse, dans le sud de l'Allemagne et dans les régions protestantes

de France, la commémoration de la Cène remplace le sacrifice eucharistique, entraînant

la destruction des autels. Les cités fidèles à l'Église romaine exacerbent au contraire

22



SEES / RES > Dossier: Laïcité et pluralité religieuse: quels regards?

une sacralité de l'espace qui multiplie les statues de saints, les croix et les chapelles, dessinant

une topographie jalonnée de marqueurs de catholicité. Encerclée dès 1536 par les possessions

bernoises réformées, Fribourg traduit ainsi son attachement à la cause catholique par
la multiplication des images saintes ou l'accueil de fondations monastiques, et bientôt, des

jésuites. Ces politiques ont laissé des traces jusqu'à nos jours: franchir la frontière actuelle

entre le canton de Berne et le canton de Fribourg, c'est aussi passer d'un espace dépourvu
de signes religieux à un paysage rythmé par les croix et les chapelles dédiées à la Vierge et

aux saints, et où pèlerinages et processions continuent à faire exister les itinéraires du sacré

disparus des terres protestantes.

Fig. 5 Le retrait des images dans les églises à Zurich, tiré de la copie illustrée par Heinrich Thomann

de l'Histoire de la Réformation de Bullinger, 1605, Zentralbibliothek Zürich, ms. B 316.

Affrontements et cohabitations
La fracture religieuse bouleverse donc les sociétés et entraîne de graves tensions. Ruptures
ostentatoires du jeûne ou perturbation des processions par les réformés, sonnerie des

cloches rendant inaudible le sermon de la part des catholiques sont monnaie courante, et
de violentes rixes opposent parfois partisans et adversaires de la nouvelle foi. Lorsque les

États s'en mêlent et que la certitude de défendre la «vraie foi» l'emporte sur le souci de

préserver la paix, l'affrontement devient guerre de religion. En France, du massacre de Vassy
en 1562 jusqu'à la proclamation de l'édit de Nantes en 1598, la violence fait rage. Dans le

Saint-Empire, des conflits armés opposent princes protestants et seigneurs catholiques tout
au long du XVIe siècle. Et lorsque les armes se taisent, c'est le prince ou le conseil de ville
qui décident de la religion des sujets, selon le principe cujus regio ejus religio (à chaque ter-

23



SEES / REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE > numéro 2 juin 2017

ritoire la religion de son prince) entériné dans l'Empire par la paix d'Augsbourg de 1555.

L'implantation durable de la Réforme dans des États aussi puissants que la Saxe électorale

ou la Hesse, ainsi que le ralliement de nombreux nobles français à la nouvelle foi rendent
illusoire la restauration de l'unité de la Chrétienté. Si la réalité des forces en présence interdit

d'envisager la victoire immédiate d'une foi sur l'autre, la tolérance n'est acceptée que
parce qu'elle est jugée temporaire: les contemporains ne peuvent imaginer la coexistence

pérenne de deux confessions chrétiennes, car la certitude héritée du Moyen Âge qu'il ne

peut exister qu'une seule Vérité marque aussi la pensée religieuse de l'époque moderne.
Dans leur désir d'unité, les catholiques placent de grands espoirs dans un concile qui
s'ouvre finalement à Trente en 1545, alors que les protestants se disent persuadés que
tous les chrétiens finiront par reconnaître la seule autorité de la Bible. Et la plupart des

États, une fois leur choix arrêté, n'entendent pas laisser libre cours à une foi concurrente:
Berne réprime la résistance catholique à la Réforme dans l'Oberland, Zurich poursuit avec
acharnement les anabaptistes.
Cependant, lorsqu'aucun des deux camps ne parvient à l'emporter de manière décisive, la

nécessité d'organiser la cohabitation s'impose. Avant que la France ne connaisse la Saint-

Barthélemy (1572), le chancelier Michel de l'Hospital affirmait qu'être un bon citoyen
ne signifiait pas forcément partager la foi du Roi. Ce principe fait école. Au sein de villes
abritant une importante communauté protestante, les citoyens signent des pactes d'amitié
où ils jurent vouloir servir le bien commun dans la concorde et en dépit de leurs différences

religieuses. Amitié et fraternité restent longtemps un leitmotiv des cités impériales confrontées

à la division religieuse, et cet attachement à la paix est particulièrement sensible dans

l'Ancienne Confédération helvétique.

La confédération helvétique, un cas particulier?

Divisés dès 1529 entre le camp reformé mené par Berne et Zurich et les cantons fidèles à

Rome groupés autour de Lucerne et Fribourg, les États du Corps helvétique doivent composer

en vue de préserver les alliances qui ont assuré leur autonomie. Dans un premier temps,
les cantons suisses appliquent tout naturellement ce qu'ils jugent être les principes du bon

gouvernement à la question religieuse. À Zurich, l'abolition de la messe est décidée lors
d'un vote des conseils en 1525; les communes grisonnes choisissent leur foi par le recours
au scrutin majoritaire et, en 1530, la cité alliée de Neuchâtel décide de passer à la Réforme

par 18 voix d'avance. C'est encore le vote qui départage réformateurs et catholiques dans
les possessions communes où catholiques et protestants se partagent la souveraineté, comme
à Orbe, Grandson ou Muri. L'évolution du paysage confessionnel helvétique est donc marquée

par l'idéal du bon gouvernement s'incarnant dans le collectif et non dans un homme
seul. Appliqué à l'ensemble de la Confédération, le système montre certes ses limites: la

majorité catholique échoue à imposer son choix aux cantons réformés, qui lui opposent un
argument que l'on retrouve dans la protestation des États réformés du Saint-Empire à Spire
en 1529: il n'est pas licite de forcer les consciences, et même une majorité forte en faveur de

l'Église romaine ne saurait contraindre les partisans de la Réforme à renier leur foi.
La Confédération n'a pas connu de guerres de religion comparables à celle qui ont ravagé la

France ou le Saint-Empire. Les cantons suisses ont été tentés de solder le différend religieux
par les armes, mais de manière significative, la majorité catholique renonce à imposer le

24



SEES / RES > Dossier: Laïcité et pluralité religieuse: quels regards?

retour de la messe à Zurich et Berne après sa victoire sur les réformés à Kappel (1531). Les

traités signés au sortir des guerres de 1529 et 1531 entérinent la possibilité pour chaque canton

de décider de sa foi et organisent le choix de religion dans les possessions communes. Les

Confédérés savent alors que rompre leurs alliances entraînerait probablement la fin de leurs
libertés et leur réintégration au sein de l'Empire, alors que la Confédération venait, en 1499,
de s'affranchir des institutions impériales. Réunis par delà leurs divergences sur le Salut par
une même conception du bon gouvernement et par la volonté de protéger leur autonomie,
les cantons suisses expérimentent alors les possibilités de faire cité dans une situation de fin
de l'unité religieuse, et écrivent ainsi le prélude à la séparation de la communauté civique et
de la communauté de foi.

RÉFÉRENCES BIBLIOGRAPHIQUES

AGUSTONI, Clara, DELBARRE-BÄRTSCHI, Sophie, MEYLAN KRAUSE, Marie-France, PRESSET, Olivier, Partout chez soil Migra-
tions et intégrations dans l'Empire romain, Avenches, 2016.

BEDOUELLE, Guy, La réforme du catholicisme (1480-1620), Paris, Cerf, 2002.

BLICKLE, Peter, Gemeindereformation: Die Menschen des 16. Jahrhunderts auf dem Weg zum Heil, Munich, Oldenbourg, 1985.

BOISSELLIER, Sphéna, TOLAN, John (dir.), La cohabitation religieuse dans les villes européennes, Xe-XVe siècles Religious
cohabitation in European towns (10th-lSth centuries), Turnhout, Brepols, 2014 (Série: Religion and Law in Medieval Christian and

Muslim Societies, 3).

CALABI, Donatella, GAVIANO, Marie-Pierre, «Les quartiers juifs en Italie entre XVe et XVIIe siècle. Quelques hypothèses de

travail», Annales. Histoire, sciences sociales, vol. 52/4, 1997, pp. 777-797.

CAMPI, Emidio et BURNETT, Amy Nelson (dir.), A Companion to the Swiss Reformation, Leyde, E.J. Brill, 2016.

CHRISTIN, Olivier, Confesser sa foi: conflits confessionnels et identités religieuses dans l'Europe moderne, Seyssel, Champ Vallon,
2009.

DELUMEAU, Jean, Le catholicisme de Luther à Voltaire, Paris, PUF, 1972 (nombreuses rééditions).

ESPOSITO, Anna, QUAGLIONI, Diego (dir.), Processi contro gli Ebrei di Trento (1475-1478), Padova, CEDAM, 1990-2008.

KAUFMANN, Thomas, Histoire de la Réformation, Genève, Labor et Fides, 2014.

KLUETING, Edeltraud, «Quis fuerit Machometus? Mohammed im lateinischen Mittelalter (11.-13. Jahrhundert)», Archiv für
Kulturgeschichte, vol. 90/2, 2008, pp. 283-306.

MEERSON, Michael, SCHÄFER, Peter (éd. et trad.), DEUTSCH, Yaacov (collab.), «Toledot Yeshu»: The life story ofJesus: two
volumes and database, Tübingen, Mohr Siebeck, 2014 (Texts and studies in ancient Judaism, 159).

MOREROD, Jean-Daniel, «La maison de Savoie et les Juifs en Suisse romande à la fin du Moyen Âge», in: ELIKAN, Marc, WISARD,
François (éd.), Judaïsme: identités et histoires, Lausanne, Association Arches, 1995, pp. 65-79 Equinoxe, vol. 13).

REINHARD, Wolfgang, Glaube und Macht: Kirche und Politik im Zeitalter der Konfessionalisierung, Fribourg-en-Brisgau, Herder,
2004.

RUBIN, Miri, Gentile tales: the narrative assault on late medieval Jews, New Haven, London, Yale University Press, 1999.

SCHEID, John, La religion des Romains, 2010, Paris

SCHILLING, Heinz, Martin Luther. Rebell in einer Zeit des Umbruchs, Munich, C. H. Beck, 2012.

25



SEES / REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE > numéro 2 juin 2017

SOUSSEN, Claire, «La justice royale et les juifs dans l'espace aragonais: quels enjeux?», Le Moyen Âge. Revue d'histoire et de philologie,

CXVIII/2,2002, pp. 411-432.

STEPHENS, W. Peter, Zwingli le théologien, Genève, Labor et Fides, 1999 (première édition, 1986).

TOLAN, John, Les Sarrasins: l'Islam dans l'imaginaire européen au Moyen Âge, Paris, Aubier, 2003 (Édition de poche: Paris,
Flammarion, 2006).


	Pluralisme religieux : une longue histoire

