Zeitschrift: Revue économique et sociale : bulletin de la Société d'Etudes
Economiques et Sociales

Herausgeber: Société d’Etudes Economiques et Sociales

Band: 71 (2013)

Heft: 2

Artikel: Le tango, un réle possible dans la prévention de la violence sexuelle
Autor: Papart, Jean-Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-390953

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-390953
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE TANGO, UN ROLE POSSIBLE DANS
A PREVENTION DE LA VIOLENCE SEXUELLE

JEAN-PIERRE PAPART
Conseiller santé, Terre des hommes, Lausanne
jeanpierre.papart@tdh.ch

L'article émet 'hypothése de l'intérét du tango comme pratique psychosociale de promo-
tion de la bientraitance et de prévention de la violence sexuelle. Un paralléle est envisagé entre
conversation et fango. Sont revisités brigvement les concepts d'agressivité, de violence et de
violence sexuelle. Enfin, I'auteur montre comment le tango, en favorisant la reconnaissance des
émotions, chez soi et chez autrui, peut permettre un renforcement de la qualité des perceptions
émotionnelles et & ce titre représenter un possible moyen de prévention de la violence sexuelle.

Mots-clés: agressivité, violence, violence sexuelle, compétences sociales, tango.

A Marie, pour les tangos partagés

INTRODUCTION

Pas plus que la conversation, le tango ne devrait avoir de prétention thérapeutique. Pourtant,
il peut contribuer positivement a la santé si I’on comprend celle-ci non pas comme I’absence
de maladie mais bien comme la possibilité de faire le meilleur usage de nos capacités phy-
siques et psychiques. Nous espérons du physique qu’il nous donne force, souplesse, mobilité
et endurance, mais aussi absence de douleur et méme plaisir. Du psychique, nous atten-
dons d’autres compétences: cognitives (la pensée, la mémoire), intentionnelles (la volonté,
la concentration) et émotionnelles (la coordination intra et intersubjective) (Dumouchel
1999, Hayek 1952), mais aussi le désir et ’'absence de souffrance. Il existe aussi une boucle
rétroactive positive entre notre niveau de santé — physique et psychique - et notre affiliation
sociale (Papart 2006).

La conversation, I’échange de signes (principalement des phonémes mais non exclusive-
ment) entre humains, est un incontournable de notre existence (Papart & al. 2002). A P’ins-
tar de Iépouillage chez la plupart des primates non humains, les étres humains se bécotent
de paroles échangées assorties de gestes et autres mimiques d’expression émotionnelle. Leur
fonction est du méme ordre, un avantage au service de la protection de I'individu et de la
survie de I'espéce. Pour nos cousins les plus proches, les pan troglodytes (chimpanzé) et
paniscus (bonobo), cette fonction est d’assurer suffisamment la cohésion du groupe afin de
faire face collectivement aux prédateurs (agressivité interspécifique, c’est-dire entre especes);

121



SEES / REVUE ECONCMIQUE ET SOCIALE > numéro 2 juin 2013

pour nous, homo sapiens, pour désamorcer de maniére continue les risques liés a I’agressi-
vité entre humains (agressivité intraspécifique) (Papart & al. 1995).

Pour assurer efficacement leur fonction commune, épouillage et conversation doivent faire
preuve de performance, c’est-a-dire éveiller suffisamment fort et longtemps I'intérét du
récepteur. Si ’épouillage est par trop superficiel, il ne sera pas en mesure de favoriser aucune
décharge d’endorphines chez I'individu épouillé, susceptibles de le calmer et de le sécuriser,
en tout cas suffisamment pour mobiliser sa capacité de coopération. Si la conversation
manque de pertinence — d’a-propos — alors I’échange ne résistera pas longtemps a I'ennui de
I’interlocuteur, renvoyant rapidement le locuteur a sa solitude (Dessales 2000). Epouillage
et conversation doivent étre durablement performants. Corrélativement, leur inefficacité ne
permet pas de mobiliser suffisamment longtemps I’attention des congénéres. On peut sup-
poser que des singes inaptes a I’épouillage sont en quelque sorte «autistes», ce qui explique
leur isolement, a I'instar des étres humains affectés de symptomes déficitaires de la lignée
psychotique pour qui I'intégration conversationnelle est trés problématique parce que leurs
locuteurs n’y trouvent pas réellement leur compte (Papart 2004).

Le tango est né comme palliatif a I’absence relative du langage, ceci dans un espace géogra-
phique précis (le Rioplatense entre Buenos Aires et Montevideo) et @ un moment historique
précis (I’arrivée massive de réfugiés économiques en provenance d’Europe, d’Italie principa-
lement). Cette migration quasi exclusivement masculine, d’exploration longue quoique pré-
mices a une éventuelle réunification familiale ou du moins conjugale, a généré une demande
et donc une offre de services sexuels. Fin du XIXeéme siécle, Buenos Aires comptait plus
de 4000 bordels. Toutefois, vu les caractéristiques sociologiques de ces migrants mascu-
lins, la demande intersubjective de rencontre avec la femme dans ce qu’elle peut offrir en
terme d’écoute et de complicité a globalement dG prévaloir sur une demande exclusivement
sexuelle. La pauvreté linguistique de ces migrants — par rapport a I’espagnol et surtout a
I’argot Rioplatense, le lunfardo — a sans doute été pour beaucoup dans la création de cette
communication alternative inter-sexes qui a donné le tango.

Le tango s’est imposé comme une compétence communicationnelle, supplétive sinon com-
plémentaire a la parole, utile a ’art de I'oaristys. Car, c’est justement dans les prémices de
approche érotique qu’il est attendu que la langue fasse preuve du plus de délicatesse, de
précision sémantique, parce qu’elle doit a la fois atténuer la peur de ’inconnu chez I'autre
et susciter son désir, en somme gérer une compléte aporie. La force communicationnelle du
tango, c’est d’offrir en réalité plus que ne le pourrait la parole, quelle que soit la qualité de
celle-ci. Parce qu’il est vrai que déja ’échange de paroles s’accompagne nécessairement de
gestes mimétiques (quand deux personnes conversent, elles copient — inconsciemment — au
moins pour partie, leur attitude en général, leur position physique, leurs mimiques, au point
de ne plus différencier copieur et copié) et de correspondances émotionnelles (notre systéme
limbique intégre normalement la double compétence d’expression émotionnelle chez soi et
de reconnaissance des émotions chez autrui), la conversation déborde déja trés largement le
commerce de phonémes.

Le tango va radicalement plus loin. S’il fait I’économie de la parole — on ne parle pas quand
on «marche» le tango, on ne chantonne pas, on ne siffle pas, on évite méme de faire du
bruit avec les pieds —, le tango va articuler tous les autres stimulus susceptibles de mobi-
liser notre appareil moteur, sensoriel et émotionnel. Cette mobilisation conjointe de trois

122



SEES / RES > Autres articles

registres — moteur, sensoriel et émotionnel — accroit fortement les capacités de communi-
cation intersubjective. Elle renforce les compétences de perception que I'on peut se faire
d’autrui, de soi-méme et de son environnement. Ces compétences sont majeures tout au long
de I’existence et doivent a tous prix étre protégées, maintenues, voire développées. De nom-
breux contextes socio-réadaptatifs, voire médicaux, pourraient bénéficier de la culture du
tango. Mais spécifiquement, nous voudrions poser la question de I’efficacité de la pratique
du tango pour les jeunes et les grands adolescents dans le but de développer chez eux des
compétences susceptibles de faire barrage a la violence sexuelle, aussi bien pour I’agresseur
que pour la victime potentiels.

Pour ce faire, nous allons d’abord appréhender globalement la violence et I’agressivité pour
ensuite identifier ce qui est spécifiquement en question dans la violence sexuelle. Ensuite,
nous essayerons de concevoir la place que pourrait occuper dans le dispositif de prévention
de cette problématique I’activité psychosociale du tango.

1. LA VIOLENCE

Un point de départ incontournable est le fait que I"agressivité ne peut pas étre réduite a une
banale déperdition d’énergie, qui ne répondrait a aucune fonction biologique. Ce qui nous
permet de faire d’emblée I’économie du fantasme de I’éradication possible de la violence et
qui plus est de I’agressivité.

Notre réflexion est grandement redevable aux travaux de Konrad Lorenz sur I'agressivité et
la violence dans I’espéce humaine, qui lui valurent le prix Nobel de médecine 1973 (Lorenz
1969). Nous résumerons les principaux enseignements de sa recherche, vulgarisés dans
son livre L'agression — Une histoire naturelle du mal, en poursuivant la comparaison entre
Homo sapiens et les autres primates supérieurs.

Chez les primates supérieurs, I'agressivité a une double fonction, affective (au sens énoncé
plus haut - au premier paragraphe de I'introduction - de coordination intra et intersubjec-
tive) et communicationnelle. Le mécanisme émotionnel (affectif)' engagé dans I’agressivité
facilite plusieurs fonctions qui concourent a la coordination interindividuelle: la hiérarchisa-
tion® et les rituels de soumission’. Ces deux mécanismes instinctifs de la vie grégaire assurent
en amont un contrdle efficace des risques de débordement violent. On voit déja que ’agres-
sivité n’est pas seulement un facteur de violence, mais peut aussi jouer un réle de prévention
de celle-ci (Papart & al. 2001). Dagressivité a aussi une fonction de communication - qui
donne a signifier - utile a Pacquisition ou la défense d’un acquis (une proie, un territoire, une
progéniture, un partenaire sexuel). Nous verrons son réle pour informer de la disponibilité
coitale (voir plus loin le mécanisme de ritualisation). La coordination interindividuelle sou-
tenue par épouillage et les fonctions affectives liées a I'agressivité (hiérarchisation et rituels
du soumission) garantissent une certaine efficacité du lien grégaire nécessaire a la défense
collective du groupe d’appartenance contre les prédateurs, ainsi qu’a I'autolimitation de

Nous utiliserons indifféremment les vocables liés aux mots «affection» et «émotion».

Lexistence d’une hiérarchie établie et en particulier la reconnaissance par tous de la suprématie d’un méle dominant sur une assez
longue période montre un fort effet préventif sur la transforma-tion de I'agressivité intraspécifique en violence.

Les rituels de soumission sont des mécanismes en grande partie innés — mais pas exclusivement - qui réduisent aussi considérablement
les risques de dérapage de 'agressivité intraspécifique (ex.: éviter de regarder dans les yeux, se coucher pour signifier I'arrét des hosti-
lités, etc).

123



SEES / REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE > numéro 2 juin 2013

Pagressivité intraspécifique. Le lien grégaire et les fonctions de communication améliorent
les probabilités de survie et de reproduction des individus.

Nous définissons la violence humaine comme une agressivité intraspécifique qui se voit
dépassée malgré les mécanismes d’inhibition de la violence normalement présents. (Nous
n’aborderons donc pas la violence contre les animaux, qui existe pourtant — les humains
peuvent manifester de Iagressivité et de la violence contre les autres espéces — mais nous
nous concentrerons sur la violence entre humains). Dans cette définition, la violence se
montre comme un passage a I'acte a partir de quelque chose qui n’est pas nécessairement
préjudiciable: I’agressivité. Nous retiendrons cette définition partielle en réalité (car il existe
aussi une violence complétement détachée de I’agressivité) parce que seule cette violence en
lien avec une agressivité non contrdlée est susceptible d’une prévention a base d’activités
psychosociales promotrices de compétences de controle émotionnel.

Comment expliquer le haut niveau de violence intraspécifique chez les humains? Pourquoi
chez les humains — contrairement aux animaux — |’agressivité peut-elle dégénérer si catas-
trophiquement en violence majeure, jusqu’a la torture ou I’homicide? Pour trois raisons
majeures: Parme, P'inefficacité relative des postures instinctives chez I’agressé d’inhibition
de la violence de I’agresseur et I'hypermimétisme propre a espece humaine.

Chez les étres appartenant a une méme espece, y compris donc chez 'espéce humaine, il
existe un mécanisme instinctif qui tend a autolimiter la violence intraspécifique. Ce méca-
nisme est de type émotionnel, engageant plusieurs affects, en particulier le dégott. Cette
émotion primaire est déclenchée par différents stimulus comme la vue et 'odeur du sang,
I’expression de la souffrance et de la douleur sur le visage de I’adversaire ou simplement
de la victime. On comprend que la médiation d’une arme, par la distance qu’elle permet
entre agresseur et agressé ou sinon par sa vitesse et son efficacité d’exécution, court-cir-
cuite le mécanisme émotionnel inhibiteur, ne lui laisse pas le temps d’opérer. Si les humains
n’avaient que leurs dents, leurs ongles (leurs griffes), leurs poings et leurs coups de pied pour
en découdre avec autrui, on n’imagine bien que les conséquences fatales seraient beaucoup
plus rares. La rapidité, mais aussi la distance a laquelle opére I’arme ne laissent pas le temps
a I’agresseur de s’émouvoir ou méme seulement d’apercevoir les postures de soumission, ni
méme la peur et la souffrance sur le visage de ’agressé.

Lautre facteur explicatif de la dangerosité de I’espéce humaine pour elle-méme est son
hypermimétisme, qui s’applique a toutes les interactivités humaines, y compris celles portées
par Pagressivité. Cette caractéristique anthropologique a été étudiée sous toutes ses coutures
par René Girard (Girard 1971, 1978) , mais a surtout été confirmée par les neurosciences
(Ledoux 2005).

On désigne par perversion le fait de ne pas percevoir et principalement émotionnellement la
souffrance que ’on produit chez autrui, une incompétence de perception en quelque sorte.
Ce concept de perversion est particuliérement important au moment d’aborder la violence
sexuelle car en général dans cette situation les facteurs que nous avons mentionnés - en parti-
culier I'arme et I’hypermimétisme - ne sont pas impliqués. Comment expliquer que "expres-
sion de la souffrance, ou celle de la peur, normalement lisibles sur le visage de la victime, ne
produise pas I'effet inhibiteur escompté chez agresseur? Cette souffrance ou cette peur ne
sont-elles pas remarquées ou sinon interprétées comme elles devraient I'étre normalement?
Si elles sont pergues et interprétées, ne provoquent-elles pas de réaction émotionnelle suffi-

124



SEES / RES > Autres articles

samment forte pour inhiber I’actuation violente? Pourraient-elles encore étre pergues, mais
mal interprétées? Et pourquoi I'interprétation émotionnelle serait-elle tronquée? Peut-étre
logiquement parce que celui qui aura lui-méme subit la négligence ou méme la violence de
celui ou de celle qui était censé le protéger et I’aimer, peut se voir profondément affecté dans
sa compétence pourtant naturelle a interpréter adéquatement I’émotion chez autrui. Et s’il
y a bien malgré tout une réaction émotionnelle de la part de I’agresseur, celui-ci serait-il
capable d’en faire abstraction et de persévérer dans son intention violente?

2. LA VIOLENCE SEXUELLE

Tout d’abord, nous avons a justifier notre choix d’avoir ciblé le concept de violence sexuelle
ou c’est la violence qui est qualifiée et non pas celui de sexualité violente ol ce serait au
contraire la sexualité qui se verrait qualifiée. Et méme plus subtilement — dans un registre
atténué — comment séparer une violence érotisée d’un érotisme empreint de violence?
Nous ne pouvons pas concevoir de frontiére hermétique entre ces deux concepts de violence
sexuelle et de sexualité violente. Pour exemplifier ce second concept, mentionnons par
exemple les pratiques sadomasochistes. Si celles-ci ne sont pas identifiées a priori comme de
la violence sexuelle, ¢’est uniquement en raison du principe de consentement des partenaires
ayant opté pour cette pratique. Nous supposons par ailleurs que le consentement s’opére
en toute liberté pour chacun des partenaires et en toute connaissance de cause, et que par
ailleurs chacun des partenaires est en mesure de s’en retirer a tout moment. En un mot, que
le consentement soit «éclairé». Nous voyons déja clairement que le moindre ascendant de
pouvoir psychologique de 'un des partenaires sur ’autre ferait basculer cette sexualité vers
de la violence sexuelle.

Toutefois, le consentement ne peut étre considéré comme un principe suffisant pour dis-
tinguer les choses. Car, il existe bien évidemment une violence réelle consentie. C’est le cas
quand deux personnes dans un état affectif de trés forte agressivité se provoquent mutuelle-
ment et décident chacune d’en arriver aux mains, et ceci donc avec leur consentement. Nous
pouvons toutefois arguer que si la rixe se termine par une blessure sérieuse, ou par la mort
d’un protagoniste, ce dernier n’avait toutefois pas donner son consentement éclairé a cette
conséquence, alors méme qu’elle avait été imaginée pour I’adversaire, I'intention de chacun
¢tant clairement de faire du mal a autre.

Par rapport aux enfants, du moins en ce qui concerne les relations entre adultes et enfants,
cette difficulté de positionnement entre violence sexuelle et sexualité violente ne se pose pas,
car la seule interprétation possible de tout acte sexuel entre adultes et enfants est celle d’une
violence, car par définition le consentement de I’enfant en P’espéce et dans ce cas n’est pas
fondé. Par contre, cette difficulté réapparait quand la sexualité a lieu entre enfants. Dans ce
cas, interprétation ira davantage vers la violence si la différence d’age donne a sérieusement
supposer un abus de pouvoir du plus dgé sur le plus jeune. Toutefois, ici comme dans toutes
ces considérations difficiles, la prudence est de mise pour éviter les jugements a 'emporte-
piece qui pourraient se révéler plus préjudiciables encore que ce qu’ils voulaient prévenir,
corriger ou punir.

La question du consentement est importante, toutefois non suffisante. Pourrait-on encore
différencier violence sexuelle et sexualité violente par la charge d’agressivité qui leur est ou
non associée? Cette association serait forte dans le cas de la violence sexuelle et faible, voire

125



SEES / REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE > numéro 2 juin 2013

méme absente, dans le cas de la sexualité violente? Tout d’abord, en dépassant le cadre res-
treint de la violence sexuelle, on peut parfaitement admettre la réalité d’une violence dénuée
d’agressivité. Cest le cas - au moins théoriquement - de la violence pratiquée par I’Etat
lorsqu’il utilise sa police pour rétablir I'ordre public ou son armée pour faire la guerre. Mais
comme nous nous sommes déja positionnés plus haut, le réle préventif que pourraient jouer
les activités psychosociales - et le tango est 'exemple sur lequel nous voulons particuliére-
ment réfléchir - n’ont leur place que par rapport a une violence principalement dépendante
d’une agressivité mal contrdlée ou mal canalisée.

Pour continuer, il est important de rappeler la place qu’occupe I’agressivité - mais non pas
la violence - dans une sexualité dite «<normale». Revenons a Lorenz et son hypothése sur le
lien existant entre ’agressivité et ’expression de la disponibilité coitale. A travers 'obser-
vation du comportement de plusieurs espéces de canard, il a pu reconstituer le parcours
phylogénétique (évolutif) qui aboutit a Pexpression par la cane de sa disponibilité coitale.
Lexpression de cette disponibilité prend sa source dans un double geste a la fois d’agressi-
vité envers d’autres canards (en tendant le cou agressivement vers d’autres congénéres avec
la partie antérieure du corps) et de recherche de sécurité (en se tournant vers le male avec
la partie postérieure du corps). A un stade phylogénétique plus avancé - observable chez
d’autres especes de canard - ces gestes d’agressivité et de fuite, séparés dans le temps, peuvent
fusionner en un mouvement pendulaire unique. Lorenz a pu établir que lorsque ce double
mouvement de la cane opére en dehors de la présence d’autres congénéres susceptibles de
déclencher de I’agressivité, il devient un geste de communication de la cane qui informe
ainsi le male de sa disponibilité coitale. Lorenz a attribué le concept de «ritualisation» a ce
phénomeéne qui fait qu’un geste agressif puisse évoluer vers un geste de communication, soit
un signe porteur de signification.

Cette interpénétration d’attitudes érotiques et agressives est inhérente a toute pratique
sexuelle, aussi «normale» soit-elle. Dans la pratique érotique «normale», une multitude
d’expressions gestuelles ou de paroles expriment de maniére plus ou moins atténuée ce lien
phylogénétique avec I’agressivité: les baisers accompagnés de mordillements en principe
non susceptibles de provoquer de la douleur, mais ou le jeu avec la limite est évident; le
«montrer les dents» ou le «sortir les griffes»; les petites tapes (par exemple sur les fesses) et
pas toujours si petites; les mots prononcés au cours des rapports sexuels qui peuvent sortir
du registre de la pure tendresse (y compris des mots qui dans un autre contexte prendraient
directement une connotation injurieuse ou méme obscéne, voire simplement violente).

[l y a violence sexuelle non pas donc en raison premiére d’une éventuelle agressivité, mais
bien s’il y a perversion, c’est-a-dire en cas d’absence de perception - permanente ou passa-
gere - de la souffrance chez autrui, ou sinon de mal interprétation de cette émotion ou méme
de rejet, conscient ou inconscient, de cette interprétation.

3. LlE TANGO COMME PRATIQUE PSYCHOSOCIALE DE PROMOTION
DE LA BIENTRAITANCE ET DE PREVENTION DE LA VIOLENCE SEXUELLE
Nous avons déja mentionné plus haut (a la fin de 'introduction) que 'acquisition de compé-
tences psychosociales que permet la pratique du tango ne cible pas seulement la prévention
de la violence sexuelle chez I’agresseur mais aussi 'autoprotection de la victime potentielle.
En effet, le ressenti dans la relation avec autrui et la perception de son propre confort

126



SEES /RES > Autres articles

gagnent en précision au fur et a mesure que I'on progresse dans la pratique du tango. Le
danser juste, c’est-a-dire de maniere coordonnée avec le/la partenaire, avec la musique et
avec les autres couples de danseurs, ne peut étre atteint qu’a la condition d’une perception
juste de cette coprésence du ou de la partenaire, de la musique et des autres danseurs. Cette
coordination doit opérer sur trois registres, moteur, sensoriel et émotionnel.

Dans le registre moteur, le guidage masculin engage les partenaires dans un mouvement
réciproque et coordonné de reconnaissance mutuelle. La part mimétique de ces mouvements
appariés est ici toutefois consciente et volontaire. Ce guidage doit s’exercer en toute dou-
ceur; il indique, seulement pour la partager, une intention de mouvement donnée a lire a la
partenaire, ceci par I'orientation dans ’espace que I’homme imprime a son thorax. La force
est captée du sol et se concentre au centre du corps avant de se déployer pour entrainer la
partenaire. Les bras ne sont la que pour ouvrir un espace protégé pour la liberté de mouve-
ment de la partenaire. Si le guidage n’est pas clair, ni subtil, il sera inopérant dans cette com-
munication, a 'instar du singe mauvais épouilleur ou de I"autiste aux propos non pertinents.
S’il s’exerce a partir de la force des bras (dont I'unique role devrait étre d’embrasser), il sera
pergu comme un cri strident briseur de communication.

Dans le registre sensoriel, la vision, sans nécessité de beaucoup d’accommodation, permet
a I’lhomme d’appréhender I’espace environnant partagé avec les autres couples afin de pro-
téger leur liberté de mouvement et la sécurité de sa partenaire. Confiante, la femme peut
fermer les yeux et se concentrer sur la musique, son plaisir et son partenaire. En position
d’étreinte («abrazo » fermé), les partenaires ne se voient pas, priorisant entre eux les autres
sens. Le toucher trés délicat — la caresse externe; la proprioception partagée entre deux corps
qui s’embrassent — la caresse interne. Loute pour la musique et la respiration des partenaires
a partir desquels ’homme imprime le rythme dans le mouvement du couple et la partenaire
la mélodie pour 'expression chorégraphique (les décorations). Mais aussi 'odorat, avec
une position de rapprochement des corps peut-étre propice a I’échange de phéromones (?).
Dans un troisiéme registre, la nécessaire prise de conscience instantanée par chacun des par-
tenaires de ce que I’émotion produit dans le corps de I'autre, ressenti immédiat de la réaction
émotionnelle du partenaire sans le truchement de la lecture de son visage. Le sentiment est
la prise de conscience de I’émotion, qui se dévoile pour autant que la réaction émotionnelle
soit suffisamment forte et soutenue. Cette compétence de reconnaissance de ses propres
émotions s’étend aussi a la perception de I’émotion chez autrui a travers la lecture que I'on
peut faire de son visage (si notre systéme limbique est intact, les émotions de peur, de joie,
de tristesse, etc. nous sont directement perceptibles sur le visage de I’autre). Le tango est
susceptible de nous faire ressentir I’émotion du / de la partenaire, sans la médiation de la
lecture de son visage (que I'on ne voit habituellement pas dans la posture habituelle du tango
argentin), mais bien par un ressenti direct de la réaction émotionnelle chez Iautre grice a la
connexion du haut des corps qui donne a co-ressentir les battements du ceeur, le mouvement
respiratoire, mais aussi par le toucher des mains, la moiteur éventuelle de celles-ci, etc. Le
tango est donc une expérience particuliére qui permet de faire ressentir chez un partenaire
le sentiment produit par I'’émotion exprimée par I'autre partenaire sans la médiation de la
lecture de son visage o se donnent a voir normalement les affects.

Nous résumons la, des champs entiers de compétences psychosociales dont I'acquisition
est longue a acquérir, mais dont ’appropriation a terme est susceptible de modifier positi-

127



SEES / REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE > numéro 2 juin 2013

vement en profondeur Iattitude face a soi-méme et face a autrui, grace a un renforcement
de la qualité des perceptions émotionnelles. Cette «eu-perception » est le meilleur rempart
tant pour la victime éventuelle qui sera plus rapidement et précisément consciente d’un
malaise généré par lattitude négative d’autrui, que pour Iagresseur potentiel chez qui les
mécanismes inhibiteurs de la violence sexuelle et des autres abus qui lui sont inhérents seront
beaucoup plus efficaces.

REFERENCES BIBLIOGRAPHIQUES

Dessales JL. Aux origines du langage - Une histoire naturelle de la parole. Hermes Sciences Publications, Paris, 2000.

Dumouchel P. Emotions - Essai sur le corps et le social. Les Empécheurs de penser en rond, 1999,

Girard R. La violence et le sacré, Gallimard, Paris, 1971.

Girard R. Des choses cachées depuis la fondation du monde. Gallimard, Paris, 1978.

Haycek (von) FA. The sensory order. An inquiry into the foundations of theoretical psychology. The University Press, New York, 1952.
Lorenz K. L'agression — Une histoire naturelle die mal. Flammarion, Paris, 1969.

Ledoux J. Les cerveaux des émotions. Odile Jacob, Paris, 2005.

Papart JP. Lien social et santé mentale — Un plaidoyer pour la sécurité humaine et les droits de I’homme. Médecine & Hygiéne,
Genéve, 2006.

Papart JP, Heggerickx I. «Pourquoi parlons-nous?» L'autre, Cliniques, cultures et sociétés. Vol.3, n°1, 95-108, 2002.
Papart JP, Heggerickx I. “For an archaeology of violence”. Archives of Public Health, 53, 351-363, 1995.

Papart JP. «Jalons vers un langage commun entre psychiatrie et santé mentale: ce que peut offrir une réflexion partagée sur la schizo-
phrénie», Revue Médicale de Suisse Romande, Tome 124, N°1. Janvier 2004,

Papart JP, Heggerickx I. «L’agressivité ou la faculté de dire et d’interdire». Travaux et Jours, 67, 191-206, 2001.

128



	Le tango, un rôle possible dans la prévention de la violence sexuelle

