
Zeitschrift: Revue économique et sociale : bulletin de la Société d'Etudes
Economiques et Sociales

Herausgeber: Société d’Etudes Economiques et Sociales

Band: 70 (2012)

Heft: 3

Artikel: Die Dynamik der interkulturellen Kompetenz

Autor: Vaulina, Lidia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-390922

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-390922
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE DYNAMIK DER INTERKULTURELLEN

KOMPETENZ

Lidia Vaulina
Universität Kostroma, Russische Föderation

lidia.vaulina@gmail.com

L'analyse de l'emploi des mots KOMnememiun (compétence) et KOMnemeHmnocmb
(compétence) dans la littérature scientifique russophone qui aborde la thématique interculturelle

témoigne le plus souvent de l'emploi synonymique de ces termes. Selon toute vraisemblance la

raison de la confusion des termes consiste en ce que la notion KOMnemeiiuux (compétence) est

venue dans la réalité russe de l'étranger. En même temps l'analyse simple des articles de dictionnaire

permet d'arriver à la conclusion que dans la langue russe KOMnememfux (compétence],
KOMnemeumnocmb (compétence), KOMnemenmitbiü (compétent) s'emploient pour désigner:

pouvoirs, étendue des connaissances, aptitudes, arts et aussi jugement compétent. En plus, le

suffixe même- ocmb du mot « KOMnemeumnocmb » (compétence) désigne que le signe, présent
dans le radical du substantif, se manifeste à des degrés différents et peut être mesuré.

Dans le cas des mots KoMnemenutisi (compétence) et KOMnemeumnocmb (compétence) on peut
affirmer que:

1 les composantes de KoMnemenuuM (compétence) des personnes différentes sont formées à
des degrés différents sous forme de KOMnemeumnocmb (compétence).
2) l'enseignement seul au cours de la vie peut amener au maximum (mais pas entièrement - voir

p.3) à l'égalité du niveau de la formation de KOMnemeHirmocmb (compétence) et du volume

sémantique du construct idéal KoMnemeuiiux (compétence).
3) Le sens même de la notion de KoMnemeuifun (compétence)est une valeur variable, étant

sous l'influence des facteurs techniques, économiques, sociaux et d'autres, ce qui influence par
conséquent le résultat final sous forme de KOMnemeumnocmb (compétence).

Mots-clés: linguistique, synonymie, traduction, compétences culturelles.

Auf der gegenwärtigen Entwicklungsstufe der Gesellschaft wird das Problem der adäquaten
Verständigung im Prozess der interkulturellen Kommunikation im Zusammenhang mit
neuen Entwicklungstendenzen wie: Ausbau der gesellschaftlich-politischen, sozial-ökonomischen

und kulturellen Beziehungen zwischen den Völkern sowie Herstellung direkter
Kontakte besonders aktuell. Das Problem der Wechselwirkung der Kulturen ist ein komplizierter

und ziemlich widersprüchlicher Prozess. Der Charakter dieser Wechselwirkung ist

heutzutage besonders wichtig, denn immer mehr Ethnien werden dank dem Fortschritt der
technischen Mittel in den internationalen Kommunikationsprozess mit einbezogen.

167



SEES / REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE > numéro 3 septembre 2012

Die Forschungsarbeiten weisen nach, dass die Kommunikation und die Kulturen miteinander

verbunden und sogar wechselseitig abhängig sind. Sie existieren und funktionieren
im Rahmen eines gemeinsamen kulturellen Raumes. Deswegen nimmt die Entwicklung der

Fähigkeit zur interkulturellen Kommunikation immer mehr an Bedeutung zu, und zwar
die Kultur des Dialogs als die Fähigkeit, die andere Kultur zu verstehen, eigenes Verhalten
kritisch zu analysieren, die Eigenart der anderen Kultur anzuerkennen, ideologische
Beziehungen herzustellen und einen vernünftigen Kompromiss eingehen zu können.
Vor dem Hintergrund der Globalisierung, des interkulturellen Dialogs, des wissenschaftlichtechnischen

Fortschritts verlangen diese Probleme von den Fachkräften, die international
agieren, die Entwicklung von Fertigkeiten der Orientierung im Weltberufsbereich. Folglich
ist eines der Mittel, das das Erlangen dieses Ziels sichert, die Entwicklung der beruflichen
kommunikativen und interaktiven Fertigkeiten. Das wird durch einen hohen theoretischen

und praktischen Vorbereitungsgrad ermöglicht, darunter auch die Vorbereitung zur
Interaktion unter den Bedingungen der kulturellen Vielfalt.
Nach S. H. Suchich und W. W. Selenskaja werden nur 30% der von dem Sender
mitgeteilten Informationen vom Empfänger unter den Bedingungen der monokulturellen
Begegnungssituation verstanden, dekodiert (8: 52). Wie steht es mit der interkulturellen
Kommunikation? Ist es überhaupt möglich, einander zu verstehen?

Die Verständigungsfragen sind interdisziplinär wie das Leben selbst, sie sind
Forschungsgegenstand verschiedener Wissenschaften. Gehen wir auf den
Verständigungsprozess vom Standpunkt der kognitiven Linguistik aus ein, deren Leitsatz
lautet: "Durch die Sprachsemantik zu den Konzepten" (5: 27). Die methodologische
Grundlage der kognitiven Linguistik bilden theoretische Leistungen der Psycholinguistik,
die die Existenz des nonverbalen Denkens begründet hat. Es handelt sich hier um die

Konzepte als Wissensquanten, die im menschlichen Bewusstsein eine Konzeptkugel bilden.
Das sprachliche Zeichen ist ein engerer Begriff als das Konzept. Die Konzepte sind
dynamisch, sie ändern sich und erneuern sich gemäß der Erweiterung des Informationstesaurus
des Menschen. Das Konzept ist sowohl verbal als nonverbal. Hauptsächlich wird der für die

Kommunikation wichtige Konzeptteil verbalisiert. Die Konzepte existieren im Bewusstsein
der Kommunikanten als Denkeinheiten gespeichert. Ein ausgezeichnetes Beispiel der

Konzeptdarstellung ist die Assoziagrammmethode im Fremdsprachenunterricht, die in der

Sprachdidaktik so beliebt ist.
Nach S. D. Popowa und I. A. Sternin hat das Konzept eine Feldstruktur mit einem

Informationsgehalt und einem Interpretationsfeld. Es hat dabei seine nationalen, sozialen
und individuellen Besonderheiten (5: 21).
Das Konzept als eine verallgemeinernde Denkeinheit widerspiegele und interpretiere
die Erscheinungen der Wirklichkeit, so D. S. Lichatschjow, der berühmte sowjetische
und russische Philologe, Kunstwissenschaftler. Die Konzepte des Menschen bilden seine

Konzeptsphäre. Sie hängen von der Bildung und persönlichen, beruflichen und sozialen
Erfahrungen des Sprach- und Kulturträgers ab, d.h. das ist ein Ergebnis des Erlebens einer
Bedeutung des Wortes durch einen konkreten Menschen. Der Begriff "die Konzeptsphäre"
stammt auch von D.S. Lichatschjow. Die Konzeptsphären von einzelnen Menschen bilden
die Konzeptsphäre einer Nation (4: 5).

168



SEES/RES Dossier: Entreprise, organisation et cultures

Diesen Gedanken weiter entwickelnd, könnte man in diesem Zusammenhang sagen, dass

die Konzeptsphäre einer Nation ein invarianter Teil der individuellen Konzeptsphären
ihrer Vertreter ist. Wir können das Gesagte auch veranschaulichen: Kl - Kn sind individuelle

Konzeptsphären der Vertreter einer Sprachkultur. Der Kern ist dementsprechend die

Konzeptsphäre einer Nation, die eine gesamte Sprache spricht und eine Kultur vertritt. Die
Besonderheiten von Konzeptsphären der einzelnen Sprach- und Kulturträger sind in der

Peripherie, die durch verschiedene "Charaktere" der Menschen : Alter, Gender, Beruf etc.,
gewährt sind.

K,

K„

Kr

Folglich ist in der interkulturellen Kommunikation die Grundlage für das gegenseitige
Einvernehmen noch geringer, selbst schon deswegen, weil sich die Konzeptsphärenkerne
der Kommunikanten während der Erstsozialisation in verschiedenen Sprachkulturen
herausgebildet haben. Der gemeinsame Teil der Konzeptsphären ist das allgemeinmenschliche
universelle Wissen.

Jede Aussage des Menschen ist ein Fragment des konzeptuellen Weltbilds des Autors,
das in der Sprachform gemäß der Autorenintention und den Informationsempfänger
berücksichtigend seine Widerspiegelung findet" (1: 343). Die Kommunikationsrollen der
Kommunikanten ändern sich im Kommunikationsakt. Die Kommunikationspartner
sind bald Sender, bald Empfänger. Man kann sagen, dass es um die Kommunikation der

Konzeptsphären der Kommunikanten geht.

Sprachkultur 1 Sprachkultur 2

169



SEES / REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE > numéro 3 septembre 2012

Deswegen ist es besonders wichtig, bei der interkulturellen Kommunikation vom
Allgemeinmenschlichen, vom Universellen zu Sonderfällen rüberzugehen. Die
Hauptbedingung des Erreichens des Kommunikationsziels in der interkulturellen
Kommunikation ist also ein vorsichtiges gedankenvolles Durchlesen nicht nur der Peripherie,
sondern auch der Konzeptsphärenkerne durch die Kommunikanten. Es sei betont, dass die

Konzeptsphären der Vertreter von verschiedenen Kulturen nie zusammenfallen, es werden
immer Sinnesasymmetrien und Lakunen geben (Vergi.: 9).
Die Asymmetrie der nationalen Konzeptsphären der Kommunikanten bedingt auch eine

bestimmte Asymmetrie der beruflichen Konzeptsphären, die sich kontinuierlich oder
zyklisch durch die Aneignung der akademischen und empirischen Kenntnisse im gewählten
Berufsbereich herausbilden. In diesem Kontext muss / kann man über die Bildung der
individuellen und kollektiven Berufskonzeptsphären sprechen. Es sei betont, dass der individuelle
Berufskonzeptsphärengehalt vom Professionalismus der Fachkraft abhängt.
Der Erfolg der internationalen Kooperation kann also nur durch Fachkräfte gewährleistet

werden, die Fähigkeiten und Fertigkeiten für die Wahl einer adäquaten Strategie des

professionellen Diskurses und der Strukturierung von typischen Situationen professioneller

Interaktion (Herstellung persönlicher Kontakte, Führung von Telefongesprächen,
Geschäftsschriftverkehr, Durchführung der Präsentationen, Beratungen und
Besprechungen, Verhandlungen etc.) unter Berücksichtigung der sozio-kulturellen Spezifik
des Geschäftspartners haben. Die Erweiterung der interkulturellen professionellen Kontakte
führt zur Nachfrage nach Fachkräften verschiedener Profile mit Fremdsprachenkenntnissen.
Außerdem sollen diese Fachkräfte im professionellen Bereich im Umgang mit anderen die für
die Kommunikation erforderlichen Verhaltensweisen (historische Traditionen, Lebensweise,
Sitten, Bräuche usw.) kennen. Einen Kontakt aufnehmend muss man auf den Partner hören
und auf seine Anfragen und Ansprüche reagieren können.
Als Folge dieser Prozesse steht die Suche nach neuen Wegen der Förderung der Persönlichkeit
der modernen Fachkraft, sich frei in der multikulturellen professionellen Gemeinschaft zu
orientieren und zu interagieren, sowohl im Heimatland als auch auf der internationalen
Ebene.

In diesem Zusammenhang ist das Bildungssystem mit einem Komplex von Problemen und
Aufgaben konfrontiert, unter denen in erster Linie die folgenden zu nennen sind:

> Entwicklung der Werteeinstellungen der Persönlichkeit durch ihre Bereicherung mit
universellen und national-spezifischen Werten der eigenen und anderer Kulturen;

> Verstärkung des allgemeinkulturellen Inhalts der Bildung, Erweiterung der kommu¬
nikativen Kompetenz der Fachkraft durch die Interaktion mit den Vertretern anderer
Kulturen;

> Schaffung der Grundlagen für professionelle Mobilität, Vorbereitung für sich schnell
ändernde Lebensbedingungen;

> Steigerung der Möglichkeit der beruflichen Realisierung.

Das gegenwärtige russische Bildungssystem bietet verschiedene Verfahren und Methoden
der Schulung in interkultureller Kommunikation. In der russischen Terminologie geht es

um inter-, zwischen-, viel-, poly- und multikulturelle Bildung. Das Fehlen eines einheit-

170



SEES / RES > Dossier: Entreprise, organisotion et cultures

lichen Begriffs stört nicht die Festlegung des Endziels. Alle Autoren verstehen unter dem
Endziel die Formierung der Persönlichkeit, die andere Kulturen akzeptiert und versteht
und die über ausreichende Zuständigkeit für das adäquate Verhalten in interkulturellen
Situationen sowohl in der mehrdimensionalen russischen Gesellschaft als auch außerhalb
dieser verfügt. Sie verstehen das als die Aufgabe aller sich mit der interkulturellen Thematik
Beschäftigenden.
Die nächste zu lösende Frage ist nach den erforderlichen Eigenschaften, Fertigkeiten und
Fähigkeiten, die bei den Fachkräften zu entwickeln und zu fördern sind. Was wäre in diesem

Kontextzuentwickelnundzufördern?-Moderne EntwicklungstendenzendesArbeitsmarktes
berücksichtigend, kann man mit Sicherheit sagen, dass zu den Schlüsselkompetenzen einer
modernen Fachkraft auch die interkulturelle Kompetenz / Handlungskompetenz gehört.
Über interkulturelle Kompetenz wird in den russischen Geisteswissenschaften in den letzten

Jahren viel gesprochen und geschrieben, und zwar im Kontext der Ethnopsychologie,
der Philosophie, der Sprachdidaktik, der Interkulturellen Kommunikation und anderer
Wissenschaften. Verschiedene Autoren schließen in dieses hypothetische Gebilde ziemlich
unterschiedliche und mannigfaltige Begriffe ein. Die meisten Autoren gebrauchen auch den

Begriff „Kompetenzija" für „interkulturelle Kompetenz als ein ideales Gebilde" und
„interkulturelle Kompetenz als ein Ergebnis ihrer Förderung". Als Synonyme gebraucht man
auch „Kompetenzija" und „Kompetentnost", das zweite russische Wort beinhaltet aber
eher die Handlungkompetenz. Im Wort „Kompetentnost" wird die Aktionsart perfektiv/
imperfektiv zum Ausdruck gebracht und selbst das Wortbildungssuffix ,,-ost" zeigt, dass

die im Wortbildungsstamm enthaltene Bedeutung in verschiedenem Umfang vorhanden sein
kann und sich messen lässt.

Die russische Sprache weist selbst darauf hin, dass die Handlungskompetenz dynamisch ist.
Wir gehen davon aus, dass die interkulturelle Kompetenz (kompetenzija) im Großen und
Ganzen als ein Musterbild definiert werden kann, das die für die interkulturelle Interaktion
erforderlichen Kenntnisse, Fertigkeiten und Fähigkeiten mit einschließt. Unter interkultureller

Handlungskompetenz hingegen (Kompetentnost im Russischen) versteht man die von
den Lernenden erworbenen Komponenten der interkulturellen Kompetenz, des Standards,
des Musterbildes.
Auf der individuellen Ebene schließt interkulturelle Handlungskompetenz folgendes ein:

> Kenntnis der Verhaltensregeln und -normen;
> Informiertheit über den Einfluss von verschiedenen Kulturaspekten auf

Verhaltensbesonderheiten;
> Kenntnis der Kulturnormen und Werte eines bestimmten Landes;

> Sprachkenntnisse;
> soziale Fertigkeiten, wie z. B. adäquates Benehmen in einer neuen kulturellen

Umgebung;
> positive Einstellung zu den Vertretern einer anderen Kultur und zu anderen Kulturen

im Ganzen;
> Berücksichtigung des Ethnozentrismus.

Nach L.WKowtun unterscheidet man drei Stufen der interkulturellen Handlungskompetenz:

171



SEES / REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE > numéro 3 septembre 2012

1) Bewusstmachung der Werte und Verhaltensnormen der Eigenkultur;
2) Einführung der Hauptbegriffe und der Spezifik der Interkulturellen Kommunikation im
Ganzen;
3) Kennenlernen der Besonderheiten der kulturellen Traditionen und Verhaltensnormen
eines bestimmten Landes (2: 106).
Das moderne Bildungssystem bietet ein breites Spektrum von verschiedenen Verfahren und
Methoden des interkulturellen Lernens mit dem Ziel, interkulturelle Handlungskompetenz
zu fördern, an. Hier sind einige davon:
1) Sprachenlernen (Mutter- und Fremdsprachen) sei besonders hervorgehoben. Es ist
kein Zufall, dass die Erforschung des interkulturellen Themenkreises im Kontext des

Fremdsprachenunterrichts begonnen hat.
Kultur wird auch über die Sprache ausgedrückt. Die materielle sowie die geistige Kultur
wird vermittelt, übersetzt, geschrieben durch die Sprache. Gerade weil die Sprache
Vermittlerin der Kultur ist, wird im Sprachunterricht der Kultur eine große Rolle beigemessen.

Interkulturelle Beziehungen realisieren sich durch die Formen und Mittel der verbalen
Kommunikation, und zwar durch das System einer lebendigen Sprache sowie durch die

Sprache der Künste und der Literatur. Das Erlernen einer anderen Sprache ermöglicht dem
Lernenden/Studierenden den Schritt vom ethnozentrischen Gesichtspunkt auf die anderen
Kulturen und deren Träger/innen zum ethnorelativistischen. Das Erlernen der Fremdsprache
selbst ist schon an und für sich ein Mittel der interkulturellen Sensibilisierung des Menschen.
Der Weg von der Wirklichkeit zum Wort (über den Begriff) ist kompliziert, mit mehreren

Handlungsebenen und geht im Zickzack. Mit der jeweiligen Sprache eignet sich der
Lernende auch eine fremde neue Welt an. Mit einer neuen Fremdsprache überträgt er in sein

Bewusstsein Begriffe aus einer anderen Kulturwelt.
Gerade diese Notwendigkeit, das Denken umzugestalten, sein eigenes gewohntes Weltbild
nach einem fremden Muster umzuarbeiten, ist eine der Hauptschwierigkeiten (insbesondere
auch in psychologischer Hinsicht) des Fremdsprachenerlernens. Diese Schwierigkeit liegt
aber nicht offen zu Tage. Die Lernenden/Studierenden sind sich des Problems oft überhaupt
nicht bewusst.
Wenn sich ein Mensch in eine andere Kultur begibt und die Fremdsprache als ein
Kommunikationsmittel verwendet, fühlt er zuerst Euphorie allein deswegen, weil er die

jeweilige Fremdsprache spricht und verstanden wird. Und er seinerseits versteht den

Sprechenden. Die Kommunikation ist aber auf dieser Ebene sehr oberflächlich und begrenzt
sich hauptsächlich auf Alltagsthemen und Bekanntschaft mit den Menschen, mit denen man
Kontakt hat. Später entsteht ein Bedürfnis nach engeren Kontakten mit anderen Menschen.
Und hier versteht der Lernende zum ersten Mal, wie es oft schwerfällt, ernste und komplizierte

Gedanken und Gefühle auszudrücken, weil ihm nicht immer adäquate Sprachmittel
zur Verfügung stehen. Es entsteht ein Gefühl der Unzufriedenheit und Verunsicherung, der

sogenannte „Sprachschock", der nur ein Bestandteil des höheren Begriffs, und zwar „des
Kulturschocks" ist (2: 100; 11).
Fremdsprachenkenntnisse sind aber eine erforderliche, doch nicht ausreichende
Voraussetzung für die Effizienz der interkulturellen Kommunikation. Manchmal kann ein
Mensch selbst mit perfekten Fremdsprachenkenntnissen in eine Situation des gegenseitigen

Missverständnisses und sogar eines Konflikts mit dem Sprachträger geraten, denn

172



SEES / RES > Dossier: Entreprise, organisation et cultures

von Menschen mit guten Sprachkenntnissen wird unbewusst erwartet, dass sie auch
Besonderheiten der anderen Kultur kennen, die sich bei der Kommunikation zeigen -
paralinguistische und extralinguistische, die vom Niveau der Sprachkenntnisse nicht abhängen.

Der Verstoß gegen die soziokulturellen Verhaltensnormen kann in diesem Fall als

fehlendes Feingefühl, schlechte Umgangsformen und sogar unfreundliches Verhalten
gedeutet werden. Die sprachlichen Fehler des ausländischen Gesprächspartners werden als

selbstverständlich wahrgenommen. Die kulturellen dagegen werden der Persönlichkeit des

Kommunikationspartners zugeschrieben und nicht als eine Wissenslücke im Bereich der
kulturellen Standards und Werte der anderen Sprachkultur, was letzten Endes die Beziehungen
ziemlich negativ beeinflusst.
Die Fähigkeit zur gegenseitigen Anpassung ist manchmal wichtiger als das hohe Niveau
der Sprachkenntnisse. Außerdem ist dabei die Tatsache in Betracht zu ziehen, dass das

Handlungskompetenzniveau vom Kommunikationsziel abhängig ist: der Mensch kann im
Alltag gut kommunizieren, aber für die berufliche Kommunikation nicht kompetent genug
sein.

Eine lebendige Sprache lebt in der Welt ihrer Träger. Das Erlernen einer Sprache ohne
Kenntnis ihrer Welt verwandelt die lebendige Sprache in eine tote, entzieht die Möglichkeit,
sie als ein Kommunikationsmittel zu gebrauchen. Die Sprache ist das Hauptmittel der

Widerspiegelung anderer Erscheinungen und Begriffe. Sie widerspiegelt Werte, Glauben
und Bedeutungen, die die Mitglieder der jeweiligen Gesellschaft oder eines Teils dieser
Gesellschaft dank der Sozialisation und der Identifizierung teilen. Das Erlernen einer
Fremdsprache ist ein langwieriger Prozess. Dabei entsteht die Frage, ob sich das Tempo
des Erlernens der Kultur auf das des Erlernens einer Sprache begrenzen sollte. Das Problem
der Förderung interkultureller Handlungskompetenz besteht darin, dass der Lernende

gezwungen ist, sich eine Menge an Wissen und Kenntnissen über die andere Kultur und andere

sozial-kulturelle Verhältnisse anzueignen. Deswegen muss die Muttersprache als eines der

Hauptinstrumente der Aneignung der Informationen über die jeweilige Kultur betrachtet
und gebraucht werden.
2) Bildung durch die Bekanntschaft mit Kunst und Literatur sowohl in der Mutter- als auch

in der Fremdsprache. Dabei muss man auch berücksichtigen, dass die Wahrnehmung der
Kunstwerke uns hilft, unsere Einstellung zur Welt und zu uns selbst durch symbolische
Formen zu regeln und in unserem Bewusstsein ein Weltbild zu schaffen. Die Literatur ist
eine der wichtigsten Quellen, aus der man Information über Kunst und Kultur bekommt.
Aber die Wahrnehmung eines und desselben literarischen Textes durch den Sprach- und

Kulturträger und einen Ausländer wird sich unterscheiden. Der Ausländer betrachtet einen
literarischen Text als ein Element der fremden Kultur unter einem bestimmten Blickwinkel.
3) Modellierung von Situationen interkultureller Interaktion. Der Einsatz moderner
Modellierungsmethoden von interkulturellen Situationen kann einigermaßen die Mängel
bei der fremdsprachlichen Kommunikation ausgleichen. Als ein Beispiel kann man den

Fremdsprachenunterricht in der Sowjetunion anführen. Das Fehlen der Möglichkeit
eines Studienaufenthaltes im Ausland führte zur Entwicklung spezifischer Methoden für
Studenten, die nie das Land der zu studierenden Sprache besucht hatten und nie mit den

Sprachträgern kommuniziert hatten, die aber ziemlich gut die jeweilige Sprache und Kultur
des Landes kannten.

173



SEES / REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE > numéro 3 septembre 2012

4) Interkulturelle Trainings. Ihre Ziele sind Erklärung der Misserfolge bei der Kommunikation
der Kulturen, Erfolgsprognosen, Vervollkommnung der kommunikativen interkulturellen
Strategie, Entwicklung von Methoden bei der Vorbereitung für die Kommunikation. Als
besonders ergebnisreich haben sich solche Verfahren etabliert wie Rollenspiele, Analyse von
Problemsituationen, „cultural assimilators" u.a.m. Manchmal hört man die Meinung, dass

diese Methoden eher wegen des Neuheitseffekts produktiv zu sein scheinen, weil sie

interessanter sind und sich von den üblichen unterscheiden. Aber ihre Effizienz wurde
experimentell nachgewiesen. Gleichzeitig muss man auch die Tatsache berücksichtigen, dass unter
experimentellen Bedingungen nur einige Elemente der interkulturellen Kommunikation und
Interaktion den Lernenden und Studierenden beigebracht werden können. Deswegen muss

man den Wert der interkulturellen Trainings anerkennen, darf aber ihre Möglichkeiten nicht
überschätzen (3: 97-118; 6: 266-270; 7: 341-345).
5) Die reale Kommunikationserfahrung mit den Vertretern verschiedener Kulturen. Sie kann
auch nicht durch die Modellierung von Situationen ersetzt werden und ist eine der

wichtigsten Komponenten der Förderung von interkultureller Handlungskompetenz. Positive

Erfahrungen können nicht nur zu einem hohen Niveau der Verhaltensfertigkeiten,
sondern auch zur Motivation führen. Außerdem vermittelt die Lebenserfahrung in einer
anderen Kultur Kenntnisse über angebrachtes und unangebrachtes Benehmen. Menschen mit
einem hohen Niveau an interkultureller Handlungskompetenz haben häufiger eine positive
Einstellung zu neuen interkulturellen Erfahrungen und verhalten sich auch adäquater in
einer unbekannten Umgebung.
Das Spektrum der interkulturellen Lehr- und Lernmethoden kann weiter ergänzt werden. Es

sind aber bei der Methodenwahl die Schwierigkeiten, die bei der Entwicklung mterkulturellcr
Handlungskompetenz existieren, zu berücksichtigen, die zweifacher Natur sind. Einerseits
soll das Ziel der interkulturellen Kommunikation die interpersonale Kommunikation sein,
in der jeder Gesprächspartner als eine Persönlichkeit akzeptiert wird und nicht nur einfach
als Vertreter seines Volkes, wobei die existierenden Vorurteile auf den konkreten Menschen

übertragen werden. Andererseits kann die Vernachlässigung der kulturellen Unterschiede,
der Spezifik der interkulturellen Kommunikation, zu Kommunikationsstörungen und sogar
zum Kommunikationsabbruch führen. Hier sollte man vernünftige Kompromisse anstreben.

Abschließend sei betont, dass interkulturelle Handlungskompetenz immer relativ ist. Man
kann sie nicht im Vakuum messen. Das ist immer ein Interaktionsprozess von konkreten
Menschen. Die Effizienz der Interaktion hängt immer von der Abstimmung der
kommunikativen Strategien der Partner ab. Deswegen ist eines der Probleme bei der interkulturellen

Interaktion die Erweiterung der Fähigkeit, die eigene sprachliche und kommunikative
Fähigkeit an die Fähigkeiten des Partners anzupassen.
Im Falle der Kompetenz / Handlungskompetenz kann man behaupten, dass:

> die Komponenten der Kompetenz bei verschiedenen Menschen in verschiedenem

Umfang ausgebildet sind;
> nur das lebenslange Lernen maximal (aber nicht völlig) zur Gleichheit des

Entwicklungsniveaus der „Handlungskompetenz" und des semantischen Umfangs
des idealen Gebildes „Kompetenz" führen kann;

174



SEES / RES > Dossier; Entreprise, organisotion et cultures

> die Bedeutung des Begriffs Kompetenz selbst eine Variable ist, die unter dem Einfluss
der sich ändernden wissenschaftlich-technischen, wirtschaftlichen, sozialen und
kulturellen Faktoren steht.

Alle Komponenten von Kompetenz können beim Menschen nur im Wunschbild entwickelt

werden. Man kann auch behaupten, dass interkulturelle Handlungskompetenz als ein

Komplex von Erkenntnis-, Verhaltens- und Emotionskomponenten eine Modifizierung der
in der eigenen Kultur existierenden monokulturellen Handlungskompetenz auf die interkulturelle

Handlungskompetenz hin ist.

RÉFÉRENCES BIBLIOGRAPHIQUES

1-Bolotnowa N.S. Filologitscheskij analis teksta. - Moskau: Flinta: Nauka, 2007. 14).

2-Kowtun L.W. Sozialnaja adaptazija litschnosti w usowijach meshkuiturnogo obstschenija: diss....kand.kulturologii. - Moskau,
1999.

3-Lebedewa N.M., Stefanen ko T.G., Lunjowa O.W. Meshkulturnij dialog w schkole. Kn. I. Teorija I metodologija. - Moskau: Isd-wo
RUDN, 2004.

4-Lichatschjow D.S. Konzeptosfera russkogo jasyka// Isw.RAN-SLJa. - 1993. - 3. - S. 3-9. (81).

5-Popowa S.D., Sternin I.A. Kognitiwnaja linguistika. - Moskau: AST: Wostok - Sapad, 2007.

6-Sadochin A.P. Wwedenie w teoriju rneshkulturnoj komnuinikazii. - Moskau: Wysschaja schkola, 2005.

7-Stefanenko T.G. Etnopsichologija: utschebnik dlja wusow. - Moskau: AspektPress, 2004.

8-Suchich S.H. Selenskaja W.W. Pragmalinguistitscheskoje modelierowanije utschebnogo prozessa. - Krasnodar: Isd-wo Kubanskogo

gos. Universiteta, 1998.

9-Susmann W.G. "Swoje" I "tschushoe" kak konzepr kulturologii. -hmp^/www.gumer.info/bibliothek„Buks/Linguist/m_komm/index.
php

10-Vaulina L.N. Interkulturelle Sensibilisierung der Lehrenden und Studierenden. (Reihe "Laboratorium für interkulturelle Studien; B

5): utscheb. possobie). - Kostroma - Darmstadt: KGU im N.A. Nekrassowa,
2010.

1 l-Vaulina L.N. Interkulturelle Sensibilisierung im DaF-Unterricht. (Reihe "Laboratorium für interkulturelle Studien; B 2). -
Kostroma - Darmstadt: KGU im N.A. Nekrassowa, 2007.

175



SEES / REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE > numéro 3 septembre 2012


	Die Dynamik der interkulturellen Kompetenz

