Zeitschrift: Revue économique et sociale : bulletin de la Société d'Etudes
Economiques et Sociales

Herausgeber: Société d’Etudes Economiques et Sociales
Band: 70 (2012)

Heft: 3

Artikel: Paradoxes de l'interculturel

Autor: Barus-Michel, Jacqueline

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-390905

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-390905
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PARADOXES DE U'INTERCULTUREL

JACQUELINE BARUS-MICHEL
Laboratoire de Changement Social, Université Paris 7
j.barus@orange.fr

La culture est un des différents étais de I'identité tant collective ou individuelle; elle mani-
feste |'autre comme un étranger, figure de |'autre qui en recouvre les mémes ambivalences. Petite
ou grande différence excitent les paradoxes du désir, aimer et hair, désirer et détruire, les uns
travestissant les autres. Ces contradictions se déclinent en de multiples variantes selon le statut
et la proximité de celui qui appartient & une autre culture, mais le prétexte demeure de marquer
la différence. Uhypermodernité tout en multipliant les modes de communication et d'information
interpose la culture pour condenser les peurs ef les rejets. le touriste se délecte d'exofisme
quand |'immigré excite peur et rejet. On acceptait la main d'ceuvre non la langue ni la religion.
Aujourd'hui I'immigré est accusé de prendre la place, il incarne la face parasite de I'autre.
Pourtant, le travail, I'entreprise peuvent faire office de médiation: la collaboration et la parole &
condition de leur donner des espaces et des temps, favorisent 'intérét et la compréhension de
I'autre, afténuent les effets paradoxaux de la différence.

Mots-clés: identité, autre, différence, ambivalence, immigré, travail, médiation.

Comme la vie ne se pose que dans le rapport a la mort, le paradoxe est dans la nature de
toutes choses relevant de la réalité, ou, comme on préfére, de la nature. On pourrait dire
que 'imaginaire et le symbolique, a travers les ceuvres (arts, inventions, récits et réves) s’em-
ploient soit a exploiter le paradoxe, soit a le réduire ou méme a le dénier. Comme ’addition
des contraires, il est justement la source de toute énergie, celles de la nature, celles que les
humains déploient pour s’imposer et dompter cette nature.

Les humains combattent ainsi ce qui coexiste avec eux et les contredit, flt-ce en apparence.
Toute différence est une source d’anxiété qu’ils s’emploient a réduire par violence ou par
instrumentalisation. Ainsi se structurent les relations et s’édifient les sociétés. Tolérance et
alliances sont des efforts d’atténuation des paradoxes masqués alors par une paix tempo-
raire, fagon de régulariser [’énergie.

Dans cette perspective la culture ne pose pas d’autres problemes que la nature, mais ce qui
est universel dans la nature ne ’est plus dans la culture, créations ou héritages, symboliques,
divers nés de I'imaginaire. A travers cette pluralité, les cultures se contredisent les unes les
autres mettant face 4 ce nouveau paradoxe que le méme est autre. Ce qui définit ’humain
le divise.

Nos sociétés modernes de mouvance (communications, déplacements, échanges écono-
miques...) mettent & ’ordre du jour Pinterculturel. Si la nécessité économique s’en fait sentir

19



SEES / REVUE ECONOMIQUE ET SCCIALE > numéro 3 seprembre 2012

multipliant les rencontres et les échanges, ’ambivalence suscitée n’en reste pas moins grande
entrainant parfois des génes, des préjugés ou des rejets.

Le partage est la chose du monde la plus difficile a supporter. Pourtant, la vie méme, affron-
tement ou conciliation, nait de la contradiction.

Pour pouvoir gérer les contradictions, reconnaitre I’énergie dont elles sont source, il faut
en connaitre les enjeux, ce qui est mis en question chez des individus qui les vivent, parfois
a leur insu, sans qu’ils mettent des mots dessus, et ce, dans les relations comme dans les
collectifs.

C’est ce que ce texte propose en examinant plus particulierement ce que I'un (sujet) est a
I’autre en termes de représentations, comment cela s’inscrit dans une culture (société), quels
en sont les avatars, enfin dans les situations concrétes traitées par les collectifs.

CULTURE ET REPRESENTATION

De quoi s’agit-il quand nous parlons de culture?

L’identité se construit a ’intérieur d’une culture, d’un cadre en général délimité par un ter-
ritoire, une langue, une religion, une histoire eux mémes illustrés et développés a travers les
formes de I’art, la littérature, les valeurs de référence, les croyances, les savoirs, les mceurs,
les habitus...

C’est la culture qui fournit des représentations du monde, de soi, des autres, qui filtrent
toutes les perceptions: on ne voit jamais une réalité en soi mais toujours travaillée, modelée
(la nature elle-méme) pour apparaitre conforme a ces représentations, aux idéaux et tra-
ditions culturels. On pourrait dire que la pensée et le désir, a travers la culture, tentent de
mettre la réalité a notre mesure.

Les représentations, sont |’extraordinaire transformation de la perception en images stoc-
kées, associées, combinées pour faire I'intelligence, le sens, I'identité, 'imagination, jouer
avec la réalité, en fabriquer des nouvelles. Parfois, cela fait peur car I'invention c’est aussi le
risque du délire, I’artiste ou le savant génial et fou.

Paradoxalement, I’art qui est représentation cherche obstinément a trouver le réel ce qui est
au dela de la réalité qui rendrait compte d’une vérité de quelque chose au-dela. Sous couvert
du beau, du vrai, de "autrement, du jamais vu: voir «ce que ’homme a cru voir», le mystere
sacré que la représentation artistique recouvre et dévoile comme rituellement, alors que la
science s’efforce d’arracher les couches d’illusion.

AVATARS ET FONCTIONS DE LA CULTURE

La culture est conservée dans les musées, dans les bibliothéques, rappelée dans les discours,
enseignée dans les écoles, dépot sacré de la mémoire pour la transmission, patrimoine pour
la filiation, terreau pour I’évolution.

A moins de défaites de nations ou de chutes de civilisation qui représentent une catastrophe
identitaire en plus d’étre matérielle et physique, la culture nourrit une unité collective, lui
fournit des systémes de sens a partir de quoi les individus se construisent et se singularisent
comme sujets assemblant les éléments de leur propre histoire (passé, présent, futur).
Certes, une culture connait des transformations au cours de I’histoire sous ’influence des
événements ou d’accidents, de personnalités charismatiques qui ont imposé leurs propres
représentations; ou encore ce sont les systémes de représentations qui sont bousculés par des

20



SEES / RES > Dossier: Entreprise, organisation et cultures
& g

avancées de la science qui prétendent décaper la réalité en dissolvant des représentations.
Certes, [’unité connait des divisions, des conflits, des tournants, des abandons et des renou-
veaux, mais une mémoire se conserve qui tient lieu de racine.

Lidentité des collectifs comme des individus s’ancre et s’exprime dans une culture.

LES REPRESENTANTS D'UNE AUTRE CULTURE

Une autre culture c’est une autre fagon de voir et d’étre, une autre identité, un autre monde
de représentations, donc un autre monde. Y étre confronté soudainement ou se la voir impo-
ser est de ’ordre du traumatisme parfois de la découverte (Lévi-Strauss, 1955). Les identités
individuelles et collectives sont ébranlées. Sur le mode du fantasme, cette rencontre peut étre
vécue comme une mort psychique ou un viol. Uédifice de représentations qui garantissait
la stabilité du cadre moral et physique s’effondre, ’angoisse submerge. La porte est ouverte
a un imaginaire paranoiaque et mortifére, aux dépressions, régressions et, par défaut de
symbolisation, a la violence (passages a I’acte, somatisations hystériques). Les structures
les plus solides s’organisent en résistance, rameutent les représentations identitaires. La
violence trouve ses justifications.

Cette rencontre peut étre celle d’une société, représentative ou non d’une civilisation, qui
agresse les bases culturelles sur lequel est construite ’unité, territoire, croyances, modes
de vie et, a leur suite, les systémes de représentations et valeurs de référence. La rencontre
peut se faire avec un groupe, des individus tenant d’une autre culture qui apparaissent alors
déviants, dangereux et finissent par étre poussés a confirmer ces représentations négatives.
Communautés ou minorités sont vécues comme dangereuses, dans un repli ressenti comme
peut-étre défensif mais strement agressif.

Détranger jouissant d’un statut supérieur par son savoir, sa fortune, ses hauts faits, est consi-
déré, recherché méme, mais reste lointain, n’inspire pas des sentiments profonds & moins
d’apporter un message idéal d’amour comme le Pape qui fait office de don et non de prédation.
Par contre les monstres de I’histoire, dictateurs sanglants, soulévent I'horreur et provoquent
une solidarité de cceur avec les victimes. Lhorreur rapproche les étrangers: 'intensité de
leur souffrance peut favoriser I'identification permettant de se retrouve avec eux a un étage
humain (la Shoa a affaibli ’antisémitisme). Ces sentiments restent ambivalents, chez les
individus eux-mémes et entre catégories (le négationnisme permet a certains de persister
dans ’antisémitisme).

UAUTRE ET UAUTREMENT

Les représentations de I’autre, comme a la fois méme et différent, mettant en question ce que
je crois étre par essence, éveillent la peur et la haine; elles mettent en question ma réalité,
la réalité, la vérité, ma fagon de voir, la seule qui soit habituelle, héritée, admise, sécurisée.
«Peut-on étre autrement que je suis, que sont les miens? Y aurait-il une autre vérité?», selon
Levinas (1961) «Autrement qu’étre, et non étre autrement?» I’étranger provoque la perte du
sens. Et le sens dont on vit ce sont les systémes auxquels on est habitué et que 'on a adoptés
(Ricceur, 1990).

Admettre une autre culture, les autres modes de représentations, c’est accepter de voir autre-
ment, c’est reconnaitre qu'une fagon de voir est relative et que les représentations, y compris
les miennes, ne sont pas la réalité.

21



SEES / REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE > numéro 3 septembre 2012

En temps de paix, il est possible de rencontrer la culture des autres, les formes d’art étran-
geres plutot que les vivants, encore faut-il, pour atténuer le choc de altérité, éducation, ini-
tiation, présentation, garde-fous. La rencontre est aménagée a travers expositions, musées,
spectacles, tourisme, voyages... organisés.

Les ethnologues vont séjourner aupres de tribus lointaines pour s’imprégner de leur culture
(Lévi-Strauss, 1955); ils ne rapportent pas que des objets et des photos, ils ont partagé un
mode de vie relativisant le leur. Autrefois ils observaient avec étonnement et ramenaient des
«sauvages» comme des objets.

Bien siir des avant-gardistes, des jeunes, des révoltés de leur propre culture, des créatifs ou
esprits ouverts, avides d’autre chose, de nouveauté, d’originalité vont au devant de I’étrange
étranger, le recherchent, le collectionnent, s’en inspirent comme il en fut de «[’art négre» au
début du XXeéme, comme il en est d’une érudition universaliste.

Freud (1919), parle d’une «inquiétante étrangeté» qui refléte celle de I'inconscient.
Détranger qui bouscule les normes, est accueilli aux marges, par les jeunes, les affranchis, les
intellectuels, 1a ot I’on flirte avec le scandale, quand I’identité se cherche dans I'originalité.
Art gothique, rap, hip hop, apreés jazz, techno, musique dodécaphonique. Ce sont ceux qui
sont le plus en recherche d’identité qui abolissent la distance, participent du mouvement,
accueillent la différence qui suscite un élan nouveau (mouvement, courant, école).

Il y a toujours eu des batailles d’anciens et de modernes. L'étrange(r) peut paraitre curieux
(Montesquieu, 1721) puis attrayant, un risque, un vertige qui fait sortir de soi, permet de
changer de peau, favorise unc jouissance, la fusion avec 'autre... on frole la nouveauté par
et pour le frisson, on se laisse choquer, puis séduire, on s’habitue... ou on s’y jette par pro-
vocation, pour rompre avec un milieu trop conforme aux normes, pour se découvrir a neuf,
original et réinventer le monde.

La culture finit par absorber I’étrange, dans un processus de distinction (snobisme, élitisme)
autant que de familiarisation (Bourdieu, 1979). La société le digere et lui fait une place a
part (I’Art négre passe au musée Branly), celle du spectacle qui, tout en faisant voir et gotter,
marque la distance en séparant un public de la scéne.

Il y a des cultures qui restent simplement exotiques parce qu’assez lointaines pour n’en
risquer rien, elles sont exploitées et non prédatrices (Compagnie des Indes, chinoiseries du
XVIII® et XIX®, estampes japonaises... en leur temps), mais la culture chinoise est devenue
aujourd’hui un marché invasif et suscite un réflexe de protection soupgonneux plutét que
de lattrait.

L’heure est au rapatriement et a la réappropriation des objets d’art anciens, fleurons de la
culture et donc éléments sacrés; ce sont les garants de 'identité, les racines de la culture
(objets du Palais de Pékin, Egyptiens, Néfertiti, frises du Parthénon).

AMBIVALENCE ENTRE CHEZ LUI ET CHEZ NOUS

Le représentant d’une autre culture est une intrusion du non sens dont il faut se défendre par
le mépris, I"exclusion voire ’extermination. A moins d’étre rassuré, de ’apprivoiser, de n’en
prélever que le meilleur et sans danger: en visite, dans une exposition, immobilisé, satisfai-
sant la curiosité ou le scandale sans risque, ce besoin d’exotisme, qui rend I’étrange excitant.
(Dans le film de Ribes Musée haut, musée bas, le petit négre caché dans les caisses d’objets
fait irruption, il affole: les masques, oui, le vivant, non). Létranger immobilisé comme objet

22



SEES /RES > Dossier: Entreprise, organisation et cultures

de regard devient méme drole et excitant (la Vénus hottentote). C’est 'excitation d’étre
déstabilisé, du vertige, comme au manege, tout en étant bien attaché, assuré contre la chute.
Le principe, de ’exposition du spectacle, de rester en dehors de la scéne: regarder, ne pas tou-
cher, ne pas se méler. La sympathie reste «contre-nature» (Lévinas, 1961). Pour comprendre
un peu mieux, il y a les critiques et les conférences.

Louverture de esprit est difficile, sans parler de celle des corps. Mais le regard familiarise,
on peut passer peu a peu de I'art a ’objet, au pays, puis aux individus parfois aux meceurs.
On devient visiteur actif, touriste.

Le touriste étranger assuré de retourner a sa culture reste extérieur, son statut de touriste le
met sur un pied de presqu’égalité avec 'autochtone telle qu’il peut aller jusqu’a en faire un
ami; il partage alors avec un sentiment d’enrichissement des pratiques culturelles.
Létranger qui vient n’est pas celui que I’on va voir.

Pour ce qui est de ’étranger qui, sans statut, arrive, s’introduit, et prétend vivre la, il ne
s’agit plus de tourisme, mais d’immigration. De I'intérét amusé qui pouvait aller jusqu’a la
rencontre amicale, on passe a la peur, 4 I'insécurité, a ’exclusion. La familiarisation (accueil
dans la famille) est bien moins évidente quand ce ne sont plus des objets mais des étrangers
vivants qui viennent dans le pays; alors, c’est 4 eux de se fondre, de se faire invisibles.
Limmigré sorti de sa culture, mais la trainant avec lui, a toujours quelque chose de clandes-
tin, il fait passer sa culture en fraude, comme une arme sous le manteau; s’il en a, ses papiers
ne sont qu’une autorisation; son identité, méme s’il est naturalisé, est toujours entachée de
batardise, c’est un prédateur en puissance.

Il faut reconnaitre aussi ’lambivalence de I’étranger immigrant: le pays, la culture ou il
aborde ont pour lui un attrait aux limites de la nécessité: liberté, travail, et pour les plus édu-
qués, culture. Coexiste avec cette attente un sentiment de rupture, de trahison, d’abandon
du pays dont ils sont issus, de leurs appartenances, que ce soit un choix, une contrainte ou
une nécessité. Tout exil reste une déchirure, une blessure mal cicatrisée. Dans les tréfonds de
'immigré le plus «adapté», remuent toujours les fantdmes de sa culture. Et se pose alors le
probléeme de concilier deux cultures, celle de ses racines (passé), celle de son projet (idéal?),
méme partiellement; le plus pressant étant la langue et les manieres d’étre, les codes sociaux
et, dans une culture, tous les éléments tiennent les uns aux autres.

Des deux cotés Pambivalence est forte entrainant du refoulement ou obligeant a un travail
sur soi constant. ’équilibre obtenu est toujours instable, rarement définitivement acquis.

ACTUALITE DE L'INTERCULTUREL

Lhypermodernité (Aubert, 2004), communications et informations multipliées, a favorisé
un brassage culturel, les voyages et une familiarisation et la sensibilisation aux cultures les
plus éloignées dans le temps et ’espace. Le colonialisme, les conquétes, les infériorisations
et exploitations ont été combattues et sont mal considérées au nom des droits de ’homme,
de la reconnaissance de la diversité. Vernis «culturel» et valeurs «universelles» qui cachent
mal la pente de la discrimination, du mépris, de la haine, de la peur qui prénent la sécurité
pour mieux traquer I’étranger. Celui-ci sensible au mépris, envieux et persécuté, en remet
dans la provocation et se conforme souvent aux pires stéréotypes. Le semblable, le frere sont
des abstractions éthiques, I’étranger reste un danger pour I’inconscient, habillé de fantasmes
persécuteurs qui sont tenus pour vérifiés par des faits divers.

23



SEES / REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE > numéro 3 septembre 2012

L’idée de multiculturalisme augmente la peur, les fantasmes de contamination, de perte d’iden-
tité et engendre des crispations idéologiques (propres aux thématiques de I’extréme droite)
qui a leur tour se défoulent en violences. De leur coté les immigrants s’ils sont nombreux,
se réfugient dans des communautés qui tournent au ghetto et qui sont autant de barriéres a
I’intégration et motifs de suspicion pour les «nationaux».

Le processus tourne au cercle vicieux. A la peur entretenue par les fantasmes répondent
frustration et marginalisation (Freud, 1929) qui suscitent méfiance et agressivité pouvant
dégénérer en inadaptation voire délinquance. Le processus est difficile a conjurer. Il est, il sera,
amplifié par les crises économiques, politiques, démographiques, écologiques. Les cultures des
uns et des autres prennent la forme de rivalités, les difficultés de vie les amplifient jusqu’a la
violence, parfois explosive, souvent jusqu’au refus de communiquer.

'ETRANGE ETRANGER DANS L'ENTREPRISE

Comment passer outre a ces refus de I’autre, comment s’ouvrir a d’autres cultures, non seu-
9

lement pour admirer des objets mais accueillir 'autre, celui d’une autre culture qui parle une
bl

autre langue? Comment arriver a partager des valeurs, comprendre des intentions, découvrir

ce que les différences cachent d’universel et pas seulement les utiliser dans un registre publici-

taire, comique ou exotique?

Les différences se multiplient et se croisent. Une culture se décline en sous-cultures selon les

catégories de population qui y servent de critére d’identification: sexe, age, classe, niveau

d’études, profession. Il y a aussi des cultures qui cimentent I'unité de groupes familiaux, ou bien

y
d’origine régionale ou locale, de partis politiques, de croyances... sur certains membres elles
9 bl

peuvent avoir beaucoup d’emprise et rendre ceux-ci d’autant plus fermées a d’autres cultures.

L'entreprise s’efforce de tisser une culture d’entreprise, on y retrouve un ensemble de représen-
,ony

tations (histoire, fondateurs, valeurs, modes de communication, d’autorité, de pratiques) qui

forgent un langage et une identité communes, ayant pour fonction de solidariser les acteurs

aux objectifs de I’entreprise. Mais I’entreprise a du mal a ne pas recruter des «pareils» selon les

normes et les modéles d’une culture standard. A c6té de I’étranger d’origine, I’intégration de

celui qui représente une autre forme de ’étrangeté, le «pas comme tout le monde», handicapé,

I’obése et méme la femme, est difficile.

S’il faut des quotas pour assurer leur place dans la société, n’est ce pas que les femmes sont

’objet d’une infériorisation culturelle qui en fait de quasi étrangéres issues du «continent
q

noir», dans une culture masculine?

Il faut donc recourir aux quotas, aux lois appuyés sur des arguments moraux humanistes (les

puy
droits universels de ’homme, 1948), parfois économiques (manque de main d’ceuvre ou de
> q
qualifiés).
L’étranger d’origine porte spécifiquement les stigmates d’une autre culture. Lexpatrié comme
g

I’impatrié garde des accroches mentales et matérielles, des maniéres, il tend a constituer une
)

communauté de repli. Uentreprise offre alors le tremplin du travail, de la coopération; la

culture d’entreprise est une porte d’entrée pour s’initier a la culture du pays, elle agit comme

un tiers médiateur d’autant plus que les relations de travail se prolongeront dans I’entreprise

par des moments d’échanges qui peuvent se prolonger en dehors de celle-ci, organisés ou

spontanés. Le milieu professionnel peut devenir aussi important que I'abri de la vie privée et

familiale.

24



SEES /RES > Dossier: Entreprise, orgonisation et culiures

Encore faut-il que ’entreprise aussi marque son intérét pour les autres cultures, tienne ses
différences pour une diversité et non un manque, un apport possible, qu’elle soit elle aussi en
demande.

Le handicapé est un méme, mais infériorisé par une anomalie, il est marqué d’un signe négatif,
qui renvoie a un fantasme de monstruosité, il représente ce dont on ne voudrait pas souffrir, ce
qu’on ne voudrait pas avoir. Cet avoir en trop ou en moins semble contaminer I’étre jusqu’au
non-étre. Il provoque de I’angoisse et un rejet réflexe contre lequel les intériorisations sur-
moiques de la culture (éthique, critique) apprennent a lutter. Si la loi impose des quotas c’est
que le réflexe demeure quels qu’en soient les prétextes.

Le handicap touche une angoisse intime, celle de sa propre monstruosité inconsciente, d’un
chatiment possible. Dans nos sociétés, deux cultures simultanées s’affrontent: celle de re-
présentations archaiques du monstrueux liées au péché et au démon, qu’on retrouve dans
les tableaux de Bosch, de Goya, qui restent vivantes dans les fantasmes, et celle de valeurs
altruistes qu’une culture éclairée promeut a travers la pensée critique, le droit et la morale.
Ces deux cultures restent entrelacées dans leurs contradictions, permanence d’un paradoxe
ou fermentent les miséres et les revendications, aigreurs et exceptions.

L'EMPATHIE

Le paradoxe est mouvant, il a la vertu de se retourner en de nouvelles formes paradoxales.
Lempathie peut remplacer I’apitoiement ou le mépris, la compréhension se faire amitié
jusqu’a ce que la faiblesse puis la différence soient dépassées rendant possible la rencontre
avec une personne semblable et singuliére («On ne voit méme plus qu’il est bossu...»), apte
a la coopération.

Le film Les Intouchables (2011) faisant d’un aristocrate fortuné mais handicapé le frére d’'un
noir aux antipodes de sa position réveille chez les spectateurs une empathie que manifestent
des animaux indemnes de toute capacité de sublimation culturelle. Au dela des différences qui
I’affectent, il peut y avoir un processus d’identification solidaire des vivants qui se retrouvent
semblables dans la confrontation avec la réalité de la souffrance et de la mort. L’étre humain
est capable de retrouver cette empathie «naturelle» dans une spontanéité émotionnelle qui
plus que les efforts les efforts de la sublimation dépasse parfois les craintes et les défenses.
De fagon plus générale, la culture n’est pas que les arts et les lettres, le savoir et la connaissance
(la langue, I’histoire, la religion), le gotit de ou pour... Ce sont les mceurs faites de valeurs qui
conditionnent les rites les fagcons de faire, avec soi méme, les autres (sexe, age, classe), avec
les animaux, les choses, la nature. La possibilité de passer d’une culture a lautre va avec celle
de comprendre, de sentir, au dela de savoir et d’apprendre ou d’imiter. C’est une question
d’empathie, de fraternité et de solidarité: éprouver avec, entendre I"autre, mettre de la parole
entre, vivre un autre espace d’identification comme on épouse un role au lieu de le jouer ou
pire de le réciter.

DE LA PEUR A LA TOLERANCE

Le mélange ou la superposition des cultures s’est faite dans I’histoire sous le signe des guerres,
invasions et conquétes, des colonisations, des propagations intensives d’une foi religieuse ou
d’une idéologie (christianisme, communisme). Elles sont inscrites dans I'inconscient collectif
(on devrait dire politique, celui des massacres perpétrés et déniés) comme agression destruc-

2.5



SEES / REVUE ECONOMIQUE ET SCCIALE > numéro 3 septembre 2012

trice. Tout représentant d’une autre culture réveille cet inconscient collectif qui s’appuie chez
Pindividu sur le besoin réflexe de garder cohérence et cohésion, sens et identité (sujet du lan-
gage). Seule 'intériorisation de valeurs cultuelles d’ouverture et de générosité qui prolonge les
mouvements d’empathie peut lutter contre le rejet réflexe.

Les cultures qui pronent des valeurs de tolérance s’appuient sur les philosophies de penseurs
reconnus (Les Lumiéres, humanisme...), sur des religions de I’amour (christianisme), sur
des législations inscrites dans le Droit universel (Droits de ’'Homme, non discrimination),
apprennent a respecter, accueillir ['autre étranger et jusqu’a recevoir comme un gain (+) ce
qui est de lui différent.

Les solutions idéales reposent d’abord sur ’éducation: transmettre les valeurs d’ouverture a
la différence, souligner les valeurs d’universalité, de tolérance a I’autre, le critére de I'interdit
étant la souffrance infligée. Il faut sans doute trier dans la culture a 'aune de ces valeurs y
distinguer I’histoire des idéaux, souligner la relativité des options, des usages. Il y faut une
information dés I’école sur ce que sont les autres et leur culture, et favoriser la connaissance
et les échanges, la coopération a des taches communes. Cela se prolonge dans la vie quoti-
dienne (loisirs, intéréts, sexualité), puis professionnelle.

Linterculturel ce sont des échanges et des partages auxquels il faut étre initié des ’enfance
et au cours de la formation. Apres, ce sont des offres mises a disposition dans une politique
sociale et culturelle (rencontres, voyages, visites, spectacles) ou spontanément crées.

LE CAS DE 'ORGANISATION

LCorganisation, et particulierement ’entreprise, est a la fois:

> une unité de principe qui se définit par un intitulé, sigle, marque et une production
dans un secteur donné, qui essaie de devenir un «nous», solidarité et coopération
pour des objectifs communs. Une homogénéité prétendue, une symbolique qui veut
s’inscrire dans la réalité.

En méme temps elle recouvre des découpage de I’espace et du temps, des fonctions, des af-
fectations, des hiérarchies, des objectifs individuels, qui différencient (salaires, anciennetés,
spécialités, postes ...), suscitant des rivalités, des griefs et des conflits, exprimés ou retenus.

> une culture d’entreprise mise en discours, fondée sur une histoire, des représentations,
des valeurs, un imaginaire (scénarios), un langage, plus ou moins chahutés par I’envi-
ronnement politico-économique et les dissensions internes ou externes.

De tout cela, malgré I’épreuve constante de la réalité psychique, sociale et matérielle, nais-
sent des connaissances et reconnaissances mutuelles verticales, transversales et horizontales,
et se forge une identité collective qui participe a I'identité professionnelle intégrée a I'identité
personnelle.

Mais I'organisation tout en fournissant de ’unité-identité, est travaillée de différences qui
animent cette unité ou la déstabilisent. Les conflits et dissensions risquent de provoquer de
la cléture, de ’intolérance, les différences de la rigidité qui font leur lit sur les différences,
dont celles qui font cohabiter des cultures jugées incompatibles.

26



SEES / RES > Dossier: Entreprise, organisation et cultures

L’organisation est, en principe, préservée des crises par la loi (intégration, non discrimina-
tion, quota), dont I’existence dit bien que la difficulté de maintenir le partage spontané.
Pour qu’une reconnaissance réciproque puisse s’installer, il faut que soient favorisés des
contacts personnels: des temps, des lieux, des dispositifs prévus

pour la parole, les échanges, les rencontres.

pour la connaissance (exposés, documentation...)

pour les activités (loisirs) (Comités d’Entrreprise.)

que des moments et des lieux soient libérés pour I’entrée dans I’entreprise, I’accuell, la
présentation de soi, 'instauration de débats sur des problémes internes ou d’actualité.
La communication n’est pas seulement une information mais est un échange et une
réciprocité.

Vv V. V V

Lentreprise et le travail, peuvent étre des lieux de médiation pour le différent culturel, si on
pense cette différence et apprend a la comprendre comme nouveauté, créativité, originalité,
occasion d’apprentissage.

Faire ensemble et savoir faire ne sont pas les seuls parametres, parler avec I'autre, I’écouter,
apprendre de lui, ¢’est aussi le moyen de tisser du lien, de faire une unité vivante.

LA PAROLE DU PARADOXE

Le probléme brilant est celui de 'immigration, d’un afflux d’étranger en demande d’accueil
auxquels on ne trouve de réponse que de restriction, de fermeture et de rejet. Des «envahis»
se défendent se défendent contre des «envahisseurs»!

Uinterculturel devient une question de chiffre et on repart dans le cercle vicieux ou, au choix,
dans un paradoxe dont la seule force serait de figer.

Dans les moments de crise, et particuliérement de crise économique, quand se profile ou
se manifeste la pénurie des objets qui assouvissent les besoins, les différences d’origine de-
viennent les critéres de rejet parfois meurtrier. Le repli sur la tribu est la premiere défense,
un réflexe de survie. Fermer les frontieres, rester entre soi. La paranoia est un mécanisme
de défense. Quand les siens et les biens sont assurés, on va s’intéresser aux autres, objets de
curiosité, de prédation, puis peut-étre des semblables.

Linterculturel est un probléme complexe qui prend des significations tout a fait différentes
suivant la place d’ot on le parle et les objectifs que I’on s’assigne.

Le partage est un long apprentissage, qui se défait a la moindre alerte. La culture qui re-
présente les différences semblerait étre ce qui peut se partager le mieux quand elle peut se
réduire a des biens de consommation mais, en tant qu’elle fagonne les étres, elle peut vite
redevenir un stigmate.

Lentreprise est directement affectée par cette complexité, d’autant plus qu’elle met cote a
cote dans des relations humaines ceux qui ne parlent pas la méme langue maternelle. Mais
entreprise offre un objet commun: le travail qui peut offrir un miroir dans lequel se recon-
naitre semblables. Encore faut-il qu’elle donne aussi d’autres occasions de se parler, qu’il soit
lui-méme et les relations qu’il entraine objet de parole.

27



SEES / REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE > numéro 3 septembre 2012

REFERENCES BIBLIOGRAPHIQUES

Barus-Michel J. (2009) Désir, passion, érotisme. Toulouse, Erés
Bourdieu P. (1979) La Distinction: critique sociale du jugement. Paris, éd. de Minuit

Camilleri C. (1993) Rencontre des cultures et avatars identitaires, Projet Castoriadis C. (1996) Les carrefours du labyrinthe. T. 1 a IV,
Paris, Le Seuil.

Freud S. (1919) L'inquiétante étrangeté. Paris Gallimard, 1985

Freud S. (1929) Malaise dans la civilisation. Paris, PUF, 1979

Lahire B. (2004) La culture des individus. Dissonance culturelles et distinction de soi. Parus, La découverte
Lévi-Strauss Cl. (1955) Tristes tropiques. Paris, Plon

Levinas E. (1961) Totalité et infini, essai sur extériorité. La Haye, M. Nijhoff

Montesquieu (1721) Lettres persanes. Paris

Ricceur P. (1990) Soi-méme comme un autre. Paris, le Seuil

Déclaration universelle des droits de I'bomme. (1948)

Les Intouchables ilm de Toledano E. et Nakacke Q. (2011)

Musée haut, musée bas, film de Ribes J.-M. {2007)

28



	Paradoxes de l'interculturel

