
Zeitschrift: Revue économique et sociale : bulletin de la Société d'Etudes
Economiques et Sociales

Herausgeber: Société d’Etudes Economiques et Sociales

Band: 69 (2011)

Heft: 3: Les fonctions du tiers dans la relation économique

Artikel: L'environnement culturel, un tiers potentiel

Autor: Overbeck Ottino, Saskia von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-283623

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-283623
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


31

L’ENVIRONNEMENT CULTUREL,

UN TIERS POTENTIEL

Saskia von Overbeck Ottino
Société suisse de psychanalyse SSPsa)

vonoverbeckottino@bluewin.ch

> La culture d’appartenance fonctionne, souvent sans que l’on s’en rende compte, comme
un espace transitionnel, un tiers potentiel, dans la gestion des tribulations relationnelles
quotidiennes. Dans la rencontre avec un autre de culture différente, cette fonction de tiers de l’enveloppe

culturelle peut être mise à mal, du fait d’un manque de représentations familières
communes. L’ethnopsychanalyse nous offre des clés de compréhension et des issues pour travailler
ces difficultés.

Mots-clés: Ethnopsychanalyse complémentariste, inconscient ethnique, tiers culturel,
espace transitionnel, narcissisme des petites différences, idéalisation du sentiment d’identité,
inquiétante étrangeté.

Aussitôt que plusieurs personnes se rassemblent, ou plus encore, travaillent ensemble, une
dynamique de groupe s’installe, avec ses potentiels et ses limites. L’objectif idéal consiste à
maintenirune cohésion dans le groupe, à lemettre en condition de devenircréatifplutôt que
régresséou stérilisant, et à gérer la dimension conflictuelle, inévitable et d’ailleurs potentiellement

féconde, inhérente à la vie à plusieurs et à l’intégration de la différence.
Dans un environnement culturel commun, le recours à un référentiel culturel partagé est
constant.Le langage quotidien, parexemple, est truffé de formules toutes faitesancrées dans
des représentations culturelles propres à la communauté, comme les salutations d’usage, ou
les questionsusuelles bienveillantes, mais pas trop ouvertes. Un «Comment vas-tu?» même
sincère, n’encourage généralement pas une réponse détaillée; les «Je peux vous demander
de….»ou «Vousme ferez ça…» du supérieur hiérarchique sont des formules à la fois polies
et autoritaires; une blague sur le trait de caractère d’un tel laisse s’exprimer à la fois un peu
d’agressivité, un peu d’humour et un peu de tendresse. On rit des aspérités de l’autre et cela

permet, jusqu’à un certain point, de les aplanir. D’autres expressions partagées permettent
une forme de décharge culturellement conforme: «ça va, il faut bien, c’est la vie»; « C’est le
patron, que voulez-vous» On parle de la météo, des vacances, du week-end, des enfants,
pour adoucir les frustrations du labeur tout en gardant son quant à soi. Cette forme de
communication verbale, gestuelle, implicite), relativement peu intime, utilise le référentiel
culturel familier comme tiers, comme espace transitionnel au sens de Winnicott, 1975),
pour aplanir les aspérités relationnelles normales du quotidien, que ce soit au travail, dans



SEES / REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE > numéro 3 septembre 2011

la vie sociale ou en famille. Le référentiel étant commun, il n’y a généralement pas de prise
de conscience de cette utilisation d’ingrédients culturels.
Quand un collaborateur est étranger, cette utilisation du tiers-culture devient plus visible,
rendant perceptible un certain travail psychique dans l’appréhension d’un autre perçu
comme différent: on blague sur ses origines ou au sujet de présupposés concernant sa

culture. En témoignent les mots d’humour, d’essence culturaliste, sur l’intelligence des

Belges, sur le caractère obsessionnel du Suisse allemand, ou encore sur le côté «cocorico

32

» des Français… Concernant des cultures proches, les blagues, les commentaires plus
ou moins caricaturaux, voire désobligeants, permettent d’évacuer «gentiment» de petits
ressentiments et de se différencier de l’étranger en le maintenant à l’extérieur de la
communauté pour assurer ainsi la cohésion de celle-ci. Freud appelait narcissisme des petites
différences Freud, 1918, 1929; Diatkine, 1993) cette manière dont deux peuples voisins,
proches culturellement, se combattent ou se raillent réciproquement. L’identité, l’affirmation

identitaire se mettent à reposer sur ces petites différences. Ceci peut arriver aussi dans
le milieu du travail et n’empêche généralement pas une bonne entente globale. Quoique les
Genevoiscommencent à en vouloiraux Français, comme les Suisses allemandsse plaignent
de plus en plus des Allemands, qui, selon eux, envahissent leur milieu professionnel. La
perception de l’étranger peut donc basculer et l’autre devenir un intrus menaçant, source
de tous les maux. Et l’humour peut alors tourner à des propos plus franchement hostiles.
A ce stade, on ne s’amuse plus: l’identité collective fragilisée se met à magnifier ses propres
valeurs quideviennent lesseules vraies; il se développealors ce que Gilbert Diatkine appelle
une idéalisation du sentiment d’identité Diatkine, 2010). Une identité culturelle donnée
est déclarée supérieure aux autres. L’enveloppe culturelle ne joue alors plus une fonction
tierce; elle n’offre plus un espace d’expériences communes ni un espace d’enrichissements
potentiels, mais elle devient un tissu rigide qui entretient des positions polarisées de type
bon/mauvais, juste/faux, nous/eux.
Quand un collaborateur vient d’une culture plus lointaine, les données sont encore plus
complexes. Si les référentiels culturels sont très différents, les idéaux des uns peuvent être
les tabous des autres, les croyances sacrées des uns, être de la superstition pour les autres.
Par exemple, les rituelsafricains peuvent nous paraîtrenaïfs, toutcomme peut paraïtre naïf
le rituel de la confession à un non catholique. Chacun est, en effet, profondément imprégné
des valeurs de sa culture. L’ethnopsychanalyse Devereux, 1956, 1972; Nathan, 1986;
Moro, 1994; vonOverbeck Ottino,2001, 2008) a permis de théoriser comment cette partie
culturelle à l’intérieur de chacun de nous n’est souvent pas consciemment perçue, tant des

ingrédients culturels ont participé au façonnement de notre être, y compris au niveau du
fonctionnement psychique inconscient, et ceci dès les premiers instants de notre vie. Nous
partageons ainsi, avec les membres de notre groupe culturel, non seulement un certain
nombre de valeurs, mais aussi un certain nombre de fantasmes refoulés au niveau inconscient,

ces éléments constituant l’inconscient ethnique décrit par Devereux. Ainsi, un
judéochrétien, même non-croyant, ressentira le caractère sacré de la confession avec plus de force
que celui d’autres croyances qui lui sont totalement étrangères. Il aura ainsi de la peine à

mettre sur le même pied le rituel de la confession et un rituel vaudou. De la même manière,
un Peul sera beaucoup plus concerné par des questions de sorcellerie qu’un Genevois.
La rencontre avec un collaborateur «très étranger» peut même faire éprouver, à chacun des



SEES/ RES > Dossier: Les figures du tiers dans la relation individu-organisation

partenaires, des sentiments d’étrangeté, voire une forme d’angoisse face aux repères inconnus

qui émanent de l’autre. Les tabous et les idéaux étant différents, voire opposés, d’une
culture à l’autre, un comportement, autorisé ou même valorisé dans l’une, peut être source
de honte, voire sanctionné dans l’autre. Ceci peut toucher les représentations concernant les

rôles dechacun dans la société l’homme, la femme, l’enfant), les interdits sexuels ou encore
les questions concernant les investissements narcissiques honneur, fierté, investissement
professionnel…). Ainsi la confrontation à l’étrange de l’étranger, peut-elle nous exposer à
l’expression d’éléments habituellement refoulés chez nous et nous faire vivre ce que Freud a
appellé un sentiment d’inquiétante étrangeté Freud, 1919).
Généralement, dans le pays d’accueil, on attend de l’étranger qu’il s’intègre. En Suisse, qu’il
devienne un vrai Suisse, ou tout au moins conforme aux normes «suisses» Un peu comme
si nous pouvions devenir des Masaïs simplement en résidant suffisamment longtemps au
Kenya. Cet exemple, un peu caricatural, montre cependant comment de telles attentes
exigeraient de l’autre étranger un véritable déni de son identité culturelle confinant à un déni
de soi.
Cette forme de déni de l’appartenance de l’autre et de son imprégnation culturelle jusqu’au
plus profond de son être, se répercute dans la façon dont il est décrit sous formes de caricatures

où les ingrédients culturels et les ingrédients singuliers sont cloisonnés, faisant de lui
un être soit «a-culturel» soit «tout-culturel»
Ainsi,un Kosovar, un Africain, un Japonais… risquent de n’être vus qu’au travers du prisme
de leurs cultures, laissant dans l’ombre leurs histoires singulières. Un tel n’est obséquieux
que parce qu’il est japonais, ou expansif seulement parce qu’il est italien… Plus encore,
quand il est précisé que «C’est un Kosovar» qui est impliqué dans un événement violent, ou
que «C’est un Africain» qui serait désorganisé dans son travail, l’attention aura tendance à
êtreattirée en premier lieu par l’a-priori culturel au détriment d’hypothèses plus singulières:
«Les Kosovars ont le couteau facile»; «Les Africains travaillent à l’africaine»… Il devient
alors difficile de penser: «Cet homme est désorganisé parce qu’il n’a pas encore compris
comment fonctionne le système ici»; «Il parle peu parce qu’il nese sent pas à l’aise avec tous
ces inconnus et qu’il est de nature peu bavarde»
Appartenance culturelle et identité sont alors agglutinées l’une à l’autre et le potentiel
transitionnel de l’espace culturel est perdu. Le champ est libre pour les amalgames les plus
ségrégationnistes, pour l’incompréhension et l’exclusion.
Comment donc, entre collaborateurs étrangers les uns aux autres, retrouver la fonction de
tiersque peut jouerde l’enveloppe culturelle?Question deplus en plusd’actualitédans notre
vie quotidienne comme dans les milieux du travail, du fait de l’augmentation générale des

phénomènes migratoires.
Dans certaines institutions, des manuels proposent des manières d’agir en face de telle ou
telle culture. Ces techniques peuvent être utiles si elles sont au service de la rencontre et de
l’ouverture à l’étrange de l’étranger. Mais des recettes toutes faites risquent aussi d’être
stérilisantes si elles enferment l’autre dans un culturalisme réducteur où l’expérience singulière
n’a plus sa place.

Il s’agit, en effet, par tous les moyens et en particulier par le jeux des identifications, de
favoriser l’élaboration voire le dépassement de ce que l’autre inconnu et différent nous fait
vivre d’inquiétante étrangeté, pour trouver du familier commun, des étayages partageables

33



SEES / REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE > numéro 3 septembre 2011

et, par là, un nouvel espace commun pouvant fonctionner comme tiers. Les perspectives
complémentaristes de l’ethnopsychanalyse, en offrantune double lecture psychanalytiqueet
anthropologique, permettentde prendre en compte à la fois les dimensions culturelles et
singulières

34

de chacun, de penser la différence en termes non exclusifs, et d’offrir les meilleures
chances aux rencontres interculturelles jusque dans leurs ramifications inconscientes.
En conclusion, j’ai considéré la culture d’appartenance dans ses fonctions transitionnelles
comme un tiers possible dans lagestion des tribulations relationnelles quotidiennes.Dans la
vie de tous les jours, comme dans le milieu professionnel, quand les interlocuteurs ne sont
pas originaires de la même culture, cette fonction de tiers de l’enveloppe culturelle peut être
mise à mal, justement par le fait que le référentiel culturel n’est pas partagé. La rencontre
avec un autre d’ailleurs, demande à chacun des partenaires, à l’étranger comme à l’autochtone,

un véritable travail d’ouverture à l’espacede l’autre, dans ses dimensions singulières et
culturelles, pour permettre au potentiel transitionnel de l’enveloppe culturelle de retrouver
ses chances.

RÉFÉRENCES BIBLIOGRAPHIQUES

Devereux, G. 1956/71). Essais d’ethnopsychiatrie générale. Paris: Gallimard.

Devereux, G. 1972/85). Ethnopsychanalyse complémentariste. Paris: Flammarion.

Diatkine G. 1993). La cravate croate: narcissisme des petites différences et processus de civilisation. Rev.franç. Psychanal., 4/1993,pp
1057-1072.

Diatkine G. 2010). L’idéalisation du sentiment d’identité. In Les idéaux. Cabrol G., Parat H. Ed. Paris: PUF; pp 121-134.

Freud, S. 1918/1978). Das Tabu des Virginität, Gesammelte Werke, XII,Frankfurt, Fischer.

Freud, S. 1919/85).L’inquiétante étrangeté et autres essais. Paris: Gallimard.

Freud, S 1929/1976). Das Unbehagen in der Kultur, Gesammelte Werke,XIV, Frankfurt, Fischer.»

Moro M.-R. 1994). Parents en exil. Psychopathologie et migrations. Paris: PUF.

Nathan T. 1986).La folie des autres. Paris: Dunod.

Overbeck Ottino von, S. 2001). Mémoires d’exil: des projections parentales aux projections culturelles, Tribune psychanalytique, no
3,pp 51-66.

Overbeck Ottino von, S. 2008). Inconscient et culture: psychothérapie complémentariste. Actualités psychosomatiques, 11,109-128.

WinnicottD.W. Jeu et réalité. Paris: Gallimard; 1975.


	L'environnement culturel, un tiers potentiel

