
Zeitschrift: Revue économique et sociale : bulletin de la Société d'Etudes
Economiques et Sociales

Herausgeber: Société d’Etudes Economiques et Sociales

Band: 69 (2011)

Heft: 2: Economie de l'urgence et immédiateté

Artikel: La peur de l'autre dans le présent contexte de mutation sociétale

Autor: Gaillard, Jean-Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-283619

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-283619
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


97

LA PEUR DE L’AUTRE DANS LE PRÉSENT

CONTEXTE DE MUTATION SOCIÉTALE

Jean-Paul Gaillard
Laboratoire LLS, Université de Savoie

jean-paul.gaillard@univ-savoie.fr

«Le monde réel intervient uniquement là où nos constructions échouent»
Francisco Varela

> L’auteur aborde le concept de peur en tant que processus susceptible, dans les conditions
actuelles de mutation sociétale, d’exercer sur les rapports intergénérationnels des effets puissants

et délétères, ladite mutation confrontant deux ethos inintelligibles l’un à l’autre. Cette forme
particulière et rare d’inintelligibilité induit un phénomène de perplexité et de peur de cet
inconnaissable radical, la jeunesse, peu à peu transformée en un ennemi d’autant plus redoutable
que ses référents sont en décalage d’avec des critères dont disposent les décideurs. L’auteur

s’appuie ensuite sur des logiciens tels que Gregory Bateson, Mioara Mugur-Schächter, Edgar
Morin, Bruno Latour, pour proposer un saut logique permettant une mise en perspective des deux
ethos en frottement.

Mots clés: mutation sociétale, mutation psychosociétale, peur, inintelligibilité, ethos,
violence, autorité, hiérarchie, identité.

L’histoire des sociétés montre qu’elles subissent deux formes différentes de transformation:
la plus reconnue et donc la mieux documentée est la transformation progressive, de forme
quasi-linéaire, facile à observer à l’échelle d’une vie humaine; l’autre, le plussouvent méconnue

car ne survenant que plusieurs siècles après la précédente, ne peut se modéliser qu’en
terme de bifurcation Prigogine 2001), de catastrophe Thom 1972) ou encore de mutation
Gaillard 2007).

Nous vivons aujourd’hui, à strictement parler, une de ces mutations sociétales qu’une
civilisation ne connaît que très rarement. La société occidentale, dite aussi européenne, est née

au4ième siècle avec la subversion de l’empire romain par le monde chrétien1, une extraordinaire

mutation concrétisée sur tout l’occident en moins d’un siècle; notre société occidentale
a ensuite connu une autre mutation significative au 10-12ième siècle, puis à la Renaissance

1 Sachot M.Quand le christianisme a changé le monde. I. La subversion chrétienne du monde antique. Odile Jacob 2007 - Sachot M.
L’Invention du Christ. Genèse d’une religion Odile Jacob 1998



SEES/ REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE > numéro 2 juin 2011

16ième siècle), une autre au siècle des lumières 18ième siècle) et une encore aujourd’hui
21ième siècle).

Chacune de ces mutations sociétales s’est accompagnée d’une mutation psychosociétale:
en d’autres termes, chacune de ces mutations a produit un «homme nouveau» L’homme
chrétien2, l’honnête homme3, l’homme des lumières4, ont été bien documentés, à leur époque
puis par les historiens.
Nous assistons aujourd’hui au façonnement du pénultième5 homme nouveau, dans la douleur

98

des frottements aussi durs qu’inévitables entre deux univers incommensurables. Aucun
ne disposant d’une grille de lecture de l’autre, ils se trouvent dans l’incapacité de co-générer
un modus vivendi qui leur permettrait de cheminer ensemble. Celles et ceux que nous
appellerons «les modernes» pour souligner leur appartenance à l’épistémologie des lumières
-en fait nous, à partir des trentenaires- se trouvent confrontés à un inintelligible, face à celles
et ceux que nous appellerons «les mutants»6 pour souligner leur actuelle émergence en tant
qu’Hommes nouveaux, confrontés à ce même inintelligible.

L’ININTELLIGIBLE, LA PEUR, LA VIOLENCE.
Contrairement à ce que nous aimerions croire, l’inintelligible n’excite pas notre curiosité:
face à lui, nous ne pensons pas, notre intelligence, notre culture7 ne nous servent de rien.
L’inintelligible nous confronte à des bases sous-corticales que nous partageons avec
l’ensemble du vivant, reptiles y-compris, qui, certes ont puissamment contribué à la perpétuation

du vivant depuis son émergence sur terre, mais dont l’usage, dans le cas présent, se

révèle tragiquement catastrophique.
L’ensembledu vivant est équipé d’unemachinerieautopoïétique8 aussisimple qu’efficacequi
consiste en un réseau dont la forme physiologique est très diverse selon les espèces9, mais
dont la fonction reste la même: fuir ce qui est identifié comme dangereux / approcher de ce

qui est identifié comme bon. Il est facile de saisir qu’aucune espèce vivante ne saurait se
perpétuer sielle ne disposaitpas de cette compétence première. Ce réseau, nous l’appelons«axe

2 De Saporta L. Les confessions de saint Augustin Aurèle, évêque d’Hippone. Elibron classics 2001. La Cité de Dieu contre les païens,

Saint Augustin, OEuvres II, Gallimard,coll. Pléiade
3 Dictionnaire de l’Académie Française, première édition 1694):

HONNESTE, signifie aussi, Civil, courtois, poly. C’est l’homme du monde leplus honneste. il n’y a rien de si honneste que luy. il a l’air
honneste, les manieres honnestes. il luy a fait la reception du monde laplus honneste. accueil honneste. il luy a parlé d’une maniere
tres-honneste. il a le procedé assez honneste, mais cependant il ne faut pas trop s’y fier.
Honneste homme. Outre la signification qui a esté touchée au premier article, &qui veut dire, Homme d’honneur, homme de probité,
comprend encore toutes les qualitez agreables qu’un homme peut avoir dans la vie civile. C’est un parfaitement honneste homme. il
fautbien des qualitez pour faire un honneste homme.
Quelquefois on appelle aussi, Honneste homme, Un homme enquion ne considere alors que les qualitez agreables, & les manieres

du monde: Et en ce sens, Honneste homme, ne veut dire autre chose que galant homme, homme de bonne conversation, de bonne
compagnie.

4 Arrasse D. et coll. s.dir. Vovelle M. L’homme des lumières. Seuil 1996.
5 Pénultième: le dernier avant le suivant…
6 Lanotion floue de «génération Y» made in USA nous semble peu utilisable, c’est pourquoi on n’en trouvera pas trace dans ce travail.

Il faut cependant préciser que la mutation sociétale aujourd’hui perceptible en Europe a commencé environ 15 années plus tôt aux
USA.

7 Au sens de «être cultivé»
8 Varela F. Autonomie et connaissance. Seuil 1989
9 Les paramécies, par exemple, n’ont pas de neurones, mais elles disposent de cette fonction.



SEES / RES > Articles

nociceptif versus axe hédogène»10 ou machine NH. Chez un humain non post-traumatisé et
dans son milieu familier, les deux axes de cette machine neuro-endocrine s’inter-régulent en
permanence au bénéfice d’un fonctionnement suffisamment stable des trois sous-systèmes

cognitionnel / émotionnel / motivationnel dont la mise en oeuvre combinée est en permanence

99

traversée par la machine NH.
Ce que nous appelons ici «inintelligible» réclame une définition. Il ne s’agit pas de ces

situations embarrassantes ou encore jamais personnellement rencontrées mais faisant malgré
tout partie intégrante de notre univers culturel. De fait, ce type de situation reste familiarisable

au prix d’une petite gymnastique assez bien décrite par Léon Festinger11. Ce que nous
qualifions ici d’inintelligible relève du registre de l’inconcevable, du trou dans la cognition.
Face à ce type particulier de situation, c’est la peur qui émerge, cette peur salvatrice qui
permet depuis la nuit des temps la perpétuation des espèces vivantes. Henri Laborit a bien
décrit le processus alors engagé:attaquer si je me sens le plus fort, fuirsi la crainte l’emporte,
se soumettre si je ne peux ni attaquer ni fuir.
Forcenousest de constater aujourd’huique le monde desadultes les «modernes» se trouve,
face aux effets de la mutation psychosociétale sur les enfants, adolescents et jeunes adultes
les «mutants» dans cette pénible situation d’inintelligibilité, d’inconcevabilité, de trou

cognitif; ils y réagissent clairement par l’attaque. Les adolescents d’abord ont peu à peu été

redéfini comme de plus en plus dangereux et ingérables par les moyens éducatifs et légaux
habituels, puis les enfants du côté juridique, lois pour pouvoir les incarcérer dès l’âge de 12
ans,peines planchers pour les jeunes récidivistes, du côté psychiatrique,études conduisant à
prescrire un dépistage de l’appétence à la criminalité dès l’âge de 3 ans…): la machine
judiciaire conjugue ici son pouvoir à celui de la machine scolaire pour co-produire une machine
de guerre contre les enfants d’aujourd’hui, en les redéfinissant comme une espèce adverse
contre laquelle il faut se défendre pied à pied.
Les enseignants français, confrontés à la même inconcevabilité, ont transformé la machine
à intégrer qu’était le collège en machine à exclure. Les enseignants du primaire suivent,
auxquels s’associent les pédopsychiatres de plus en plus généreusement prescripteurs de

Ritaline, la molécule supposée immobiliser sur les bancs de l’école les dangereux aliens que
sont les enfants d’aujourd’hui. La guerre des «modernes» contre leurs enfants a commencé.
Aux USA, où la mutation sociétale a commencé une quinzaine d’année plus tôt qu’en
Europe, le problème semble avoir été résolu avec la pragmatique amoraliste qui caractérise
les étatsuniens: grosso modo un tiers des enfants à la guerre, un tiers en prison, un tiers au
travail ou aux études, mais médiqué, thérapisé et enreligiosé.
Cette peur des adultes n’a rien de marginal, voire d’anecdotique: elle montre un considérable

pouvoir dés)organisant, au niveau sociétal, mas aussi au niveau politique et au niveau
économique. Elle contribue puissamment à la disparition d’un processus sociétalement
dynamisant que le sociologue et juriste Niklas Luhmann12 appelle «confiance a priori» et,
concomitamment, elle contribue à l’émergence et la stabilisation d’une défiance a priori.
La confiance a priori relève, selon Luhmann, de cette conviction jamais interrogée, partagée

10 Coenen R. Gaillard JP et coll. Les symptômes interdits. Journal du Droit des Jeunes n° 293 mars 2010
11 Festinger in L’échec d’une prophétie. 1956 a approché ce processus avec son concept de dissonance cognitive.
12 Luhman N.Social systems. Stanford university press 1995



SEES/ REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE > numéro 2 juin 2011

par l’immense majorité des citoyens d’un pays, que le système fonctionne: les boulangeries
donneront du pain, les stations-services de l’essence, les transports en commun transporteront,

100

les enfants apprendront dans une école qui remplira sa mission, les juges rendront la
justice, etc. Les exceptions momentanées à ce fonctionnement global suffisamment satisfaisant

n’entament pas cette confiance a priori:elles sont effectivementdéfinies par les citoyens
comme des exceptions non significatives d’une dégradation durable.
La défiance a priori, à l’inverse, conduit les citoyens d’un pays à réduire l’éventail de leurs
choix, à se replier sur des stratégies de survie stéréotypées génératrice d’un appauvrissement
systémique, d’un processus de décomplexification du système sociétal.
Nous pensons que la spirale vicieuse décomplexifiante liée à l’identification de notre
jeunesse comme dangereuse, la défiance a priori liée à l’inconcevable qu’elle agite sous nos
yeux, pourrait contribuer de façon massive au développement effréné du capitalisme financier

qui réclame, pour se déployer, que ses acteurs puissent professer un absolu mépris de la
vie de l’autre, le travailleur, c’est-à-dire avant tout le jeune. De fait,une société suffisamment
attentiveà l’avenirde ses enfantshésite à fairedisparaitre l’ensemble des industriesprésentes
sur son territoire pour privilégier l’enrichissement exponentiel d’une minorité de séniors.
Mais la peur, lorsqu’elle se combine à l’attaque, transforme l’homme qui se sent attaqué en

prédateur soulagé de pouvoir l’être.

PEUR ET PSEUDO-SPÉCIATION
Le processus de spéciation consiste, dans le décours du processus évolutif qui caractérise le
vivant sur le long terme, dans l’émergence de nouvelles espèces.

La pseudo-spéciation relève de la mise en oeuvre exclusive de ce que les systémiciens
appellent «logique identitaire»; les groupes humains montrent en effet une tendance plus ou
moins régulée à définir les autres groupes humains comme suffisamment différents pour
qu’on puisse leur attribuer une nature de non-humains.
La peursemble être un puissant moteur quant à la mise en oeuvre de ce processusde
pseudospéciation qui permet de redéfinir les enfants et adolescents d’aujourd’hui comme suffisamment

non-humains pour qu’on soit en droit de se défendre contre eux par tous les moyens
disponibles: exclusion, privation systématique d’emploi et de soin, stigmatisation
médiatiquement organisée ils sont dangereux pour notre sécurité), emprisonnement, enrôlement
à la guerre, famine…

PEUR ET PRÉDICTIONS AUTO-RÉALISANTES

Nous connaissons tous ce que Rosenthal et Jacobson ont appelé effet Pygmalion13. Depuis
la parution de leurs travaux et malgré les attaques dont ils ont fait l’objet, il a été facile à de

nombreux chercheurs en sciences de l’éducation d’en vérifier la pertinence. En fait, il s’agit
d’un processus interactionnel parfaitement basique de l’humain en famille et en société.
L’orchestration médiatique de la peur en termes de «ils sont de plus en plus dangereux»
associée aux diverses attaques évoquées plus haut, ne peut que porter ses fruits: les enfants
et les adolescents d’aujourd’hui et tout particulièrement les premiers visés, ceux qui vivent
dans ce qu’on appelle «les quartiers» se construisent de plus en plus comme dangereuxet le

13 Rosenthal R. et jacobson L. Pygmalion à l’école Casterman 1994.



SEES / RES > Articles

montrent,validant ainsi les prédictions denos politiqueset de nos médias.Il est devenu clair,
en France, que la machine politico-médiatico-ultralibérale produit ce danger qu’elle invente.
Bernard Stiegler décrit ce processus d’une manière aussi saisissante que réaliste:
«Cette destruction des motifs d’exister engendre, chez ceux-là, des formes compensatrices
d’hypersurmoïsation, délirantes et meurtrières, passant à l’acte sans aucune vergogne, et
sans la moindre crainte, transformant la démotivation et l’irrationalité qui règnent dans les

sociétésde contrôleen énergiesdu désespoir, c’estàdire enénergies incontrôlables,et encela,
qu’on le veuille ou non, en énergies quasiment inépuisables – c’est à dire invulnérables.»14

RENDRE VISIBLE ET MANIPULABLE UN INCONCEVABLE, UN TROU COGNITIF!
Nous le disions plus haut, les mutations sociétales que notre société occidentale a connues
se sont à chaque fois montrées porteuses du pire comme du meilleur. Il appartient aux
professionnels de l’anthropologie endotique, de la sociologie, de la psychosociologie, du
management, de l’organisation, de se donner les moyens d’orienter les processus liés à cette

mutation sociétale vers du meilleur. Pour cela, la première tâche ne peut consister qu’en
une mise en intelligibilité des transformations psychosociétales façonnant les enfants
d’aujourd’hui,

101

les «mutants»
Le premier problème, avec le type de changement radical qu’est une mutation psychosociétale,

est, nous l’avons dit, qu’il nous confronte à de l’inintelligible, du non catégorisable, à
une absence de modèles permettant de le penser, c’est-à-dire à une suspension de la pensée.

A ce propos, Paul Valéry nous rappelait qu’on ne pense que sur des modèles.
Le second problème est que, face à de l’inintelligible et du non catégorisable, en vertu du
principe selon lequel un marteau voit des clous partout, en bons marteaux nous nous acharnons

à forcer cet inintelligible à entrer dans nos petites boites de clous, quand bien même il
s’agirait de vis, de billes ou d’objets encore jamais vus, sachant que ce qui n’entre pas dans
nos boites est d’emblée catalogué par nous comme relevant de la déviance et donc d’une
forme de danger.
Le troisième problème est que, en sciences humaines, nous manquons tout particulièrement
d’outils logiques pour saisir efficacement l’inintelligible et le non catégorisable.

L’ININTELLIGIBLE EN SCIENCES HUMAINES:
ÉNIGMES, ANOMALIES ET GÉNÉRATEURS D’OBJETS.

Dans son petit ouvrage dont le temps n’a pas altéré la pertinence, Thomas Kuhn15 signale
que ce qu’il appelle énigmes, à savoir les question balisées par le paradigme en cours, se

manifestent aux yeux du «scientifique normal» comme autant d’occurrences de montrer sa

pertinence en même temps que sa loyauté au modèle standard; les anomalies, à l’inverse,
se manifestent à ses yeux et à ses oreilles comme des «bruit» comme ces craquements, ces

modulations informes que nous entendons quand nous cherchons manuellement un poste
sur la radio: les anomalies sont des sortes d’ondes non codées, des bruits de plus en plus
gênants, que nous tentons généralement de faire taire en les forçant à entrer dans la boite
de nos modèles standards. Kuhn nous dit que, lorsque le «scientifique normal» échoue à

14 Sur lesite web de Bernard Stiegler: Ars-indiustrialis.
15 Kuhn T. la structure des révolutions scientifiques. Flammarion Champ 1970



SEES/ REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE > numéro 2 juin 2011

faire entrer l’anomalie dans une petite boite reflétant le modèle standard, il abandonne afin
d’éviter les ennuis avec les pairs.
Lorsqu’un praticien-chercheur décide de s’attaquer à une anomalie, il est contraint de générer,

là où est le bruit, des objets à ses yeux perceptibles, qu’il puisse manipuler; il pratique
donc des découpes16 par définition arbitraires dans cebruit informe et inintelligible, de façon
à générer un objet de recherche, manipulable et communicable.
Ensciences humaines, lesobjets les plus faciles à faireémerger par le truchementde ce travail
de découpe, sont les négatifs des objets bien connus et devenus obsolètes: ce qu’on ne voit
plus et qu’on voyait avant. Il est clair, cependant, que cette première manoeuvre n’a qu’une
vertu: ouvrir un chantier. Elle n’offre a priori aucun modèle suffisamment nouveau pour
appréhender la complexité des changements impliqués. Elle se borne à nous donner une
mesure de la défaillance de nos modèles standards.

GREGORY BATESON À NOTRE SECOURS.

Gregory Bateson est à la logique anthropologique le pendant ce que Mioara Mugur-
Schächter est à la physique quantique théorique: un des penseurs les plus puissants du
20ième siècle; il est en outre le grand-père des systémiciens. Face au problème auquel nous
sommes aujourd’hui confrontés, il nous est une fois de plus très utile:
«lorsque l’homme de science se trouve dans l’embarras de ne pas pouvoir trouver un langage
approprié pour la description du changement dans un certain système qu’il étudie, il ferait
bien d’imaginer un autre système qui soit supérieur d’un degré de complexité au premier et,
par la suite, d’emprunter à celui-ci un langage approprié pour la description du changement
dans le système plus simple.»17

En effet, à vouloir comprendre les changements perceptibles chez les «mutants»
d’aujourd’hui

102

à partir de nos critères théoriques et pratiques établis, nous ne pouvons alors
décrireces changements qu’en termes de déviances etde dérives et non en termes de lanouvelle
normalité qu’ils constituent en fait.
Les enfants et adolescents d’aujourd’hui sont bien des mutants, mais des mutants normaux
puisqu’ils ne sont rien d’autre que le produit d’une mutation sociétale à l’oeuvre depuis de

longues années et quiest parvenue à un taux de densification suffisant pourqu’en émerge un
nouvel ethos, c’est-à-dire une nouvelle économie psychique, de nouveaux modes d’interactions,

de nouveaux modes de perception de soi, de l’autre et du monde, pour, globalement
en Europe, la génération actuelle des moins de 20 ans.

BRUNO LATOUR ET LE PRINCIPE DE SYMÉTRIE.

Afin d’éviter cette systématiquepathologisante, nous devons équipernotre regard d’un outil
logique extrêmement précieux, dont Bruno Latour et Michel Callon rappelaient la nécessité

voici plus de quinze ans, le principe de symétrie, principe éminemment scientifique qui
consiste à s’«imposer un style d’explication dans lequel on s’abstient de tenir pour acquis ce

que les acteurs discutent et examinent point par point.»18.

16 Mugur-Schächter M. Sur le tissage des connaissances. Collection: Ingénierie représentationelle et constructions de sens. Hermes
Lavoisier 2006

17 Bateson G. «épilogue 1958» in Vers une écologie de l’esprit tome 1. Seuil 1977.
18 Michel Callon et Bruno Latour 1990: La science telle qu’elle se fait. Éditions la découverte. P. 24.



SEES / RES > Articles

Cetteexigence nous imposedonc de nepas tenir pour plus saines oumoinspathologiques les

modalités de fonctionnement psychosociétal auxquelles nous sommes habitués, que celles
que nous décrivons chez les enfants, adolescents et jeunes adultes mutants.

ETHOS?19

Bateson est un anthropologue et un logicien de la communication; il définit l’ethos comme
«l’expression d’un système culturel unifié d’organisation des instincts et des émotions des

individus.»20

Ilsouligne en d’autres termes ceci que les membresd’une même société montrent21 les mêmes
façons de se comporter et d’exprimer leurs émotions dans certaines situations typiques.
Ces situations typiques sont essentiellement les rituels d’interaction, c’est-à-dire rien moins
que l’ensemble de ce qui régule les relations interindividuelles, intergénérationnelles et
intergroupes.

L’ethos par lequel nous sommes façonnés est une partie composante essentielle de notre
identité sociale: il est donc vécu par nous comme s’il était notre nature. Il en ressort un
phénomène qui prend aujourd’hui une importance centrale à l’école: tout comportement,
toute attitude, qui le heurte est instantanément ressenti par nous comme inadapté, comme
déviant. Ainsi, nous savons sans avoir à le penser quand et où il est possible de rire, crier,
pleurer, se plaindre, feindre la quiétude, parler haut, parler bas, tendre la main, regarder
dans les yeux, baisser les yeux, montrer des signes de respect, montrer des signes de supériorité,

etc.Et tout comportementne se conformantpas à ces prescriptions denotre ethos induit
chez nous, instantanément, un malaise, une perplexité, une irritation, voire une colère.
Or, un nouvel ethos définit et organise des rituels d’interactions nouveaux c’est-à-dire
d’autres modes de régulation des relations interindividuelles, intergénérationnelles et
intergroupes.

Ce que nous vivons tragiquement aujourd’hui est le frottement entre deux ethos par définition

étrangers l’un à l’autre et incommensurables. Mais nous pouvons, à partir d’une posture

d’un degré supérieur de complexité, décrire les éléments les plus significatifs des deux
ethosen jeu, les mettre en perspective les uns avec les autres et rendre ainsi plus intelligible à
notre intelligence, plus familière à nos sens, cette nouvelle normalité qui, autrement, ne peut
que nous sembler relever de la déviance ou de la pathologie.
Bateson nous offre un concept complémentaire: l’eidos, qu’il définit comme l’ensemble des
apprentissages cognitivo-culturels qui aboutissent à une même façon de percevoir les choses

chez les membres d’une société donnée. Il souligne ici un élément important dans le processus

perceptif: toute perception est le résultat d’une activité sensorielle étroitement combinée
avec un grand nombre de présupposés culturels. En d’autres termes, l’objet final de notre
perception est une entité neuro-culturelle. D’un ethos à l’autre, la même «chose» ne peut
pas être le même objet.

19 Nous optons icipour un abord par l’ethos; nous aurions aussi bien puopter pour un abord par l’épistémologie: les deux ethos en cause

103

recouvrent deux épistémologies.
20 Bateson op cit
21 …entre deux mutations psychosociétales



SEES/ REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE > numéro 2 juin 2011

Un exemple paradigmatique: le cas de la casquette.
La casquette que nous percevons n’est pas celle que perçoivent les
adolescents «mutants»:

> la nôtre est une sorte de couvre-chef étroitement associé à un rituel de
politesse complexe. Selon que je la garde ou que je l’enlève, je délivre un
message analogique clair à mon interlocuteur: «je suis ton égal, je suis ton
inférieur, je te montre mon respect, je te montre mon irrespect, je me soumets
à toi, je te défie, etc.»

> la leur est un accessoire de visibilité avec lequel ils entretiennent un lien
quasi-organique, sans aucune connotation de respect ou d’irrespect à
l’adresse de l’autre.
Des notions comme le travail, l’argent, la famille, le couple pourraient
fournir le même type d’illustration.

Unemême «chose»22 donc, mais deux objets23 qu’il serait vainde comparer et qui n’obéissent
pas du tout auxmêmes contraintes sociétales. Lorsque nous tentons d’imposer à «leur»
casquette

104

les critères éthologiques de«nos» couvre-chefs,nousprovoquons chez les adolescents
et jeunes adultes concernés un état de perplexité que nous interprétons comme un début de

provocation,ce quinous permet de mettre enplace une logique d’escalade dans laquelle tous
leurscomportements nousconduiront àmonter d’uncran supplémentaire dans uneviolence
induite par nous seuls et dans laquelle nous les piégerons.

NOTRE ETHOS ET LE LEUR: QUELLE MISE EN FORME?
Dans la mesure où un ethos modèle les formes du rapport à soi, du rapport à l’autre et au
monde, ainsi que les modes d’interaction tels qu’il va de soi qu’ils doivent s’opérer, il est
possible d’en décrire les éléments composants tels qu’ils nous agissent au quotidien et tels

qu’ils façonnent notre «être au monde»
Nous passerons donc par les formes de l’identité et de l’autorité… sachant que nous ne
rendrons que difficilement compte de l’objet complexedont il s’agit. En effet, nous verrons que
l’identité et l’autorité ne sont que deux parties composantes d’un ethos et qu’elles contiennent

et donnent forme à un entrelacs indéfini de comportements, d’attitudes, d’émotions,
de motivations, «causées et causantes, aidées et aidantes, médiate et immédiates, et toutes
s’entretenant par un liennaturel et insensible qui lie les pluséloignées et les plusdifférentes24,

de telle façon que décrire l’une, c’est déjà décrire une partie d’une autre et encore d’une
autre qui décrit la première; nous touchons là cruellement à l’incapacité du langage verbal à
produire du «complexe» Nous ne pouvons que découper arbitrairement des morceaux de
ce qui est en fait un hologramme au sens où Edgar Morin l’utilise.

22 Le terme «chose» renvoie au réel de la casquette: morceau de tissus façonné de manière qu’il tienne sur la tête d’un individu.
23 Le terme «objet» renvoie au résultat d’une perception, c’est-à-dire un processus eidologique.
24 «Donc, toutes choses étant causées et causantes, aidées et aidantes, médiates et immédiates, et toutes s’entretenant par un lien naturel

et insensible qui lie les plus éloignées et les plus différentes, je tiens impossible de connaître les parties sans connaître le tout, non plus
que de connaître le tout sans connaître particulièrement les parties» B. Pascal, Pensées p 88)

1



SEES / RES > Articles

AVEC EDGAR MORIN, LE POINT DE VUE HOLOGRAMMIQUE
La structure incontournablement digitale et disjonctive du langage verbal, lorsqu’il s’agit
de décrire un objet complexe, nous contraint à une linéarisation et à une parcellisation de
cet objet.
Ce que je décrirai ici d’une façon relativement fastidieuse et linéaire gagne évidement à être
construit à l’aide d’un modèle plus congruent avec les qualités qui sont les siennes, ainsi
qu’avec notre projet qui est de rendre intelligible pour agir25.

Rendre intelligible, dans ce cas, consiste à relier, à rendre perceptible ceci que tous les
éléments que nous estampillerons «monde finissant» sont reliés de si intime façon que tous
sont en entier présents les uns dans les autres; de même pour tous et chacun des objets que
nous estampillerons «monde naissant» Le modèle hologrammique d’Edgar Morin est ici
parfaitement adapté:
«Non seulement la partie est dans le tout, mais aussi le tout en tant que tout se trouve dans
la partie. Ainsi, chaque cellule singulière d’un organisme polycellulaire, comme le nôtre,
contient en elle la totalité de l’information génétique de l’organisme. Dans chaque individu
d’une société, la société en tant que tout est présente dans l’individu par son langage, sa

culture, ses normes et prohibitions fondamentales» Morin E. 1990)
Ainsi, les modes d’interactions descriptibles en termes d’hétéronomie, d’autorité de mode
paternel, de soumission à l’autorité, de complémentarité haut-bas, d’interdit par principe,
de culpabilité fondamentale, de hiérarchique vertical,de rationalisme, d’objectivisme… s’in-terconstruisent-

ils en permanence: chacun de ces éléments composants contient les autres
et est contenu dans les autres. Devenus éléments composants de la structure éthologique de
chacun d’entre nous, ils sont des éléments composants de nos manières de penser, d’agir,
d’interagir et de réagir au quotidien: ils sont ce que nous croyons être notre nature et la
société

105

qui était la nôtre en était le reflet en même temps que la machine reproductrice.
Il en est évidemment de même pour les enfants, adolescents et jeunes adultes que j’appelle
«mutants»: l’ethos dans lequel ils grandissent dessine leur monde comme s’il était leur
nature. Ainsi, autonomie, autorité sur soi, égalitarité, hiérarchique horizontal, émotionalisme,
subjectivisme…s’y interconstruisent-ils en permanence: chacunde ces éléments composants
contient les autres et est contenu dans les autres. Devenus éléments composants de la structure

éthologique de chacun d’entre eux, ils sont des éléments composants de leurs manières
de penser, d’agir, d’interagir et de réagir au quotidien: ils sont ce qu’ils croient être leur
nature et la société qui est la leur en est le reflet en même tempsque la machine reproductrice26.

Un ethos peut, me semble-t-il, être utilement modélisé comme «un circuit systémique dans
lequel) chaque élément est inséré et (…) interagit avec la totalité»27

Et ce que nous pouvons décrire de ses effets sur les individus et les groupes concernés laisse
clairement à penser que «les dichotomies organique-psychique ou conscient-inconscient y)
perdent toute signification» dans la mesure où notre conscience n’est en aucune manière

25 «Rendre intelligible pour agir»est un des mot d’ordre de l’association européenne pour la modélisation de la complexité AEMCXAPC).

Voir http://www.mcxapc.org/interlettre.php
26 Mara Selvini-Palazzoli résume admirablement le problème s’agissant de décrire un système familial: «Lorsqu’il apparaît que dans

un circuit systémique chaque élément est inséré etqu’il interagit avec la totalité, les dichotomies organique-psychique ou
conscientinconscient perdent toute signification.» Selvini-Palazzoli et coll. Les jeux psychotiques dans la famille. ESF éditeur 1996

27 Selvini op.cit.



SEES/ REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE > numéro 2 juin 2011

mobilisée dans des modes d’interaction dont on ne sait plus s’ils sont organiquement ou
psychiquement organisés.

SOCIÉTÉ OCCIDENTALE D’HIER ET SOCIÉTÉ OCCIDENTALE D’AUJOURD’HUI:
MISE EN PERSPECTIVE

Nous nous bornerons ici à l’essentiel: les lecteurs intéresséspar le détailse reporteront à

l’ouvrage

106

Enfants et adolescents en mutation28 qui offre plus de détails, tant dans la description
des deux ethos, que dans les hypothèses historico-politiques.

L’autorité, la hiérarchie
Depuis 2000 ans, l’objet «autorité» se conjuguait avec la série des figures paternelles. Le
Religieux Chrétien avait fait sienne la figure du Pater Familias en se bornant à en resituer
l’origine: le ciel. L’autorité était de forme résolument phallique. Cette forme particulière
d’autorité impliquait la soumission de ceux à qui elle s’adressait. La hiérarchie de mode
vertical impliquait de même une inégalité par principe sur la base critérielle de la plus petite
différence: sur cette ligne verticale descendante, tout attribut en plus situe au-dessus, tout
attribut en moins situe en-dessous. Les deux figures du même objet que sont l’autorité de

mode paternel et le hiérarchique vertical, en tant que machines à différencier, se

constituaient comme machines à produire de l’inégalité par principe.
La mutation sociétale en cours produit une forme d’autorité très différente, en l’ayant fait
migrer de l’extérieur autorité paternelle) vers l’intérieur, produisant l’autoritécomme autorité

sur soi. Nous verronsque cette migration est totalement cohérente avec les autres parties
composantes de l’hologramme d’aujourd’hui. Dans le même temps, le trait du hiérarchique
s’horizontalise, introduisant une définition de la différencequi cesse de se mesurer en termes
de plus et de moins, c’est-à-dire en termesde supériorité et d’infériorité: tous, bienque
différents, sur la même ligne horizontale, égaux par principe. L’autorité sur soi et le hiérarchique
horizontal se constituent donc comme une machine résolument égalitaire.

L’identité

Depuis beaucoup plus de 2000 ans, en occident comme dans beaucoup d’autres sociétés,

l’identité de déclinait en terme d’appartenance. Nos divers groupes d’appartenances nous
prêtaient nos identités, à la conditions que nous pratiquions suffisamment les rituels
d’appartenance, comportementset attitudeschargés demontrer à ceuxdes groupes concerné que
nous en étions bien, et à ceux des groupes étrangers que nous n’en étions pas. Cette forme
particulière de l’identité associée à l’autorité de mode paternel et au hiérarchique vertical)
nous produisait comme hétéronomes: nous allions chercher les motifs de nos actions hors
de nous, dans des autorités intellectuelles, techniques, économiques, politiques et dans des

valeurs philosophiques et morales extérieures à nous. Tout cela faisait de nous des êtres
perpétuellementen quête de reconnaissance de ceux d’au-dessus, cette reconnaissance se constituant

comme marqueur dans la mesure de l’estime que ces autres nous accordaient ou non.
La mutation sociétale en cours produit une forme d’identité différente: individuelle. L’enjeu
n’y est plus de montrer des appartenances mais de montrer son existence et, pour cela,

28 Gaillard JP ESF éditeur 2009



SEES / RES > Articles

d’acquérir un degré suffisant d’une visibilité à laquelle le monde naissant offre tous les

moyensnécessaires. Cette forme particulière d’identité produit des êtres autonomes: ils vont
chercher les motifs de leurs actions en eux, ce qui les conduit à entretenir avec le savoir et
les valeurs morales canoniques une relation par définition négociatrice, distendue,
réorganisante, reliante. Tout cela fait d’eux des êtres perpétuellement en quête de visibilité, cette
visibilité se constituant comme marqueur dans la mesure de l’estime desoi qu’ils peuvent ou
non s’accorder à eux-mêmes.

Le sexuel, l’interdit, la culpabilité, la jouissance
Le Religieux Chrétien fut, jusqu’à ce que Marcel Gauchet décrit comme le sortir du
Religieux, un des co-constituants majeurs du façonnement sociétaloccidental. Le péché
originelproduisit très durablementun êtrecoupable par principe,auquel tout étaitpar principe
interdit, à l’exception de cequiétait expressément autorisé. Le sexuelavait depuis longtemps
acquis le statut de principe sociétalement organisant29: la puissance de l’interdit l’objet d’un
façonnement psychique, bien modélisé par la psychanalyse. La jouissance fut définie comme
un processus délétère de perte de soi, bannie y-compris du lit conjugal. Elle n’y a conquis
quelques droits que récemment, en fait dans les premiers soubresauts visibles de la présente
mutation sociétale30. Tout cela faisait de nous des êtres en quête d’espaces d’intimité.
La mutation en cours produit un sexuel trivialisé: avec la dissolution de l’interdit
fondamental et de la culpabilité par principe, il a perdu son statut d’axe organisant. Découplé de

l’interdit et de la culpabilité, le sexuel devient une occurrence de jouissance parmi d’autres
glisse, matériel high-tech de plus en plus perfectionné, substance psychoactives licites et

illicites). L’exigence de visibilité semble soumise à un nouveau marqueur: la jouissance
montrée. Tout cela fait d’eux des êtres en quête d’espaces d’extimité.

LE TEMPS, LE RATIONNEL

Le Religieux Chrétien, auquel nous devons la forme que prit la société occidentale jusqu’à
la présente mutation, redéfinit très crûment le concept de temps, de même qu’il inaugura
une forme nouvelle pour le bien penser. Saint Augustin, dans ses Confessions le résumait
admirablement. Pour le temps, son exclamation bien connue:
«Qu’est-ce que en effet que le temps? Qui saurait en donner avec aisance et brièveté une
explication?... Si personne ne me pose la question, je le sais; si quelqu’un pose la question et
que je veuille expliquer, je ne sais plus.»31

… affolement bien compréhensible pour qui devait résoudre l’équation «temporalité christique

/ atemporalité divine»; Il s’agissait de rien moins que de résoudre l’aporie du lien entre
le temps vertical dudivin,et le tempshorizontal de l’humain individuel: entre un temps long
et un temps court.
L’intitulé même du texte, Confessions, résume la nouvelle forme du bien penser: le couple
culpabilité fondamentale / réflexivité coupable inaugurait le temps du temps long, un temps
indéfiniment étiré, dans une incessante et anxieuse pérégrination, entre un passé lourd de

107

29 Voir Claude Levy-Strauss et l’exogamie.
30 En France, 1968, en Europe dunord environ 5 ans plus tôt…
31 Saint Augustin, Confessions,XI, 14, 17



SEES/ REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE > numéro 2 juin 2011

péché et un avenir à la fois tendu vers la crainte de la récidive et l’espoir de la rédemption;
quant au présent, il se dessinait fatalement comme un espace particulièrement délicat, celui
de toutes les occasions de fauter. Nous avons hérité de cela une réelle incompétence à vivre
simplement le présent, dans le même temps que nous montrons une extrême compétence à
produire du passé et du futur. Notre tempsétait un temps long, impliquant une pensée «longue

» faite d’allers et retours incessantsentre passé et futur et usant indéfiniment du support
de l’écriture. Ainsi, le couple culpabilité fondamentale / réflexivité coupable co-produisit la
forme rationnalisante d’une pensée, formalisée treize siècles plus tard par notre Descartes,
co-production dans laquelle était inévitablement impliquée l’autorité de mode paternel et

son nécessaire système généalogique.
Le temps des«mutants» est celui d’un présent massif, compact, dont les appendices dupassé

et du futur tendent à disparaître. Ils semblent avoir intégré ceci que le passé et le futur ne

sont que des inventions, intimes ou officielles, parfaitement instables, indéfiniment modifiées

108

au fil du temps; dans le même temps qu’ils s’en désintéressent, ils montrent une réelle
compétenceà vivre leurprésent, désencombrésqu’ils sont dupassé et du futur. Ils s’adaptent
en cela à une injonction psychosociétale très insistante: le no futur angoissé des punks des

années quatre-vingt a laissé place à un désintérêt pour ce futur définitivement imprédictible.
La vie est aujourd’hui définie comme un présent qui se déplace, séquence après séquence,
sans s’altérer en passé ou en futur. Le temps généalogique a perdu sa consistance avec la
dissolution de l’autorité de mode paternel. L’individualisation du monde, la disparition
des maîtres à penser et de la culpabilité fondamentale ont concouru à la dissolution du
mode exclusivement rationnel de la pensée. La pensée «mutante» se développe sur un mode
résolument multiforme, faite autant d’un jeu «émotion-action» que de négociation, de
métissage iconoclaste, d’images autant que d’écriture. La disparition du facteur «culpabilité
fondamentale» dans la réflexivité semble en avoir réduit le déploiement, l’avoir raccourcie
en quelque sorte… mais l’observation montre que c’est au bénéfice d’une plus grande
réactivité, d’une décisionnalité plus vive, dans laquelle les rationalisations semblent remplacées
par de l’émotionnalisation et de la négociation. Ce temps d’émotionnalité-décisionnalité est

un temps très court, d’autant plus court qu’il ne s’appuie plus sur une mise en perspective
d’un passé et d’un futur, mais sur un présent dense. Il se dessine donc une forme de pensée

plus ramassée, plus étroitement combinée à l’action. Remarquons que cette forme nouvelle
de pensée se montre parfaitement adaptée au monde naissant.

EN CONCLUSION: À NOUS DE CHOISIR!
Nous pourrions ainsi aborder le rapport à l’autre et àsoi, à la mort, au temps, l’intelligence,
etc. il nous semble que ces trois jeux de repères peuvent se montrer suffisants, s’agissant ici
de mettre en évidence les motifs de la peur des tenants du monde finissant, face à ce monde
naissant, producteur d’un façonnement psychosociétal «trop» différent.
Face à la machine sociétale «autorité de mode paternel / hiérarchique vertical - identité
appartenancielle / hétéronomie / interdit par principe / culpabilité fondamentale / temps
long / jouissance exclue» la nouvelle machine sociétale se présente effectivement, tant par
les trous qu’elle provoque dans la machine d’hier, que par ce qu’elle commence à montrer
d’elle, comme un dangermajeuraux yeux des tenants du monde finissant.Une identité
individuelleet autonome, une autorité sursoi, unedissolutiondu mondedesmaîtres à penser, un



SEES / RES > Articles

«tout est possible» dénuéde culpabilité, une égalitédans la différence, un sexueldécouplé de

l’interdit, un tempscourt, une pensée émotionnalisée… autant de portes vers du pire comme
du meilleur.Nous proposons ànos lecteurs des’entrainer à lire, dans les nouvelles caractéristiques

éthologiques de nos enfants, ce qui peut s’appréhender dans les registres du meilleur.

AVEC BRUNO LATOUR: COGITAMUS!
Il nous semble clair que ce qui nous arrive implique, exige, que nous passions du Cogito au
Cogitamus, du je pense, dont nous commençons à percevoir qu’il fut essentiellement une
machine de prise de pouvoir sur l’autre, au nous pensons. Aussi paradoxal que cela puisse
paraitre, les «mutants» y sont infiniment plus habiles que nous: les maîtres à penser n’ont
dans leur monde aucune consistance32, la place ainsi laissée vacante est occupée par une
nouvelle forme d’intelligence, très multiforme, certes peu rationnalisante, mais très intégrative
et innovante. Leur esprit extra-cérébral qu’est le web est d’ores et déjà l’espace privilégié du
Cogitamus.
Laissons le dernier mot, qui précisément n’en est pas un, à Bruno Latour:
«Dans les questions controversées qui intéressent la terre entière et qui obligent à mettre en
cause toutes les certitudes où les spécialistes sont eux-mêmes en défaut, il va falloir débattre
et jusqu’au bout. En espérant trouver le bout… peut-on passer d’un jugement transcendant
et définitif mais inopérant, à un jugement immanent, révisable, provisoire mais qui serait,
cette fois, opératoire? C’est sur ce caractère empirique, opérationnel, instrumental que se

jouera le sort des humanités scientifiques»33.

109

32 Nos étudiants nous le montrent au quotidien de façon très stimulante.
33 Latour B. Cogitamus. Editions La découverte 2010


	La peur de l'autre dans le présent contexte de mutation sociétale

