
Zeitschrift: Revue économique et sociale : bulletin de la Société d'Etudes
Economiques et Sociales

Herausgeber: Société d’Etudes Economiques et Sociales

Band: 68 (2010)

Heft: 3: Subjectivité et économie : l'apport de la psychanalyse

Artikel: Tout réduire à l'économie? : Réflexions à l'issue d'une publication
récente

Autor: Marejko, Jan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-283582

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-283582
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


79

Tout réduire à l’économie? Réflexions à
l’issue d’une publication récente

Jan Marejko
Philosophe

> Deux délires marquent nos économies modernes, à savoir la croyance à pouvoir réduire
l’homme à un homo oeconomicus, et la dilution du citoyen dans le consumérisme. Il plaide pour
que nos démocraties de supermarchés deviennent de véritables démocraties républicaines
constituées de citoyens et non de consommateurs. Des démocraties capables de faire appel aux
citoyens de sorte que chacun d’eux réponde à ses vocations les plus profondes. Plus encore,
l’auteur défend l’idée que l’économie ne peut jamais fonctionner que par elle-même, qu’elle a
besoin de s’appuyer sur des promesses de nature messianique comme l’était la société sans
classe hier, l’abondance aujourd’hui. Nous n’avons donc pas abandonné ces promesses, mais

elles ont pris malheureusement, une nouvelle forme: le consumérisme. L’auteur s’attaque aussi à
l’idolâtrie épistémologique, comme s’il suffisait d’appliquer des méthodes mathématiques pour
s’approcher du réel.

Un étonnant aveuglement
En publiant Le bonheur n’est pas au bout du PIB1 je voulais surtout montrer que des défis
que l’on rencontrait autrefois dans la théologie ou la philosophie, se retrouvent aujourd’hui
sous la forme d’une problématique économique. Pour faire bref, disons que le messianisme,
par exemple, se réduit à un espoir de croissance, la transsubstantiation, à une plus grande
jouissance de la vie grâce à l’accumulation de biens matériels: ma substance ne sera plus
celle d’un pauvre ouvrier mais celle d’un bourgeois aisé grâce à un meilleur revenu et grâce
aussi à la mobilité sociale.
L’étonnant est qu’on entend rarement parler de cette réduction de tout et tous à l’économie,
à la croissance, au PIB. Pourquoi les intellectuels y ont-ils été aveugles? Il est vrai que la
gauche a produit quelques critiques anticapitalistes radicales, mais elles sont aujourd’hui
discréditées, affaiblies, exsangues. Seuls les antimondialistes la portent encore à bout de
bras, mais la fin de ce mouvement semble être proche. Seuls les penseurs de l’économie
classique, d’Adam Smith àJohn Maynard Keynes, ont refusé de donnerdans ce radicalisme.
Mais, par ailleurs, ils savaient bien qu’on ne pouvait réduire l’homme à un homo oeconomicus

même s’ils employaient ce modèle pour tenter de mieux comprendre ce qui se passait
dans la production et la distribution. Mais croire sérieusement que l’homme n’est qu’un être
de besoins relève du délire.

1 Éditions Slatkine, 2010.



SEES / REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE > numéro 3 septembre 2010

C’est dans un tel délire que les sociétés avancées ont basculé. Leur espace public est envahi
par des statistiques, des considérations quantitatives, des extrapolations sur le pouvoir
d’achat ou sur le chômage, commesi les êtres humainsne constituaient plus qu’un paquetde
besoins plus oumoinsbiensatisfaits. Dans de telles conditions, la notion de citoyendisparaît
au profit de celle de consommateurs. Cela se produit dans le temps même où se multiplient
les invocations à la démocratie. Voilà encore un autredélire. Onpeut s’attendre à ce queplus
l’on parlera de démocratie, moins il y en aura. Le mécanisme est le même que celui repéré
par les observateurs de l’âme humaine dans la répétition de telle ou telle déclaration de foi:
le mari volage ne cesse de jurer qu’il est fidèle à sa femme - l’ami qui trahit répète sur tous
les tons que l’amitié, pour lui, est ce qu’il y a de plus sacré.

Pour comprendre ce qui est arrivé, c’est-à-dire comment nous restons bloqués dans le
paradigme

80

de l’homo oeconomicus, il faut faireundétour par l’histoire des sciences en Occident.
On y voit comment, depuis la Révolution scientifique du XVIIe siècle, un modèle
mathématique a permis de jeter de formidables et nouvelles lumières sur quelques phénomènes
naturels. Par exemple, réduire un phénomène aussi complexeque l’accélérationà unesimple
fonction, il fallait le faire! La science moderne a remplacé les spéculations sur la nature, par
des modèles qui, pour parler comme Karl Popper, sont falsifiables ou non. A partir d’elle,
la nature a paru être écrite en langage mathématique. Mais, à l’exception de Galilée, les

grandssavants de la modernitéont toujourssu qu’ils se livraientà unexercice certes légitime
lorsqu’ils réduisaient un phénomène naturel à une fonction mathématique l’accélération
entre autres), mais très limité. En d’autres termes, ils savaient que cette réduction ressortissait

à une démarche délicate qui paraissait accréditer l’image d’un cosmos mécanique, mais
ils ne croyaient pas vraiment que l’univers fût une machine. Un minimum de scepticisme
devant des modèlesscientifiques était de mise. Aujourd’hui, en économie, on aurait quelque
peine à retrouver un telscepticisme devant des modèleséconomiques censés expliquer tel ou
tel aspect de la croissance ou de nos revenus. On ne semble plus guère conscient du danger
d’une démarche prenant au sérieux l’idée que l’homme n’est qu’un homo oeconomicus. Dès

lors, et le plus souvent, le monde de l’économie est compris comme une machine qu’il s’agit
de bien huiler en prenant soin d’harmoniser croissance et réduction des déficits, ou encore
en luttant contre l’inflation comme si ce dernier phénomène était, comme le croit encore

la Banque centrale européenne, la pire chose qui puisse nous arriver. La réunion du G20 à

fin juin 2010 a mis ces tentatives en évidence, tout en montrant qu’elles étaient promises à

l’échec.

La religion dans l’économie
On m’a reproché d’user du mot de transsubstantiation. On n’avait pas tout à fait tort car il
paraît obscur, mais si je l’ai tout de suite mis en valeur au début de l’ouvrage, c’était pour
annoncer la couleur. Ce que ce mot, en apparence cryptique, cache ou cachait est toujours
bien présent sous la forme d’uneaspiration àune autre vie, mais pas,aujourd’hui, par entrée

dans l’éternité ou par la découverte de quelque Graal. En effet, ce qu’espèrent la plupart de
nos contemporainsest un arrêt du temps, une retraite sur quelque île enchantée ouun weekend

allongé. Une telle aspiration est pathétique: à quoi bon vivre pour cesser de vivre ou, ce

qui revient presque au même, cesser d’être impliqué dans ce qui donne son charme à la vie:
engagement, passions, actions.Mais telleestbien lasituation dans les sociétés dites avancées



SEES / RES > Articles

en Europe occidentale. Autrefois, on occultait la mort par insistance sur la résurrection,
formidable transsubstantiation d’un être mortel en un être immortel. Aujourd’hui, même
occultation, mais par la poursuite hystérique de quelque plage, de quelque résidence secondaire,

où disparaîtront les limitations de la condition humaine. Cette occultation est

profonde, massive, assénée chaque jour au nom de cette nouvelle trinité formée par la science,
la technologie et la croissance. Qui ne communie pas dans la célébration de cette nouvelle
trinité est excommunié. Et qui s’élève contre cette nouvelle propagande théologique, toute
puissante dans la presse, les médias et les discours politiques, passe pour ringard, conservateur,

voire fasciste. Au moins Marx et, plus encore, Engels, étaient-ils fascinés par l’idée
d’une transsubstantiation beaucoup plus profonde,même s’ilsn’employaient jamais ce mot.
Derrière l’image d’augmentations quantitatives débouchant sur un changement qualitatif
l’eau froide qui se transforme en vapeur après avoir été amenée par paliers quantitatifs

jusqu’à son point d’ébullition) on retrouve très exactement l’idée de transsubstantiation.
Neculminant pas, biensûr, dansune résurrection, mais dansun homme nouveau. Cela allait
tout de même plus loin que le bronzage sur les plages de la Méditerranée ou de l’Atlantique.

Le désenchantement n’a pas éliminé le sacré

J’ai aussi voulu, en insistant d’emblée sur les enjeux théologiques et philosophiques à la fois
présents et cachés dans le langage économique, prendre mes distances envers un intellectuel
de renom, MarcelGauchet. La thèse quisoutient sa réflexion est la suivante: le christianisme
est la religion de la sortie hors de toute religion. Eh bien, à mon sens on l’aura deviné), ce

n’est pas vrai. On s’est bien débarrassé de toute dimension sacrée ou spirituelle en faisant
sortir la religion puis la philosophie) par la porte, mais toutes deux sont revenues,
masquées, par la fenêtre des considérations économiques. Les nouveaux débats qui se tiennent
sur la place publique ne portent plus sur Dieu ou la sagesse, mais sur les chances d’une
croissance forte stimulée ou non par la puissance publique. Cela se produira-t-il par les

investissements que cette puissance peut directement faire? Ou alors croîtrons-nous par la
mise en place de conditions cadres favorisant l’économie de marché?

On se bat aujourd’hui pour savoir si l’Etat doit intervenir directement ou indirectement
dans l’économie, débat qui, aujourd’hui, est en train de battre de l’aile. Il est lassant. Quant
aux débats philosophiques ou théologiques pour lesquels on peut entretenir une certaine
nostalgie, eux aussi sont lassants, parce que vides de sens, coupés de tout ce qui nous reste

d’espace public. Ainsi, d’un côté, nous nous retrouvons face à des débats pipés car portant
exclusivement sur l’économie alors qu’en réalité, ils dépassent le champ de l’économie),
tandis que, d’un autre côté, au sein d’une société en profond déficit spirituel, théologiens et
philosophes parlent dans le vide, surtout lorsqu’ils se situent dans le champ universitaire,
plus éloigné que jamais de la réalité.
Pour retrouver de vrais débats, il importe donc de débarrasser l’économie de tout le ballast
théologique et philosophique qu’elle charrie dans ses soutes. En d’autres termes, il s’agit
de retrouver les véritables enjeux cachés d’une économie moderne, non pas pour détruire
cette économie, car il n’y a pas d’alternative, mais pour la purifier, délimiter son champ
d’action, restaurer un véritable marché. Il faut passer d’une critique radicale du système

capitaliste) à une critique qui soulage en quelque sorte l’économie de tout ce qu’on attend
faussement d’elle, notamment des restes de messianisme qu’elle a hérités du communisme.

81



SEES / REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE > numéro 3 septembre 2010

J’estime qu’une des tâches prioritaires, aujourd’hui, pour les intellectuels, est de procéder à

ce délestage qui ne peut que profiter aux individus et aux collectivités parce qu’il les forcera
à mieux s’approcher des réalités matérielles d’une part, des réalités spirituelles d’autre part.
Comment penser le destin d’un pays ou d’un individu en termes économiques seulement?

Impossible! Et pourtant c’est pratiquement de cela seulement que s’occupe l’Europe. Dès

lors, son destin est plombé. Un réveil serait bienvenu. Comment provoquer, dans la population,

82

une prise de distance envers les discours abrutissants des politiques, de la presse et des

médias? Chaque jour, ils nous infligent des nouvelles parfaitement insignifiantes sur la base
des plus récentes statistiques.

Deux exigences incompatibles
Je ne suis pas le premier à m’engager sur un tel chemin même si, aujourd’hui, comme je l’ai
déjà signalé, les intellectuels, à l’exception d’un Emmanuel Todd ou d’un Pierre Manent,
courbent l’échine devant la masse de statistiques et de déclarations soi-disant scientifiques
énoncées par de pseudo experts. Mais il suffit de regarder un peu en arrière pour voir des

économistes comme Wilhelm Roepke ou Karl Polanyi s’engager, eux aussi dans la dénonciation

du tout économique. Malheureusement, outre que l’on n’entend plus guère parler
d’eux, leurs thèses sont soit ignorées, soit, pire encore, traitées par la dérision. Pour être pris
au sérieux, il faut tenir un discours scientifique sur de soi-disant mécanismes économiques.
Or, de tels mécanismes fondés sur tels ou tels modèles n’existent pas. Qu’il y ait un rapport
entre taux d’intérêt et niveaux d’investissement ou de consommation, c’est évident. Encore
faut-il qu’il y ait des investisseurs d’un côté et des consommateurs de l’autre. Dans des

régions aux populations vieillissantes, comme l’Europe par exemple, les entrepreneurs se font
rares. Quant aux consommateurs, c’est de plus en plus vers les retraites et les loisirs qu’ils se

portent. Plus les populations du Vieux continent croiront que c’est en quittant le monde du
travail qu’elles toucheront au bonheur, plus elles exigeront une croissance qui leur garantira
ce bonheur par démission ou désengagement. Exigences incompatibles qui pourraient bien
faire sauter l’ordre économique des choses. Mais cette incompatibilité n’est guère prise au
sérieux par les pouvoirs publics qui veulent croire et faire croire, à tout prix, que cette
incompatibilité n’existe pas ou, tout au moins, qu’elle sera bientôt dépassée.

Veut-on vraiment nous faire croire qu’elle sera dépassée? Oui, hélas! Un exemple: lorsque
le grand historien Georges Minois collabore à la mise en place d’une exposition à Paris sur
le mal de vivre, lui et ses proches reçoivent l’ordre de l’annuler. Le motif invoqué par l’Elysée

ou quelqu’une de ses officines est qu’il ne faut pas décourager les ménages, moteurs de

la croissance. Le pouvoir politique, comme on voit, est au service de cette croissance? On
comprend qu’il lui fasse des courbettes et essaie de décourager toute activité qui mettrait en
question son fondement, par exemple que c’est soi-disant en s’arrêtant de travailler par les

vacances ou les retraites que nous serons heureux. Nous mordons à cet hameçon d’un bonheur

terrestre par loisirs ou retraite depuis cinquante ans au moins. Nous croyons que c’est
en sortant un jour du monde du travail que nous serons heureux et c’est pour garantir cette
sortie que nous travaillons aujourd’hui et devrons d’ailleurs travailler demain de plus en
plus. Au fondement de la modernité, nous découvrons donc une formidable contradiction,
à savoir qu’il faut travailler davantage pour enfin, un jour, un beau jour, goûter au bonheur
de ne plus jamais travailler. Cette contradiction est logée dans les profondeurs de l’incons-



SEES / RES > Articles

cient collectif et joue un rôle capital dans le fonctionnement des sociétés avancées. Elle est
soigneusement occultée ou ignorée, de sorte que chacun se lève le matin pour s’activer dans
des services ou ce qui nous reste d’industrie avec l’espoir qu’un jour nous pourrons cesser

toute activité pour nous abandonner à une rousseauiste jouissance de la nature. Si la vanité
de cet espoir apparaissait au grand jour, les hommes cesseraient de travailler et, cessant de

travailler, menaceraient alors retraites et vacances. Ou encore, si cette vanité apparaissait
au grand jour il y aurait des dépressions, voire des suicides. Les gens se demanderaient
pourquoi, au juste, ils travaillent ou prévoient de cesser de travailler en… travaillant encore
un peu plus.

L’angoiss e des vacances
L’exposition encouragée par Georges Minois suggérait qu’une fois sortis du monde du
travail et plongés dans les loisirs, les hommes sont souvent plus malheureux encore que dans
une usine. Déjà, nous l’avons vu, John Maynard Keynes s’était interrogé sur ce qui se passerait

dans une société qui travaillerait de moins en moins en raison d’un goût de plus en plus
prononcé pour les loisirs: sa réponse était avec la plupart de ceux qui se sont penchés sur
cette question) que la consommation d’anti-dépresseurs et le nombre de suicides augmenterait.

Sont-ce là des signes de bonheur? Il faudrait être fou pour le croire. Certes, l’industrie
pharmaceutique sedévelopperait, favorisant ainsi lacroissancedu PIB, mais cette croissance
serait du même ordre que celle qui résulte d’une augmentation des accidents de la route. Ils
provoquent une augmentation des dépenses privées ou publiques et, par-là, font croître le
PIB. Mais est-ce qu’une telle croissance est souhaitable? Evidemment non!

Le plus profond paradoxe
Nous sommes là plongés dans un des plus profonds paradoxes de la modernité. D’un côté,
nous voulons sortir du monde du travail pour jouir de la vie en devenant des rentiers.
D’un autre côté, nous savons que nous devrons travailler de plus en plus si nous voulons
effectuer cette sortie et si nous ne voulons pas transmettre aux nouvelles générations une
dette publique insupportable. Mais réduire cette dette en travaillant davantage, n’est-ce pas
repousser indéfiniment ce moment où nous entrerons dans le loisir? Telle est l’ambiguïté
qui plane sur les récentes manifestations du printemps 2010 portant sur l’âge de la retraite.
On me rétorquera que les hommes ont toujours été confrontés à des paradoxes ou ont dû
vivre dans d’étranges ambiguïtés. C’est vrai, et j’ai moi-même insisté là-dessus en relevant
que,dans la civilisation chrétienne par exemple, il y a au moins deux formidables paradoxes
qui ne semblent pas avoir trop gêné les saints ou les croyants: la double nature du Christ
homme et Dieu) et l’éternelle virginité d’une femme qui aeu aumoins un enfant on raconte

qu’au moyen âge un bûcheron serait devenu fou en essayant de comprendre comment une
vierge a pu être une mère…). Alors, quelle différenceavec ce qui se passe aujourd’hui quand
nous voulons à la fois plus de travail et plus de loisir? Ne faut-il pas tenir ensemble ces deux
exigences et accepter humblement que nous ne pouvons pas les réconcilier?
Unedifférence saute aux yeux: les contradictions du christianisme conduisaient à une
méditation sur un mystère qui pouvait être fertile dans les arts, la philosophie, la théologie. Les

contradictions du capitalisme conduisent aujourd’hui à des manifestations bigarrées avec

sifflets, clowns et tambourins, mais là s’arrêtent les effets des tensions entre loisir et travail.

83



SEES / REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE > numéro 3 septembre 2010

Sans compter que les contradictions traditionnelles du christianisme,elles, n’étaient pas
saisies

84

sur fond de leur prochaine solution grâce à une prochaine rencontre entre syndicats et
patronat. Bien au contraire! Un ange à l’épée de feu empêchait tout retour au jardin d’Eden.
Rien de tel dans la modernité dont la propagande nous promet une solution prochaine à

tous nos maux et donc l’accès au royaume enchanté d’une consommation béatifique. Telle
est la nouvelle quête du Graal dans laquelle s’engage l’homme moderne, quête encore plus
impossible que celle d’autrefois.

Nature de la condition humaine
Au vu des considérationsqui précèdent, il importe dedonner unenouvelle et forte définition
de la condition humaine. Il faut en effet dépasser une bonne fois la notion d’homo oeconomicus.

Pour accéder àcette définition il s’agit non seulement dedénoncer la nouvelle propagande

maintenant présente dans lessociétés avancées, mais ausside proposerune vision
universelle de l’être humain. Celui-ci n’est pas un homo oeconomicus, mais un être de désir. Et
bien que ce désir ne puisse jamais être satisfait, c’est lui qui se trouve au fondement de notre
humanité. A le négliger, nous entrerons dans la barbarie, même au milieu de l’abondance.
Voilà ce qu’il faudrait mettre en évidence. Un tel discours sur le désir s’adresse d’abord aux
individus.Mais ils’adresse aussi aux communautés humaines qui ne pourrontéternellement
se satisfaire d’aller au supermarché pour apaiser leur soif d’absolu. Si cette soif n’est pas
reconnue, les citoyensse métamorphoserontde plus enplus en consommateurs, en individus
sans destin collectif et sans passé, quelle que soit, par ailleurs, l’intensité des invocations
à la démocratie. Et si une telle métamorphose devait se produire, cela n’irait pas sans des

catastrophes pires que celle du réchauffement climatique.


	Tout réduire à l'économie? : Réflexions à l'issue d'une publication récente

