Zeitschrift: Revue économique et sociale : bulletin de la Société d'Etudes
Economiques et Sociales

Herausgeber: Société d’Etudes Economiques et Sociales
Band: 67 (2009)
Heft: 3: Entrepreneuriat : innovation et croissance ; Ethique et brevets

d'invention : quelles responsabilités?

Artikel: Toute invention dans le domaine des nouvelles technologies est-elle
"éthiquement" brevetable?

Autor: Baertschi, Bernard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-142310

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-142310
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

TOUTE INVENTION DANS LE DOMAINE DES
NOUVELLES TECHNOLOGIES ESTELLE «ETHIQUE-
MENT» BREVETABLE?

BERNARD BAERTSCHI
Institut d’éthique biomédicale, Université de Genéve
bernard.baertschi@unige.ch

—> Dans cet arficle, Iavteur montre que le systéme juridique réglementant les brevets et les
droits de propriété sur les inventions doit, en particulier dans le domaine des recherches sur le
vivant et des biotechnologies, étre lu & I'aune d'une critique éthique. Selon lui, il faut en effet
distinguer la légalité de la brevetabilité et I'intérét public (I'éthique) d'une libéralisation ou d'une
interdiction de I'invention concernée. L'article montre les difficultés a faire coexister ces deux
dimensions légales ef éthiques dans ce domaine de I'innovation.

Mots-clés: brevets, éthique, dignité, propriété, étres vivants

Au-dela des normes juridiques que la loi impose concernant la brevetabilité, I’éthique a en-
core quelque chose a dire. L’objet du brevet doit étre une invention, ce qui exclut en principe
les étres naturels, tels que I’étre humain et les organismes vivants. Le droit suisse appuie
cette exclusion sur la considération morale de leur dignité. Le brevet est aussi un ensemble
de droits de propriétés; or ceux-ci ne sont jamais absolus et doivent étre limités pour des
raisons éthiques.

INTRODUCTION

Toute invention dans le domaine des nouvelles technologies est-elle «éthiquement» breveta-
ble? Que faut-il entendre par cette question? Un dispositif n’est brevetable que s’il satisfait a
une série de conditions définies par la loi. Ce doit étre une invention et non une découverte,
il doit représenter une véritable innovation, étre exploitable au niveau industriel et ne pas
porter atteinte a la dignité humaine ou étre contraire aux bonnes meceurs. Imaginons un dis-
positif qui satisfasse a ces conditions, est-il alors brevetable sans arriére-pensée, ou peut-on
encore demander qu’il ne contrevienne pas a d’autres exigences, non contenues dans la loi,
et qu’on peut nommer, de maniére un peu vague, éthiques?

Il n’est pas trés facile de dire ce qu’il faut comprendre par la. En effet, s’il est courant de nos
jours d’invoquer I’éthique et ses exigences dans les multiples débats qui traversent notre so-
ciété, dés qu’on tente d’étre un peu plus précis — en demandant par exemple aux disputeurs:
«Mais qu’entendez-vous donc par “éthique”?» — le sol tend a se dérober. Dans la question
des brevets, la chose se complique encore un peu par le fait que la loi invoque déja une norme

165



SEES / REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE > numéro 3 septembre 2009

éthique ou morale, a c6té des normes techniques, celle de la conformité aux bonnes mceurs.
On le sait, «<moral» vient de «mceurs», et «éthique» de son équivalent grec. Par ailleurs, ce
qui est souvent d’abord une exigence éthique devient assez réguliérement, au fil des années
et des révisions législatives, une exigence juridique. Pensons par exemple a I’obtention du
consentement libre et éclairé du patient en éthique médicale.

Comment alors comprendre la nature des exigences éthiques qui s’ajouteraient aux exi-
gences légales? Et d’abord, faut-il invoquer de telles exigences supplémentaires ou le droit
doit-il nous satisfaire? Somme toute, dans une société libérale et démocratique, I"ordre
juridique et le régne de la loi devraient suffire; demander plus, n’est-ce pas faire preuve
d’intégrisme moral et donc d’intolérance aux différences? C’est la une vaste question, ou
je ne me risquerai pas. Dans le cadre de ce texte, je vais adopter la méthode suivante. Je
partirai d’une analyse conceptuelle assez simple de la notion de «brevet», qui me permettra
de voir a quel type de questions éthiques cette notion est liée. Puis je traiterai ces questions
en faisant référence d’une part a une brochure que la Commission fédérale d’éthique pour
la biotechnologie dans le domaine non humain (CENH) avait publiée en 2001, brochure
intitulée «Brevetabilité des animaux et des plantes. Une contribution a la discussion»', et
d’autre part a la nouvelle mouture de la «Loi fédérale sur les brevets d’invention» (LBI), en-
trée en vigueur le 1er juillet 2008. Cela me permettra de formuler quelques conclusions, qui
resteront assez générales, mais devraient permettre au lecteur de répondre pour lui-méme a
la question posée en titre.

UNE BREVE ANALYSE DU CONCEPT

Qu’est-ce qu’un brevet? C’est un titre de propriété qui met en relation un objet, un détenteur
et la société. On peut aussi dire que c’est un contrat entre la société et un inventeur (le dé-
tenteur) concernant la propriété et I'usage de son invention. Cela, on le voit immédiatement,
pose deux groupes de problémes, I’un qui concerne I’objet du brevet, c’est-a-dire I’invention,
et ’autre qui concerne le contrat du point de vue de I'inventeur, c’est-a-dire les droits de

propriété et leurs limites. Je vais m’occuper de ces deux groupes de problemes dans I’ordre
que je viens d’indiquer.

UOBJET DU BREVET

On lit a I’article 1 de la LBI: «Les brevets d’invention sont délivrés pour les inventions nou-
velles utilisables industriellement». Toute invention n’est pas brevetable, on le sait. Mais les
limites mentionnées ici ne sont pas d’ordre éthique. Cela change avec les articles suivants:
«Le corps humain en tant que tel, aux différents stades de sa constitution et de son dévelop-
pement, y compris ’embryon, ne peut étre breveté» (art. 1a) et «Les inventions dont la mise
en ceuvre porterait atteinte a la dignité humaine et a I'intégrité des organismes vivants, ou
serait d’'une autre maniére contraire a I’ordre public ou aux bonnes mceurs, ne peuvent étre
brevetés» (art. 2). Une premiére limite a la brevetabilité concerne I’étre humain, une seconde
concerne les organismes vivants. Pourquoi?

X Cette brochure, comme toutes celles de la CENH, est disponible sur internet a I’adresse suivante: http://www.ekah.admin.ci/fr/docu-

mentation/publications/index.html



SEES /RES > Dossier: Ethique ef brevets d'invention: quelles responsabilités?

Posséder un brevet, c’est posséder des droits de propriétés. Certains objets ne peuvent étre
possédés et donc ne peuvent faire I'objet d’un brevet; ainsi en va-t-il du corps humain et de
ses parties. C’est pourquoi il n’est pas permis de vendre son sang, ses gametes ou ses organes,
du moins en Suisse et en Europe. Cette limitation géographique indique que, du point de
vue éthique, la question n’est pas tranchée: certains pays autorisent la vente de parties de
soi-méme a certaines conditions, et il n’existe pas d’argument moral décisif pour ou contre
(Baertschi, 2008.1). Je ne vais pas développer ce point ici, afin de consacrer plus de place a
la question de la dignité de I’étre humain.

La dignité humaine a, dans notre pays, un ancrage constitutionnel. Elle figure en bonne
place dans notre Constitution, puisqu’on la rencontre dés I’article 7, au chapitre «Droits
fondamentaux»: «La dignité humaine doit étre respectée et protégée». Mais ce n’est pas la
seule occurrence de cette expression; on la rencontre aussi plus loin, et il est intéressant de
relever que chaque fois que la Constitution 'invoque, c’est-a-dire qu’elle parle de «protec-
tion de la dignité humaine», c’est, a une exception pres, lorsqu’elle traite de sujets biomédi-
caux: la génétique humaine et la procréation médicalement assistée (art. 119), ainsi que la
transplantation d’organes (art. 119a). Lexception concerne les droits fondamentaux dans
le domaine social: «Quiconque est dans une situation de détresse et n’est pas en mesure de
subvenir a son entretien a le droit d’étre aidé et assisté et de recevoir les moyens indispensa-
bles pour mener une existence conforme a la dignité humaine» (art. 12).

La LBI s’insére trés bien dans ce contexte, puisque son article 2 précise qu’aucun brevet ne
sera délivré pour les procédés de clonage d’humains, pour la création de chimeéres homme-
animal, de méme que pour les produits de la parthénogenése humaine et ceux de modifi-
cations génétiques germinales, sujets qui reléevent tous des biotechnologies. Mais pourquoi
ces interdictions et en quoi sont-elles liées au respect de la dignité humaine? On invoque
la dignité d’un étre lorsqu’on veut signifier qu’il a un statut moral ou social éminent. Un
dignitaire a un statut social élevé, et I’éthique contemporaine — celle qui s’ancre dans la
Déclaration des Droits de ’'Homme de 1948 - confére un statut moral éminent a I’étre
humain: on ne peut le traiter comme bon nous semble, car il a une valeur intrinséque par-
ticuliere qui le met a part des autres étres naturels. Notamment, I’étre humain ne doit pas
etre instrumentalisé ni soumis a des traitements dégradants. Pensons a ’esclavage et a la tor-
ture, exemples paradigmatiques d’instrumentalisation et de traitement indigne (Baertschi,
2008.2). C’est la une trés ancienne exigence morale — méme si elle a mis bien du temps a
s’inscrire dans les codes moraux officiels —, qu’on voit affirmée au Xllle siécle déja, Thomas
d’Aquin disant: «La dignité signifie la bonté qu’une chose posséde a cause d’elle-méme, et
utilité la bonté qu’elle posséde a cause d’autre chose» (1254, liv. 3, d. 35,q.1,a. 4,q. 1,
c)’. Plus tard, Emmanuel Kant, I’un des péres de I’éthique moderne, reprendra la méme these,
précisant: «Tout a un prix ou une dignité. Ce qui a un prix peut étre aussi bien remplacé
par quelque chose d’équivalent; au contraire, ce qui est supérieur a tout prix, ce qui par
suite n’admet pas d’équivalent, c’est ce qui a une dignité. [...] Ce qui constitue la condition
qui seule peut faire que quelque chose est une fin en soi, cela n’a pas seulement une valeur
relative, c’est-a-dire un prix, mais une valeur interne, c’est-a-dire une dignité» (1980, 113).

Ce texte, difficile a trouver sous forme de livre, est accessible sur internet a I’adresse suivante: http//www.corpusthomisticum.orgfio-
pera.html

167



SEES / REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE > numéro 3 septembre 2009

On comprend que I’étre humain et ses parties ne puissent étre vendus: puisqu’ils possédent
une dignité, ils ne peuvent avoir un prix.

Ainsi, exclure I’étre humain du domaine des brevets au nom du respect de sa dignité, c’est
affirmer qu’il ne peut étre un objet de possession, a I'instar des choses, car un objet de pos-
session est par définition quelque chose qui est instrumentalisé, utilisé comme un simple
moyen, qui peut étre vendu ou acheté. Traiter un étre humain comme une chose, c’est aussi
par conséquent le traiter de maniére dégradante, indigne.

Les limites a la brevetabilité ne concernent pas que I’étre humain, mais encore les organismes
vivants. Au nom de quoi? De leur intégrité. Il n’est pas trés facile de comprendre exactement
de quoi il retourne, d’autant que la version allemande de notre Constitution (art. 120) ne
parle pas d’intégrité des étres vivants, mais de « Wiirde der Kreatur», c’est-a-dire de dignité
de la créature. D’ailleurs, dans sa brochure, la CENH dit «dignité de la créature». Comment
présente-t-elle la question?

Elle commence par relever que «la possibilité de breveter des inventions portant sur des
organismes vivants est un sujet controversé qui fait depuis longtemps I’objet d’un débat
public» (2001, 3), débat qui est suscité par les traits particuliers du vivant, qui sont bien
différents de ceux des étres inorganiques et des artefacts mécaniques. Bref, le vivant a un
caractére sui generis. Or, ce caractére est susceptible de modifier la portée du brevet. En effet,
un étre vivant se reproduit: si quelqu’un posséde un animal, son droit de propriété s’étend
encore a la descendance de ’animal. Doit-il en aller de méme pour le brevet? Pensons a
I’agriculture: qu’en est-il du statut des graines produites par une plante brevetée? Le vivant
a encore une dignité. Qu’implique-t-elle en ce qui concerne notre maniére de traiter les
organismes vivants? «Considérée sous ’angle de la dignité de la créature, une conception
selon laquelle la matiére ou I’organisme vivant est uniquement un “récipient” dans lequel
une idée se matérialise pose la question de savoir jusqu’a quel point I’instrumentalisation de
’organisme vivant est admissible» (2001, 10). Respecter la dignité de I’étre humain implique
un rejet de toute instrumentalisation (traiter I’étre humain comme un simple moyen pour
satisfaire ses propres buts); respecter celle d’un étre vivant non humain ne saurait signifier
la méme chose, puisque nous instrumentalisons nécessairement bien des animaux et des
plantes. Il s’agit donc plutot de mettre des limites a cette instrumentalisation. Lesquelles?
La CENH propose ceci: «Dans un environnement structuré par [’homme, tout organisme
vivant existe en premier lieu dans son propre intérét. On entend donc ici par instrumentali-
sation non admise un procédé selon lequel un animal ou une plante ne sont plus pergus en
tant qu’étre vivant autonome, mais uniquement sous I’aspect de leur exploitabilité» (2001,
10). Un étre vivant autonome a des besoins et des intéréts qu’il s’agit de prendre en compte;
c’est pourquoi, dans une autre brochure, consacrée a «La dignité de I’animal», publiée en
2001 aussi, la Commission a pu proposer ce principe général: «<Nous portons atteinte a la
dignité d’un animal dés lors que le préjudice que nous pourrions lui causer ne fait pas I’objet
d’une pondération des intéréts en présence, et que ce préjudice n’est pas pris en compte, les
intéréts de I’étre humain ayant été jugés naturellement prioritaires.» (2001, 3).

Bref, pour la Commission, il ne deviendrait éthiquement inadmissible de breveter un étre
vivant que dans la mesure ou le brevet empécherait de prendre ses intéréts en considération
et le traiterait comme une chose. On voit donc que le brevet ne viole pas par lui-méme la
dignité ou l’intégrité des organismes vivants, méme s’il peut favoriser une attitude instru-

168



SEES / RES > Dossier: Ethique et brevets d'invention: quelles responsabilitése

mentalisante, vu que |’objet breveté est un objet de possession, a I’instar des choses. Mais
cette difficulté n’est pas propre au brevet, comme on s’en rend compte aisément lorsqu’on lit
ce que le Code civil dit des animaux (art. 641 a): «1. Les animaux ne sont pas des choses. 2.
Sauf disposition contraire, les dispositions s’appliquant aux choses sont également valables
pour les animaux.»

LES DROITS DE PROPRIETE

Quand une personne produit ou invente quelque chose, elle posséde un droit de propriété
sur cette chose. C’est la une affirmation de base qui, comme on le verra, remonte au moins
a John Locke, et qui justifie que les inventions soient protégées, qu’elles soient matérielles
ou non, ce que vise le brevet. Une invention est a la base une idée, et sa protection ressortit
par conséquent au domaine de la propriété intellectuelle, a I'instar du droit d’auteur ou de
la protection des marques. Mais aucun droit de propriété n’est illimité. Quelles doivent
donc étre les limites a la brevetabilité. En ce qui concerne les organismes vivants, la CENH
propose les suivantes: «1. Le privilége de I’agriculteur et le privilége du producteur seront
respectés. 2. La recherche fondamentale ne sera pas entravée. 3. La sécurité alimentaire
mondiale ne sera pas compromise et il n’en découlera aucune situation de monopole [...].
4. Limpact social est garanti, c’est-a-dire qu’aucune dépendance inacceptable du point de
vue éthique ne sera créée. 5. Les objectifs fixés dans la convention sur la diversité biologique
seront respectés. Le principe du partage des bénéfices (“benefit sharing™), en particulier, est
appliqué.» (2001, 6)

Pour cette Commission, toutes les inventions ne sont donc pas éthiquement brevetables,
non seulement sous le rapport de I’objet et de sa dignité, mais encore sous celui des droits de
I'inventeur. Comme il est facile de s’en assurer, certaines de ces exigences ont été incorporées
dans la LBI: il y a eu des transferts entre I’éthique et le droit. Par exemple, le privilege de
I’agriculteur est mentionné a I’article 35, ou il est spécifié que les agriculteurs peuvent re-
planter librement les graines des plantes brevetées qu’ils ont acquises et laisser se reproduire
les animaux brevetés qu’ils ont achetés, bien que dans certaines limites (le privilége n’est
valide qu’a l'intérieur de ’exploitation de I’agriculteur et seulement pour certaines espéces,
définies par le législateur). Les intéréts de la recherche fondamentale sont aussi pris en
compte, notamment a |’article 9. En ce qui concerne les recommandations de portée interna-
tionale (points 3, 4, et 5), la loi est évidemment limitée. Elle s’occupe toutefois des produits
pharmaceutiques a I’article 40d, précisant a ’alinéa 1: «Toute personne peut demander au
juge ’octroi d’une licence non exclusive pour la fabrication de produits pharmaceutiques
brevetés et leur exportation vers un pays n’ayant aucune capacité de fabrication ou ayant
une capacité insuffisante dans le secteur pharmaceutique mais auquel ces produits sont né-
cessaires pour lutter contre des problémes de santé publique, en particulier ceux résultant du
VIH/sida, de la tuberculose, du paludisme et d’autres épidémies (pays bénéficiaire)». Pour ce
qu’il est maintenant convenu d’appeler la biopiraterie (point 5), il reste beaucoup a faire, de
méme que dans la question de la dépendance de certains pays par rapport a d’autres ou a cer-
taines multinationales, ainsi qu’il est visible dans la question des OGM ou, reléve la CENH
dans une troisieme brochure, «6 multinationales contrdlent 98% du marché des plantes
génétiquement modifiées et 70% du marché mondial des pesticides» (2004, 20). D’ou une
recommandation plus générale: «Selon la CENH, les ressources génétiques non modifiées

169



SEES / REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE > numéro 3 septembre 2009

ne doivent pas étre brevetées. La culture de nouvelles variétés de plantes et I’élevage de
nouvelles races d’animaux se fondent sur la libre circulation des ressources génétiques, ce
qui implique que ces derniéres soient librement accessibles a tous. Cette régle n’est toutefois
pas seulement valable pour la culture ou I’élevage dans le domaine de I’agrotechnique: ils ne
doivent pas étre soumis aux restrictions liées a un brevet. C’est particuliérement important
pour les plantes utiles occupant une place centrale dans I’approvisionnement alimentaire
mondial» (2004, 22).

Les brevets ont pour fonction de protéger la propriété. La propriété est constituée d’un
ensemble de trois droits (droits de jouissance ou d’usufruit, droit de destruction et droit
de transfert) qui rencontrent des limites juridiques et éthiques. Le brevet lui aussi a des
limites: le droit qu’il implique d’interdire a des tiers d’utiliser I'invention, s’il est trés large,
n’est toutefois pas absolu et la validité des brevets est limitée a vingt ans. Le brevet confére
donc en un sens des droits plus étendus que le simple droit de propriété; cependant en un
autre sens ces droits sont plus restreints. Mais qu’est-ce qui, plus généralement, justifie le
droit de propriété? Les débats philosophiques ont fait rage sur cette question. D’un c6té, un
Chateaubriand affirme que «la propriété n’est autre chose que la liberté» (1973, 1786),d’un
autre coté, un Proudhon clame que «la propriété, c’est le vol!» (1926, 132). Chateaubriand
est un représentant du courant libéral, qui inspire encore notre maniére de voir et nos lois.
A Porigine de ce courant il y a, comme je I’ai déja mentionné, John Locke. Le philosophe
anglais justifie la propriété de la maniére suivante: «Encore que la terre et toutes les créa-
tures inférieures soient communes et appartiennent en général a tous les hommes, chacun
pourtant a un droit particulier sur sa propre personne, sur laquelle nul autre ne peut avoir
aucune prétention. Le travail de son corps et ’ouvrage de ses mains, nous le pouvons dire,
sont son bien propre» (1992, 163). Tout étre humain a un droit de propriété sur lui-méme
et sur les fruits de son travail; ainsi, dés qu’il méle son travail a un élément de la nature, cet
élément devient sien. On comprend, dans ce cadre, qu’une invention soit source d’un droit
de propriété. On comprend cependant plus difficilement, si on accepte ces principes, que la
vente de ses propres organes soit interdite, et on voit assez difficilement comment justifier
les limites éthiques au droit des brevets que la CENH a proposées. Le débat est dailleurs
assez vif au sein des libéraux pure souche, ceux qu’on appelle les libertariens. A c6té de
ceux qui, comme Robert Nozick (1968, ch. 7), affirme une pleine et entiére propriété a la
maniére de Locke — on les appelle les libertariens de droite — s’opposent d’autres auteurs — les
libertariens de gauche — qui, tels Philippe van Parijs ou Michael Otsuka, estiment que nos
droits de propriété concernant les fruits de notre travail rencontrent la limitation suivante:
notre travail engendre certes des fruits, mais les ressources naturelles dont il use a cet effet
ne sont par principe les fruits d’aucun travail de qui que ce soit, puisqu’elles sont naturelles
(Otsuka, 2003, ch. 1). On peut donc par ce biais introduire de substantielles limitations au
droit de propriété et a celui des brevets.

Dans les débats publics, c’est toutefois rarement au nom de telles considérations qu’on limite
les droits de propriété, mais plutot par des arguments de type conséquentialistes. Au niveau
des principes, on suit aisément Locke, mais dans leur application, on dresse de nombreuses
barriéres pour éviter certaines conséquences qu’on juge particuliérement néfastes. Le cas du
don du sang est révélateur de ce point. Mon sang est mien, je devrais donc pouvoir le ven-
dre. Mais on me linterdit. Pourquoi? Simplement parce que cela diminuerait la qualité du

170



SEES /RES > Dossier: Ethique et brevets d'invention: quelles responsabilités?

sang récolté, les gens ayant le plus d’incitation a vendre leur sang appartenant a des groupes
sociaux dont la santé est moins bonne que la moyenne (pensons aux toxicomanes). Comme
le reléve ’Organisation mondiale de la Santé (OMS) sur son site: «[’expérience a montré
que le donneur le plus sir est celui qui donne son sang au moins deux fois par an, sans rece-
voir d’argent ou de biens en échange, qui comprend les principes de I’altruisme, qui répond
franchement aux questions posées pour la sélection des donneurs et qui reportera son don
ou se retirera définitivement s’il présente le moindre risque pour le receveur»’. C'est aussi
pour éviter les conséquences néfastes d’un droit des brevets illimité qu’on estime judicieux
de le restreindre.

CONCILUSION

Si ’on admet que I’étre humain est propriétaire de lui-méme et des fruits de son travail — et
qui le contesterait dans un contexte laique? —, alors il faut trouver un moyen de protéger les
inventeurs et leurs inventions. Le droit des brevets est un de ces moyens. On peut bien en-
tendu imaginer d’autres dispositifs, dont il faudrait cependant tester les mérites, afin de voir
s’ils sont meilleurs que celui que nous utilisons actuellement. Mais les droits de propriété
ne sont pas tout, c’est pourquoi le droit des brevets rencontre des limites qui, en définitive,
ne représentent rien d’autres que les différentes valeurs que nous voulons aussi honorer et
promouvoir. Les brevets servent donc a garantir la propriété intellectuelle, mais ils doivent
le faire en ménageant la place qui leur convient a nos autres préoccupations qui, en |’oc-
currence, sont le respect de la dignité humaine et de I'intégrité des organismes vivants, le
développement de la recherche scientifique, la garantie de la sécurité alimentaire des popula-
tions, ’accés aux médicaments vitaux, le respect des droits de propriété des tiers, ainsi qu’un
retour sur investissement suffisant pour ceux qui soutiennent I’innovation de leurs deniers.
Peut-étre faut-il ajouter d’autres valeurs a celles dont je viens de faire la liste — cela est bien
sar sujet a débat —, mais il me parait clair que celles que je viens de mentionner constituent
des limites incontournables pour qui veut allier brevets et éthique. Toute invention dans
le domaine des nouvelles technologies n’est donc pas «éthiquement» brevetable, I’éthique
allant ici plus loin que le droit. Serait-il souhaitable que celui-ci s’inspire de celle-1a? 1l s’agi-
rait d’abord d’élargir son cadre, car comme la question est de réguler des pratiques dans un
monde globalisé, c’est au niveau international qu’il faut agir.

REFERENCES BIBLIOGRAPHIQUES

AQUIN, Thomas d’, Commentaire sur les Sentences, 1254.

BAERTSCHI, Bernard, «Donner son sang, est-ce bien raisonnable?», Rivista per le Medical Humanities, n°6, 2008, pp. 36-43.
BAERTSCHI, Bernard, «Dignité, instrumentalisation et humiliation», Rivista per le Medical Humanities, n°7, 2008, pp. 83-89.
CENH, Brevetabilité des animaux et des plantes. Une contribution a la discussion, Berne, 2001.

CENH, La dignité de I'animal, Berne, février 2001.

3 hep//www.journee-mondiale.com/textes/14-juin-sang.php

171



SEES / REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE > numéro 3 seplembre 2009

CENH, Génie génétique et pays en développement, Berne, septembre 2004.
CHATEAUBRIAND, Frangois-René, Mémoires d’Outre-Tombe, Paris, La Pochothéque, 1973.
KANT, Emmanuel, Fondements de la métaphysique des maeurs, Paris, Vrin, 1980.

LOCKE, John, Traité du gouvernement civil, Paris, GF-Flammarion, 1992.

NOZICK, Robert, Anarchie, Etat et utopie, Paris, PUF, 1968.

OTSUKA, Michael, Libertarianism without Inequality, Oxford, Clarendon, 2003.

PROUDHON, Joseph, Qu’est-ce que la propriété?, in (Euvres complétes de P.-]. Proudhon, Paris, Riviére, 1926.

172



	Toute invention dans le domaine des nouvelles technologies est-elle "éthiquement" brevetable?

