Zeitschrift: Revue économique et sociale : bulletin de la Société d'Etudes
Economiques et Sociales

Herausgeber: Société d’Etudes Economiques et Sociales
Band: 57 (1999)

Heft: 4: Mise en scene de la vie urbaine

Artikel: La scéne de la vie urbaine

Autor: Noschis, Kaj

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-140850

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-140850
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA SCENE DE LA VIE URBAINE

Kaj NOSCHIS

Chargé de cours

Ecole Polytechnique Fédérale
Lausanne

Introduction

Scene, d’apres le Robert historique, dérive tres directement du latin scena
ou scaena, «scéne d’un théatre, théatre et par figure scéne publique, par la suite
scéne du monde, puis comédie, intrigue et plus tard partie d’un acte. Suivons ces
étapes. Le mot latin est lui-méme emprunté au grec skéné, endroit abrité, tente,
tréteau et terme technique de thédtre pour scéne. Skéné est peut-€tre apparenté a
skia, ombre, d’origine indoeuropéenne. (...) Il (le terme scene) entre dans la locu-
tion mettre quelqu’un, quelque chose sur la scéne (1660), plus tard mettre en scéne
(1765) représenter par I’art dramatique. (...) Scéne se dit au figuré d’une explosion
de colére, d’ une dispute bruyante (1675); cette locution a fourni plus tard les locu-
tions toujours trés vivantes: faire une scéne a quelqu’ un, le prendre violemment a
partie (1782) et scéne de ménage (1875). (...) C’est également par analogie qu’on
dit scéne (depuis 1690) d’une composition représentée en peinture comprenant
des personnages et suggérant une action - p.ex. dans scéne de genre. Par ailleurs,
scéne avec le sens partie de théatre s’emploie dans des locutions, souvent avec
une valeur figurée: monter sur la scéne (1694), occuper la scéne (1835) ou étre
toujours en scéne, c’est avoir un comportement théatral, ou encore la scéne du
monde, la société humaine dans son aspect de spectacle (1829).»'

Cette histoire tres riche du mot situe le choix du titre «La scene de la vie
urbaine» dans 1’héritage romantique de la signification du mot - occuper la scéne,
€tre en sceéne, la société humaine dans son aspect de spectacle. Je retiens de 1’his-
toire du mot un déplacement ou 1’extension d’un lieu - le latin scena et le grec
skéné, endroit abrité, tente - a une activité, a une interaction : mettre d’abord quel-
qu’un ou quelque chose sur la sceéne, puis représenter par I’art dramatique, ou
encore la scéne de ménage, la vie dans un tableau, et enfin la société humaine dans
son aspect de spectacle. «Scene» de la vie urbaine renvoie a la signification plus

229



technique du mot, le lieu, I’endroit, mais suggere par ailleurs que la vie urbaine est
une scene au sens d’activité, d’art dramatique, de scéne de ménage, de piéce qui
se joue sur la scéne. Avant d’en finir avec 1’histoire des mots, ajoutons encore le
terme «scénario», introduit par Beaumarchais (1764) et emprunté a I’italien
scenario, proprement décor, puis description de la mise en scéne, évidemment
dérivé de scena. Or I’emploi figuré pour «déroulement selon un plan préétabli» ne
s’estrépandu qu’au XXe siecle, sous I’influence du sens devenu courant de scenario
(1911), «qui désigne en cinéma la description rédigée de I’action d’un film»*.
Dans ce cas aussi le mot s’enrichit au cours de 1’histoire d’une signification liée
non plus seulement a des attributs de I’environnement, le décor, mais au déroule-
ment d’une activité — d’une séquence comportementale d’acteurs.

Chercheurs et mise en scene

Les chercheurs mettent aussi en scéne. Ils le font en tant que marionnettis-
tes et analystes de mises en scéne. Je dis marionnettistes - et nous touchons a la
mise en abime -, car méme le chercheur en sciences sociales construit un regard
sur la réalité en choisissant certaines données de préférence a d’autres, et en obéis-
sant a un ensemble de régles ou de conventions de sa spécialité. C’est ainsi qu’il
construit le portrait d’un usager, voire le met en scéne. Il est donc, pour reprendre
les termes d’Alfred Schutz 3, le marionnettiste d’un spectacle qu’il a lui-méme
créé. Le spectacle de marionnettes suppose quelqu’un qui tire les ficelles, ce qui
est le sens de I’image de Schutz, un changement d’échelle, c’est-a-dire quelque
chose de réduit dont Ia vie tient tout entiére dans les mains de celui qui tire les
ficelles et qui décide de I’action. Ce théatre de marionnettes ne peut avoir lieu
sans que le chercheur restitue une partie de ses observations, certains résultats de
ses enquétes et d’autres données encore, avec un éclairage (encore un terme qui
provient du théatre) particulier sur un contexte composé d’un environnement cons-
truit et de ses usagers. Ici le marionnettiste devient critique de mises en scé€ne tout
en produisant son propre spectacle. Il est un fait que les scénarios - maintenant au
sens cinématographique - sont essentiellement issus de I’histoire, d’un long exer-
cice de rdles, d’un long apprentissage de répliques, de postures, de scénes de mé-
nage et que nombre de décors, lorsqu’ils sont 1’ceuvre d’architectes contempo-
rains, semblent I’ignorer. L’histoire est I’auteur principal des piéces de théatre qui
se jouent dans I’environnement construit, et 1a je parle de I’histoire des usagers
plus que de I’histoire des batiments : ¢’est un facteur qui n’est pas toujours pris en
compte par les architectes et les planificateurs.

230



Plusieurs chercheurs ont appréhendé avec talent la vie urbaine, et en parti-
culier celle des espaces publics, en termes de scénes «que des acteurs jouent» et
qu’il s’agit de décrire et de saisir. Acteur, script, role sont d’ailleurs des termes que
I’on utilise aujourd’hui dans le monde du spectacle — théatre, cinéma, opéra —
d’ou ils ont aussi émigré vers les sciences sociales.

Une raison supplémentaire d’aborder I’espace public d’une ville dans cette
perspective scénique est qu’elle semble aujourd’hui partagée par beaucoup de
politiciens, de planificateurs et, plus généralement, par I’ensemble des gestionnai-
res de la ville. Il s’agit dés lors d’expliciter le point de vue de ces différents spécia-
listes pour saisir comment on pourrait accorder ou articuler ces divers regards, et
définir la scéne de la vie urbaine a la croisée de ces perspectives multiples.

Les travaux de deux chercheurs en sciences sociales doivent étre rappelés
ici. Il s’agit de Erving Goffman et de Richard Sennett, tous deux Américains, et
dont les ouvrages ont été traduits en frangais deés les années 1970. Leurs livres
sont généralement rangés sous la rubrique Sociologie, mais je pense qu’ils auraient
tout aussi bien leur place dans les rayons de Psychologie, voire d’Ethnologie, ce
qui est probablement une des raisons de leur popularité aupres des architectes.

Mise en scene de la vie quotidienne

«Mise en scéne de la vie quotidienne» est le titre d’un livre de Erving
Goffman, publié en frangais aux éditions de Minuit en1973*. Le titre anglais est
«The Presentation of Self in Everyday Life» (1959) : I’accent est 1égerement dé-
placé du groupe vers I'individu. Goffman dit dans la préface qu’il se propose de
«détailler une perspective sociologique d’apres laquelle la vie sociale peut €tre
étudiée, en particulier le genre de vie sociale qui s’ organise dans les limites physi-
ques d’une construction ou d’une fabrique» - plus loin il parle «d’établissement
social - domestique, industriel ou commercial» . Tout en acceptant ces précisions
de I’auteur, le lecteur trouve dans le livre un grand nombre d’exemples qui con-
cernent la vie sociale dans les espaces publics. La perspective de Goffman est
celle de la «performance théatrale».

Ne retenons ici de ces analyses de microsociologie - ¢’est ainsi qu’on nomme
les analyses de Goffman ainsi que les recherches inspirées par ses travaux - qu’une
seule distinction: celle qu’il propose entre la scéne et les coulisses («backstage» -
ce qui est derriere la sceéne), ces derniéres étant «un endroit oli, par rapport a une
performance donnée, il va de soi que I’impression générée par la performance est

231



expressément contredite»’ . Cette distinction me parait particulierement pertinente
pour nous, car elle concerne directement la scéne, les caractéristiques de 1’envi-
ronnement construit. Un des exemples cités par Goffman est celui du maitre d’ho-
tel qui critique d’une manicre agressive et trés violente I’apprenti-cuisinier pour
sa maladresse et qui, sitot qu’il a traversé la porte séparant la cuisine de la salle du
restaurant, y pénetre le torse bombé, et traite le client avec une grande déférence,
meéme si celui-ci laisse tomber sa fourchette. Dans «L’Etre et le Néant» il y a aussi
des descriptions de la posture et des gestes du garcon de café, bien connues du
lectorat francophone, ot Sartre insiste sur le jeu de réle du garcon des qu’il est en
scene. Or la vie urbaine peut étre décrite par de telles transitions des coulisses a la
scéne et c’est 12 une distinction qui semble fertile pour analyser et ordonner tant
les espaces que les comportements. Un exemple bien connu est celui de la
«passeggiata» de fin d’apres-midi, sur la place du quartier ou dans les rues centra-
les - aujourd’hui pi€tonnes — de la plupart des villes italiennes, ou les jeunes,
surtout, font plusieurs allers et retours ostentatoires qui sont autant d’occasions de
s’observer, de se rencontrer ou, simplement, d’€tre dans les parages. On se pré-
pare chez soi et dans les rues qui meénent a la place ou a la rue piétonne - il s’agit
1a des coulisses - et ensuite on entre en scéne. Or, pour chaque usager de la ville il
y a des scenes et des coulisses, dont I’enchainement varie souvent au gré des
caractéristiques du lieu et de I’activité du moment. Nous pouvons effectivement
parler ici de microsociologie et revenir aux nombreux et savoureux exemples de
Goffman, ou alors nous servir de telles distinctions en vue d’évaluer 1’adéquation
et I’intérét de I’aménagement d’espaces publics: coulisses et scénes, mais égale-
ment transitions. D’autres distinctions de caractére peut-Etre plus anthropologi-
que seront également fort utiles : intérieur/extérieur, sale/propre, ou encore privé/
public, etc. Tant I’aménagement que 1’'usage des espaces se laissent comprendre
suivant de telles oppositions, et plus encore au travers des transitions de I’un des
termes a 1’autre. C’est ici que le metteur en scéne agit, mais c’est aussi ici que
I’histoire du lieu se raconte. C’est 1’'usage continu au cours du temps qui lie les
caractéristiques du lieu a celles du comportement, et c’est ce texte-1a de la piece
de théatre - la scénographie - qu’il convient de connaitre si I’on veut proposer ou
développer une analyse de la scéne. Nous verrons tout a I’heure que si I’existence
d’une telle histoire rassure 1’usager, ce n’est pas sa seule fonction : elle doit aussi
faciliter la confrontation avec I’inconnu.

D’autre part, il n’y a pas ici de détermination au dela de celle d’un scénario
ouvert a I’interprétation.

232



Spécificité urbaine

Mentionnons maintenant trois ouvrages de Richard Sennett. Tout d’abord
un recueil qu’il a publié en 1969 a New York, intitulé «Classic Essays on the
Culture of Cities» ®. Je me réfere surtout a I’introduction remarquable de Sennett.
I1 y propose une lecture des textes du recueil, tirés des travaux sociologiques de
Weber, Simmel, Spengler, Park, Wirth et Redfield, qu’unit selon lui une méme
volonté de définir la spécificité du vivre et de I’habiter en ville.

Il ajoute qu’aucun de ces auteurs, qui sont en méme temps de grands «classi-
ques» de la sociologie urbaine, n’a exclusivement insisté sur 1’idée que 1’écono-
mie de marché puisse €tre la seule cause des conditions sociales des grandes villes
américaines et européennes. Ces auteurs ont tous cherché a dégager des condi-
tions qui n’étaient pas d’ordre économique, et qui se révélaient tout aussi impor-
tantes dans la constitution d’une culture spécifiquement urbaine.

Aux alentours de la Premiére guerre mondiale, période durant laquelle fu-
rent €crits la plupart des textes du recueil, les Etats-Unis ont connu une arrivée
massive d’immigrés de tous les pays, qui a contribué a faire exploser la popula-
tion des grandes villes et les a confrontées a la cohabitation de cultures diverses.
Cette urbanisation massive était alors un phénomene directement observable ; cela
a sans doute contribué a faire de son étude une priorité de I’époque.

Je reprends encore le paragraphe avec lequel Sennett termine son introduc-
tion de 1969, mais qui me semble garder toute sa pertinence :

«Par un étrange retour de manivelle, alors qu’un nombre croissant de gens
sont concernés par la création d’une vie urbaine juste et humaine, le travail des
professionnels des recherches urbaines s’en est toujours plus éloigné, et se révele
aujourd’hui sans pertinence pour qui privilégierait la définition de valeurs. Le
champ des études urbaines est atteint par une espeéce de croyance superstitieuse
dans la pureté scientifique de la recherche, comme si, tel Faust, il suffisait d’at-
teindre a une connaissance parfaite et pure pour que le monde qui nous entoure
change soudainement. En tant que discipline de sciences humaines, les études
urbaines montrent tous les signes d’une dégradation rapide. Les perspectives en-
gagées des auteurs de ce recueil, malgré la généralité de leurs idées, sont proba-
blement parmi les rares guides dont nous disposions, mis & part quelques auteurs
plus récents comme Lewis Mumford, pour orienter la vie urbaine moderne au
plan moral. De tels travaux sont importants pour renouveler le sens de la liberté et
de la vitalité dans nos villes. Malgré la généralité et I’abstraction des travaux des

233



premiers grands chercheurs urbains, ils étaient profondément engagés a mettre au
jour les valeurs humaines que la ville détruit, préserve ou engendre. Il s’agit en-
core aujourd’hui des travaux les plus utiles pour notre recherche d’une vie urbaine
que 1’on ne se contenterait pas de subir, mais qu’on goiterait véritablement.»’.

L’habitant de la ville

Sennett inscrira ses propres réflexions dans la suite de telles considérations
lorsqu’il tentera de construire un portrait de 1’habitant des villes d’aujourd’hui.
Dans ses livres Sennett a continué a réflechir a 'usager de la ville ainsi qu’a
proposer des analyses de la vie - ou souvent de 1’absence de vie - dans les espaces
publics urbains des villes américaines contemporaines. Précisons que les livres de
Sennett ont pour 1’essentiel été écrits et publiés dans les années 1970 et 1980. Ils
gardent toute leur force, méme si nous assistons depuis une dizaine d’années a des
changements importants dans 1’attitude politique et I’aménagement des centres-
villes. Nous parlons ainsi de programmes de revitalisation, de transformation en
rues ou iles piétonnes, d’éclairage, de modération de trafic, de conservation et de
restauration de monuments, etc. Les centres-villes redeviennent des lieux appré-
ciés de toutes les couches de la population urbaine, jusqu’aux plus aisées, et 1’on
songe a nouveau a y habiter. De nouveaux acteurs urbains font leur apparition ou
ré-apparaissent, comme les «street-performers», les marchés de spécialités, le théa-
tre de rue, etc.

Au cours des années 1970, les centres-villes perdaient une partie de leurs
habitants «historiques», ici au sens de constructeurs d’histoires, et en particulier
ceux qui pouvaient se permettre de déménager dans des quartiers résidentiels pé-
riphériques.

Dans «Les Tyrannies de I’intimité» ® Sennett essaye de démontrer que la
vie publique a progressivement perdu de son attrait dans les villes américaines
contemporaines au profit de la vie de famille ou strictement privée, celle-ci étant
devenue une fin en soi. La vie publique n’est plus qu’une obligation formelle. La
connaissance de soi-méme est également devenue une fin en soi plutdt qu’un pont
pour connaitre le monde. Mais, dit Sennett, plus nous privatisons notre psyché,
moins elle vit. Il sera de plus en plus difficile de la nourrir et d’exprimer nos
sentiments ailleurs que dans des contextes tres intimes. Nous n’avons plus d’interét
pour les relations sociales plus anonymes, celles-la mémes qui constituent la civi-
lité et s’établissent dans un cadre de régles codifiées, pour ne plus valoriser que

234



les relations trés privées oll nos désirs et nos envies sont directement exprimés.
Sennett voit ici un retour a la barbarie, au pulsionnel. C’est alors la tyrannie de
I’intimité et une régression sociale. Aucune valeur ne sera ainsi accordée aux ren-
contres anonymes telles qu’elles ont lieu en ville ; pire encore, ce monde apparai-
tra vide et méme dangereux. La culture urbaine, pourtant, a ét€ historiquement
forgée par cette cohabitation dans la diversité - a travers ses tensions, s€s Opposi-
tions, ses luttes, ses compromis et ceci notamment dans les espaces publics. Par
ailleurs, lorsque Sennett parle de civilité, il parle de comportements d’acteurs, de
formes d’interaction, de postures, de gestes et d’échanges verbaux qui, ensemble,
constituent la substance de la vie urbaine, «la piéce a jouer», ce qui demande une
mise en scene. En fuyant ce que la ville offre de plus fort, une diversité de stimu-
lations et de rencontres, il n’y a plus de construction collective de la culture ur-
baine. La ville perd deés lors son sens premier qui est la cohabitation dans la diver-
sité. Pour reprendre notre langage théatral, il n’y a plus dans ce cas de construc-
tion d’histoire, plus de piece a jouer. Tres pratiquement, les espaces publics se
vident.

Historiquement, New York est I’exemple d’une grande ville qui s’est cons-
truite avec la juxtaposition d’une grande diversité de communautés ethniques mais
aussi de groupes sociaux, professionnels, etc., qui tous ont dii accepter la présence
des autres, car ils n’avaient pas les ressources économiques pour pouvoir subsis-
ter de facon autonome. Le partage des ressources était une nécessité€ dans les com-
munautés pauvres, alors que ce n’était pas le cas dans les communautés nanties.
Lorsqu’il y a pénurie on se rend service, on cherche les services de ’autre contre
ses propres prestations. Cela peut étre trés conflictuel mais engendre en méme
temps une construction collective.

Dans un ouvrage précédent, «The uses of disorder», de 1970 °, Sennett
décrit comment 1’émergence de communautés riches et repliées sur la cellule fa-
miliale a éclipsé quelque chose d’essentiel de la vie urbaine, a savoir sa diversité
et la possibilité d’avoir des expériences complexes!?. Sennett parle au sujet de ces
groupes repliés de nouveau puritanisme: cette volonté de purifier le soi
d’experiences conflictuelles, en disant qu’on y renonce pour se consacrer a la vie
de famille, revient a faire de I’'impuissance une vertu !'. D’apres Sennett cet habi-
tant ne choisit pas le repli sur la vie de famille pour la gloire de Dieu, comme un
vrai puritain, mais par peur d’expériences, par peur de I’inconnu. C’est donc un
nouveau puritain. Sennett développe son propos en mettant particulierement 1’ac-
cent sur les adolescents et les jeunes adultes de ces communautés. Il ont peur de

433



I’inconnu, et veulent éviter des expériences qui les exposeraient a des conflits
pénibles. Ils se mettent a 1’abri en imaginant ce que de telles expériences pour-
raient €tre, et en considérant d’emblée qu’il est inutile de les faire, étant donné
qu’ils se sont convaincus qu’elles ne leur apporteraient rien. Apres avoir dénoncé
cette évolution, Sennett se fait le porte-parole d’un «nouvel anarchisme» ' - une
vie avec les autres ou I’homme apprendrait «a tolérer 1’insécurité et une doulou-
reuse ambiguité» . Sennett ajoute: «Etant donné que la nature éthique de I’homme,
lorsqu’elle est accomplie, se révele instable, fragile et impliquée dans des événe-
ments désorganisés, seule une société qui est volontairement instable peut fournir
par sa richesse propre un moyen d’évoluer aprés 1’adolescence.» '

Nouvel anarchisme

Depuis la parution de ce livre de Sennett en 1977, on assiste a une revalori-
sation des espaces publics urbains. Retenons 1’appel de Sennett pour un «nouvel
anarchisme». En nous faisant marionnettiste a notre tour, nous admettons que la
vie urbaine propose une telle «société instable», que les espaces publics fréquen-
tés permettent les rencontres anonymes, la confrontation momentanée ou régu-
liere avec les autres, et que ce tissu d’interactions fagonne la culture urbaine. * 1l
s’agit des lors de les décrire et éventuellement méme de suggérer comment cette
description pourrait inciter a certains développements allant dans le sens d’une
adéquation du décor aux pieces qui se jouent.

Or le langage lié au théatre peut nous aider dans cette démarche, comme
d’ailleurs Goffman 1’a déja prouvé. Je reviens encore pour un instant a I’histoire
des mots : cette fois, le «théatre». Du latin theatrum, lieu de représentation, em-
prunté au grec theatron. Ce mot est dérivé de thea, «action de regarder», «vue,
spectacle, contemplation», que I’on rapproche a I’intérieur de la langue grecque
de thauma, merveille'®. Assister a quelque chose de merveilleux : c’est ce que
nous faisons en ville, si nous nous permettons de regarder autour de nous, assis
sur la terrasse du café, sur un banc public, a I’arrét de bus ou plus simplement
encore dans la rue. Nous sommes alors le spectateur de «scénes de vie», ou le mot
sceéne renvoie a la fois au décor et au contenu de ce qui se passe. La ville est de ce
point de vue une fabrique d’histoires, d’histoires souvent déja connues, mais par-
fois nouvelles. Si I’habitant des villes est un spectateur de «scénes de vie», il est
par moments aussi un acteur. C’est le passage des coulisses a la scéne. Il contribue
lui aussi a fabriquer des histoires. Sennett dit que dans une société ou la vie privée

236



est seule valorisée, ce n’est plus le cas. Je me permets ici de penser que les «scenes
de vie» ne s’arrétent pas, qu’on peut méme les favoriser avec des décors adéquats
et que si elles sont suffisamment frappantes elles inciteront le spectateur ainsi que
I’acteur a les réitérer. On retourne au spectacle qu’on a bien aimé. Ce parallele
avec le théatre met d’ailleurs en avant I’émotion que de telles scénes suscitent,
1I’adhésion ou le rejet affectifs. On aime ou on n’aime pas.

Essayons d’attribuer une signification a ces «sceénes de vie» par rapport aux
acteurs et aux spectateurs. Je propose un modele psychologique de I’homme qui
reconnaisse sa pluralité, c’est-a-dire I’existence en lui de plusieurs aspects, ou
cOtés, qui tous ont besoin d’étre reconnus, vécus, nourris, assouvis : ce sont les
ages différents,- I’adulte en nous, mais aussi I’enfant, 1’adolescent, le sage, etc. ;
les conditions différentes,- 1’engagé, 1’irresponsable, le passionné ; ou les émo-
tions différentes,- la peur, I’enthousiasme, 1’amour, la haine. Cette pluralité de
I’homme, comme je viens de la nommer, se nourrit de stimulations trés diverses,
et la ville est I’environnement susceptible de répondre aux attentes multiples de
cet homme pluriel. Les «scénes de vie» sont alors des moments d’interaction ou
d’échange ol un - ou plusieurs - aspects de ’homme s’expriment par une confron-
tation momentanée avec un ou plusieurs aspects d’une - ou plusieurs - autres per-
sonnes dans un lieu donné. Le r6le de chacun change continuellement selon 1’en-
droit ou il se trouve, le moment, le but, en fonction de 1’histoire du lieu, ou de
circonstances biographiques et sociales. Scéne de groupe, scéne de rencontres
entre individus, entre une personne et un décor : ces scénes de vie pourront a la
fois renforcer I’histoire du lieu et donner sens a la vie des habitants, la nourrir. En
méme temps, nous pouvons considérer les personnes impliquées dans ces scénes
comme des acteurs, qui effectueront la séquence de répliques et de postures d’apres
un scénario qui leur est connu - avec bien sfir une marge de manceuvre dans 1’in-
terprétation.

I y a aujourd’hui un courant polythéiste en psychologie qui suggere que la
meilleure fagon de saisir - c’est-a-dire de décrire et de comprendre - le rapport
affectif de I’homme au monde qui I’entoure est de considérer les activités ou
I’homme s’investit en termes de cultes que I’homme voue a des lieux ou a des
objets, dont il reconnait autre chose que la seule fonction. Il s’agit alors d’un
dialogue avec les daimones, le genius loci. Ce terme trés utilisé en architecture
recoit dans cette acception psychologique une interprétation plus littérale ou plus
originaire. Les «scénes de vie» sont une occasion de confrontation aux autres,
mais aussi aux caractéristiques physiques du lieu ; et lorsque ces scénes devien-

237



nent émotivement fortes, lorsqu’elles nous impliquent profondément, alors nous
sommes en contact avec le genius loci. C’est un retour a la Rome antique ou
chaque maison, chaque quartier, etc., avait son genius et son lieu de culte.

Aujourd’hui la mise en sceéne urbaine ne refléte plus explicitement de telles
intentions, mais pourquoi ne pas porter un tel regard sur la vie urbaine ? Il offre un
cadre pour rendre compte de la participation émotive des habitants a la vie ur-
baine. Il permet d’explorer I’importance de cette dimension d’implication émo-
tive, de I’analyser. Sennett parle de la peur des rencontres dans les centres des
grandes villes américaines des années 1970, et décrit comment cette peur a vidé
de leur vie les espaces publics. Je pense que nous pouvons aujourd’hui proposer
un regard plus dialectique : s’il y a peur, il y a aussi curiosité, envie, attraction
pour la vie urbaine et pour ses rencontres. La fascination de la ville est un attrait
pour des lieux et pour des gens, pour un imaginaire qui s’attache a des lieux sur la
base de récits d’événements. En méme temps la fascination ne va pas sans crainte.
Fascinans et tremendum, pour reprendre les fameux termes de Rudolf Otto '7, qui
témoignent pour lui du sacré et de la transcendance. En pousuivant dans cette
exploration polythéiste de la ville, il y a un dieu dont la présence semble particu-
lierement forte dans les sceénes de vie. Il s’agit d’Eros. Dans les espaces publics de
notre société occidentale contemporaine I’attraction est particuliérement mise en
scéne. Non seulement par les usagers de la ville, leurs vétements, la facon de les
porter et de se porter, mais également par I’aménagement des lieux commerciaux,
par les affiches et les vitrines des magasins. Se promener en ville c’est se montrer
a Dautre, c’est apparaitre sous un certain jour, susciter une envie de nous chez
1’autre. Or Eros est mythologiquement fils tantot d’ Aphrodite et tantét de Chaos.
Fascinans et tremendum. En méme temps je n’hésiterais pas a dire qu’il y a ici un
exemple — bon ou mauvais, qu’importe ici, puisque ce n’est pas mon propos - de
construction culturelle collective qui s’exprime, vit, se renforce, se modifie dans
la vie urbaine de tous les jours. Une démonstration que la ville fabrique de la
culture. Les Grecs auraient dit qu’Eros a décidé de se manifester ainsi : nous pour-
rions peut-€tre dire que la mise en scéne urbaine est actuellement fortement inspi-
rée par cette figure ; en tant que production collective de notre temps, Eros est le
metteur en scéne d’une forte proportion des scénes de vie de notre temps. Mais il
y a également place pour d’autres dieux - d’autres émotions - et donc de ce point
de vue, pour d’autres metteurs en scéne : Hermes, Hestia, etc.

238



Conclusion

En acceptant a la fois un modele de I’homme qui reconnait sa pluralité, et
une conception de la ville qui I’assimile & un environnement lui permettant de
vivre - en acteur et en spectateur — et de nourrir cette pluralité, nous avons rattaché
I’habitant des villes au théatre urbain tel qu’il se déroule avec ses sceénes de vie.
Par rapport a de telles scénes, I’environnement construit, I’aménagement de 1’es-
pace sont évidemment trés importants. Mais il en est également ainsi de toute la
production culturelle, car elle nourrit et peut-&tre fournit les scénarios.

En Grece antique aller au théatre était une féte, mais aussi une cérémonie
religieuse. Religieux au sens étymologique de religare, lier ensemble, mais aussi
au sens de hiérophanie, de manifestation du sacré. A travers les masques les dieux
parlaient. En amenant une perspective théatrale sur la ville, en nous interrogeant
sur la scéne, le scénario et le metteur en scéne, peut-€tre pouvons-nous étre incités
a valoriser la vie urbaine dans ce qu’elle a de constitutif pour I’habitant sur le plan
émotif - décortiquer fascinans et tremendum et comprendre ainsi comment nous
fabriquons collectivement le metteur en sceéne, qu’il s’agisse d’Eros, de Hermes
ou du Genius d’un locus particulier.

Notes :

' Rey, Alain (sous la direction de), Le Robert - Dictionnaire historique de la langue frangaise. Paris, 1992
(p-1892).

Rey, Alain (sous la direction de), Le Robert - Dictionnaire historique de la langue frangaise. Paris, 1992
(p.1892).

Schutz, Alfred. Le chercheur et le quotidien. Paris, Klincksieck, 1987 (traduit par Anne Noschis, postface
et choix de textes: Kaj Noschis et Denys de Caprona).

Goffman, Erving. Mise en scéne de la vie quotidienne. Paris, Editions de Minuit, 1973 (traduit de I'anglais
par Alain Accardo).

Goffman, Erving. The presentation of Self in ereryday life. Penguin, Harmondsworth, 1974 (ed. orig. 1959,
p. 114. Je traduis de I’anglais.

& Sennett, Richard (Ed.). Classic essays on the culture of cities. New York, Alfred Knopf, 1969.
Op. cit., fin de I’introduction. Je traduis de I'anglais.

8 Sennett, Richard. The fall of public man. New York, Alfred Knopf, 1974. Sennett, Richard. Les tyrannies
de l'intimité (traduit de 1'américain par A. Berman et R. Folleman). Paris, Seuil, 1979.

2 Sennett, Richard. The uses of disorder. New York, Alfred Knopf, 1970 (ici edition: New York, Norton,
1992). ;

Op. cit., p. 82. Je traduis de I’anglais.
" Op.cit., p. 83.
2 Op.cit., p. 107.

239



Op. cit., p. 108. Je traduis de I’anglais.
4 Op.cit, p. 135 . Je traduis de I’anglais.

15 Noschis, Kaj. Die Stadt als Ort des Seele. Der Architekt (Zeischrift des Bundes Deutscher Architekte)
7/99, 43-48.

Rey, Alain (sous la direction de), Le Robert - Dictionnaire historique de la langue frangaise. Paris, 1992,
page 2113.

7 Otto, Rudolf. Le sacré. Paris, Payot, 1969 (traduit par André Jundt d'aprés la 18¢ édition allemande,
ed.orig. 1917).

240



	La scène de la vie urbaine

