Zeitschrift: Revue économique et sociale : bulletin de la Société d'Etudes
Economiques et Sociales

Herausgeber: Société d’Etudes Economiques et Sociales
Band: 57 (1999)

Heft: 2

Artikel: Développement durable et ressources humaines
Autor: Bergmann, Alexander

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-140839

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-140839
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DEVELOPPEMENT DURABLE ET
RESSOURCES HUMAINES

1.1.

Alexander BERGMANN
Professeur, HEC
Université de Lausanne

Les theses défendues dans cet article sont les suivantes :

Le développement est I’ affaire des hommes et des femmes, aussi tout dé-
veloppement durable passe-t-il par une prise de conscience de leur part, et

par leur volonté et leur capacité d’agir en fonction de cette prise de cons-
cience.

Il n’y aura pas de développement durable tant que nous concevrons le dé-
veloppement dans des termes quantitatifs et matériels; le seul développe-
ment durable est de nature intellectuelle et spirituelle.

Les ressources humaines sont les seules ressources a caractere durable puis-
que, bien utilisées, elles ne se consomment pas, mais, au contraire, ne ces-
sent de se développer.

Le développement durable passe par une prise de conscience et un
développement des hommes

Prise de conscience quant a la nature du développement durable

Nous devons prendre conscience que lorsque nous produisons quelque chose,

nous ne le faisons pas a partir de rien; nous nous servons d’autres choses, les
combinons, les modifions et les consommons. Stricto sensu, nous ne produisons
jamais rien, nous transformons. Quand nous développons notre environnement
écologique et social, nous pensons que les transformations que nous y opérons le
rendront meilleur; mais cette amélioration n’est pas inhérente au changement, elle
dépend de notre appréciation. Un «développement durable» signifie donc que les
transformations jugées positives de notre cadre de vie auront des effets positifs
aussi pour nos descendants et n’entraineront pas une détérioration de sa qualité.

73



Ceci dit, rien n’est durable et rien n’a que des conséquences positives!

Le monde se transforme constamment: tavto pel. Il se transforme sans
nous aussi, nous nous transformons nous-mémes, que nous le voulions ou pas.
Quand nous intervenons sur le monde, quand nous nous créons un environnement
qui est davantage composé de choses «faites» par nous, c¢’est-a-dire de choses qui
n’existent pas telles quelles dans la nature mais qui sont le produit de notre travail,
quand nous imposons une culture a la nature, nous donnons une orientation parti-
culiere a cette transformation permanente.

Quand elle se fait sans nous, quand 1’évolution du monde est le fait des
seules forces de la nature, elle nous parait a premiére vue équilibrée, harmonieuse,
comme un renouvellement permanent, ol la destruction et la mort donnent nais-
sance a de nouveaux cycles de vie; cette vie qui, en se complexifiant constam-
ment, s’oppose et cherche a ralentir la tendance inexorable (celle de la deuxieme
loi de la thermodynamique) vers le chaos, ¢’est-a-dire vers une désagrégation com-
plete et une répartition égale de la matiere. Or, a y regarder de plus pres, cette
image s’avere étre fausse. La nature connait et produit des déséquilibres, des
ruptures, des catastrophes plus ou moins fréquentes et plus ou moins grandes.

Les déséquilibres, ruptures et catastrophes que ’homme pourrait provo-
quer par ses activités ou simplement en se multipliant (I’exploitation et 1’épuise-
ment des ressources telles que les minerais, les hydrocarbures ou les foréts; la
pollution des sols, des eaux et de I’air; la diminution des espéces et la manipula-
tion génétique; les éventuelles explosions atomiques; etc.) ne sont probablement
pas plus grands. Mais, ils sont les seuls qui ne dépendent que de nous!

S1 nous voulons un «développement durable», c’est-a-dire une évolution
favorable de nos conditions de vie qui ne saborde pas ses propres bases et n’hypo-
théque pas I’avenir, il s’agit de prendre conscience que:

- nous faisons partie de la nature; elle n’est pas a nous et nous ne la maitri-
sons jamais tout a fait;

- la nature n’a pas besoin d’étre protégée, mais nous devons nous protéger
nous-mémes: nous ne ferons pas disparaitre la terre, mais nous pourrions la
rendre inhabitable pour ’homme;

- nous devrions surtout nous maitriser nous-mémes et dépasser nos égoismes
myopes (qui nous font ignorer, voire mépriser les besoins et désirs de nos
semblables qui sont plus ou moins lointains dans 1’espace et dans le temps).

74



1.2. Développement des hommes

Cette prise de conscience devrait nous amener a :

- nous mettre d’accord sur ce qu’il nous faut vraiment pour vivre et pour
vivre bien;

- mieux connaitre les conséquences méme éloignées de nos actes (sur notre
environnement naturel et social aussi bien que sur nous-mémes);

- développer une volonté, individuelle et collective, de prendre ces connais-
sances effectivement en considération lors de nos choix.

Mais qui est «nous»? Nous tous: producteurs et consommateurs et, avant
tout, dirigeants d’entreprises.

Entantque producteurs, des changements sont a opérer dans deux
directions. D’une part, tout employé devrait avoir une conscience aigué de 1’im-
pact écologique, direct ou indirect, de ses activités. Il devrait, de plus, étre encou-
ragé et autorisé («empowered»), mais surtout formé a étre éco-innovatif !. D’autre
part, nous sommes appelés a repenser notre attitude envers le travail et I’entre-
prise. Le travail ne serait plus principalement un moyen pour pourvoir a sa sub-
sistance, mais pour s’épanouir et se développer. L’entreprise ne serait plus pre-
mierement une institution économique mais tout autant une institution sociale pro-
duisant non seulement les biens et services dont nous avons tous besoin mais un
lieu privilégié de socialisation. La production matérielle serait, certes, toujours la
fonction premiére du travail et des entreprises, mais elle ne dominerait plus leurs
autres fonctions. L’ ouvrier lui-méme serait I’oeuvre principale de son travail. Le
collaborateur ne serait plus «ressource humaine» pour son entreprise, mais celle-
ci lui serait instrumentale pour la satisfaction de ses désirs et ambitions. L’aspect
matériel de la production serait donc subordonné aux dimensions psycho-socia-
les. La course vers toujours plus de production serait arrétée.

Llesconsommateur s sont, dans un systtme économique dont le
régulateur principal est le marché, aux leviers de commande. Le client est roi.
Toutes les activités de 1’entreprise ont comme finalité de satisfaire au mieux ses
désirs. 1l incombe donc aux consommateurs de donner par leurs choix des si-
gnaux aux entreprises afin que ces derniéres respectent I’environnement naturel et
social et cessent de I’exploiter et de le polluer jusqu’au point d’étouffement. Pra-
tiquement, cela signifie qu’ils devraient réduire leur consommation de biens dont
ils ne font qu’un seul usage (aujourd’hui, 80% des produits), de biens qu’ils jet-
tent & la poubelle dans les six semaines qui suivent leur achat (aujourd’hui, 99%

75



des produits ?), et de produits dont la fabrication a, soit taxé 1’environnement (par
la consommation de ressources non-renouvelables ou par des pollutions de tout
genre), soit induit des problemes sociaux (par un «dumping» social, le «burnout»
des salariés ou le chdmage).

Enfin,lesdirigeantsdeces entreprises, au lieu de réagir seulement aux
pressions du marché, pourraient et devraient agir en fonction de leur responsabi-
lité sociale qui nait de leur pouvoir. Ils devraient notamment réduire la pollution
et le gaspillage en s’appliquant a rendre les procédés de production de leurs entre-
prises plus efficaces (aujourd’hui, 93% de toutes les ressources consommeées ne
se retrouvent pas dans un produit vendu). Ils devraient abandonner des pratiques
telles I’obsolescence planifiée et le développement accéléré de nouveaux produits
(ou conditionnements) qui les améne a proposer des produits d’une qualité et lon-
gévité inférieures a ce qu’elles pourraient 1’étre ou de produits soi-disant nou-
veaux qui rendent obsoletes le modele précédant de sorte que le consommateur
n’a pas d’autre choix que de les remplacer plus ou moins rapidement. Ils de-
vraient abandonner également les efforts publicitaires souvent considérables * dont
le but est de persuader les consommateurs d’acheter ce dont ils n’ont pas vraiment
besoin. Bref, ils devraient faire des efforts sérieux, concrets et répétés, pour pas-
ser d’une performance éco-nomique a une performance éco-logique. Quelques
déclarations solennelles et un «Leitbild» qui prOnerait la «sustainability», n’y suf-
firont pas *.

Paradoxalement, ce faisant, ils devraient aussi changer eux-mémes et adop-
ter des attitudes et comportements plus modestes, plus taoistes pourrait-on dire
(selon le principe du «gouvernement par le non gouvernement», du laisser faire au
lieu du faire faire). Ils se verraient et se comporteraient alors non pas comme des
maitres, qui maitrisent aussi bien leur entreprise que leur environnement (comme
sait le faire un spécialiste qui maitrise les problémes dont il s’occupe), mais ils
agiraient, au contraire, comme des pédagogues qui enseignent le mieux quand ils
enseignent le moins, c’est a dire qui favorisent I’apprentissage plutdt que de vou-
loir transmettre leur savoir, ou encore comme des agriculteurs qui sément, arro-
sent et répandent de 1’engrais, mais qui ne font pas pousser a proprement parler les
plants.

Comme on le voit, le développement durable est d”abord une question, non
de technologies, mais de la recherche de valeurs, de I'image ou de la représenta-
tion que nous nous faisons de ’homme et de 1a société, de la connaissance appro-
fondie de la complexité du monde ainsi que de volonté politique.

76



Nous sommes encore tres au début de tout cela. Nous avons considérable-
ment amélioré nos connaissances et notre pouvoir d’agir. Du coup cette connais-
sance et ce pouvoir sont passés de simples moyens a une fin en eux-mémes, si
bien que nous ne savons plus a quoi ils servent 3. Il nous manque une orientation
et des modeles pour des nouvelles formes de vie, individuellement et en société.
Pour les trouver, il faut, apres les développements scientifiques et technologiques
formidables que nous avons connus ces derniers deux cents ans, des efforts d’une
méme ampleur pour faire des progrés semblables au niveau psychosocial et poli-
tique.

2.  Le développement durable signifie I’abandon de priorités matérielles
et de croissance au bénéfice de priorités pronant davantage I’art pour
Part et la spiritualité, dans un monde plus juste et solidaire

Tant que la survie était notre principal probléme, il n’y avait pas besoin de
définir le progres, ni de justifier les avances technologiques et la croissance éco-
nomique. Il était bien de produire des biens. Aujourd’hui, la plupart des gens
mangent a leur fin (ou davantage) et ils vivent deux fois plus longtemps que leurs
arriere-grands-parents; pour ceux pour lesquels ce n’est pas le cas, les raisons en
sont socio-politiques et non pas économiques et techniques. Notre probléme prin-
cipal ne renvoie donc plus au progres technique et a une croissance continue mais,
d’une part, a une répartition plus équitable ou plus généreuse de la richesse et,
d’autre part, au passage d’un mode de vie centré sur la survie & un mode de vie
centré sur 1’épanouissement de la personne.

2.1. Abandon de la croissance et promotion de valeurs immatérielles

Depuis un certain temps déja, il est de bon aloi de réclamer la substitution
de la croissance quantitative par la croissance qualitative. Or, en méme temps, on
décrie comme une calamité toute croissance inférieure a 2, voir 3% par an. Un
ralentissement de la croissance étant ainsi déja considéré comme une «crise», nous
continuons donc de la poursuivre sous toutes ses formes, dans des nouveaux mar-
chés aussi bien que dans les marchés traditionnels (méme si I’on y vend de plus en
plus de services et des produits contenant davantage d’éléments immatériels, no-
tamment de savoir) - avec pour conséquence une augmentation continue de la
consommation d’énergie et de matieres premieres ainsi qu’une aggravation de la
pollution. On a de fait ajouté la croissance qualitative a la croissance quantitative

77



plut6t que de substituer la premiére a la seconde. Pourtant, le probléme n’est pas
tant I’aspect quantitatif ou qualitatif de la croissance que le dogme méme de la
croissance tout court. Le probleme est donc celui de cette croyance défendue de
tout temps par les économistes et les hommes d’affaires, auxquels se joignent
maintenant aussi les politiciens, et qui présente la croissance comme une expres-
sion divine de la santé d’une économie. Plus elle est forte, plus la santé est réputée
étre bonne.

Pourtant, ce dogme n’est cependant pas aussi évident qu’il y parait. Car
I’économie n’est pas un systeme fermé mais opére dans un monde fini. Or, il ne
peut y avoir de croissance infinie dans un monde fini. C’est d’ailleurs peut-€tre
pourquoi la plupart des civilisations ont défini le bien-étre comme un état d’har-
monie plus ou moins stable.

Un tel état n’est pas compatible avec la compétition ol les concurrents se
bousculent en permanence et se poussent mutuellement a faire non seulement
mieux mais aussi plus. Contentement passe devant richesse! Etre passe devant
avoir! Le bonheur ne réside pas dans 1’assouvissement d’un nombre maximum de
désirs, mais dans le renoncement a ces désirs. Aussi longtemps que nous croyons
pouvoir progresser en comblant nos désirs, nous restons prisonniers du principe
que plus égal mieux. Nous allons alors faire des efforts pour avoir des choses,
alors que ce qui nous manque et qui ferait une réelle différence dans la qualité de
notre la vie est précisément ce que ces efforts ne peuvent pas produire mais détrui-
sent le plus souvent: I’espace, le silence, 1’air pur, le temps de vivre, le paysage,
les rapports de convivialité et de solidarité, etc.

Nous ne plaidons pas pour le retour aux cavernes. Le bonheur ne réside pas
plus dans la pauvreté que dans la richesse, et toutes les époques de culture ont été
des époques d’une relative abondance. Nous plaidons, au contraire, que nous
nous réjouissons de notre standard de vie et que nous en profitions pour échapper
ades corvées qui n’en valent plus la peine. C’était 1a le but et la seule justification
du capitalisme ®. Avec le standard de vie que nous avons aujourd’hui, un plus
grand bonheur ne viendra pas d’un surcroit de biens matériels, mais de davantage
de liberté. Le matériel peut enfin étre dépassé parce que nous en avons les moyens!

Si nous nous organisons bien, nous pouvons assurer aujourd’hui a tout le
monde une situation qui était de tout temps réservée a une toute petite minorité,
celle de ne pas étre soumis au contraintes d’une lutte permanente pour la survie.
Cette minorité (les riches et nobles) ne s’est jamais plainte de ne pas travailler;
elle a passé son temps a jouer, se rendre visite, s’amuser, se faire la cour, s’adon-

78



ner a ses hobbies, s’instruire, etc. Car, méme ceux qui se trouvent aujourd’hui
dans le dernier tiers des revenus devraient pouvoir bénéficier d’une sécurité et
d’un confort équivalent a celui dont jouissaient, avant la révolution industrielle,
seulement quelques privilégiés.

Les soucis matériels nous ont dominés parce qu’ils étaient existentiels.
Aujourd’hui, nous avons toujours des désirs matériels, mais plus de vrai besoins
matériels. Ils serait donc temps de faire une sérieuse analyse coiits-bénéfices et de
peser ces désirs contre d’autres. Une telle analyse nous montrerait probablement
que les cofits écologiques et psychosociaux engendrés par les efforts pour conti-
nuer a accroitre nos satisfactions matérielles sont croissants alors que les bénéfi-
ces sont décroissants et que nous aurions intérét a nous tourner vers la satisfaction
d’autres désirs, immatériels et spirituels. Nous nous sommes affranchis de 1’es-
clavage de la faim, ne restons pas esclaves de notre cupidité! N’est-il pas temps
d’utiliser nos facultés spécifiquement humaines (I’intelligence et la conscience)
davantage a des fins spécifiquement humaines aussi (la connaissance, la spiritua-
lit€)? Car, c’est «I’idée que les étres humains peuvent accéder a une vie supé-
rieure... qui nous permet de croire qu’ils sont dignes de respect et que leur vie ou
leur intégrité est sacrée et inviolable» .

Nous pourrions alors entrer dans une toute nouvelle civilisation; une civili-
sation ou:

- le travail ne serait plus un mal nécessaire (qu’on supporte par obligation et
parce qu’il est émunéré -on recoit une «compensation», comme on dit en
anglais pour rémunération);

- T’art n’intéresserait pas uniquement qu’un petit nombre;
P q q Y

- lareligion ne se contenterait pas de promettre aux démunis une vie meilleure
apres la mort;

- les jeux ne serviraient pas a maintenir la foule tranquille;

- I’école ne formerait pas avant tout des travailleurs habiles et des citoyens
dociles mais des hommes et des femmes indépendants, responsables et épa-
nouis; et ol

- les loisirs ne serviraient pas qu’a récupérer les forces;
une Société:

- de bénévoles (dans le sens littéral du terme: de gens qui le veulent bien, qui
ont librement choisi de travailler parce que cela leur plait);

79



- de savoir (d’un savoir pour savoir - «rerum cognoscere causas»);

- «religieuse» (dans le sens de Malraux, c¢’est-a-dire une communauté d’hom-
mes et de femmes qui cherchent a se donner un sens en se «reliant» a des
valeurs spirituelles);

- de loisir (d’un «otium» qui, au contraire du «nec otium», est la base d’un
véritable épanouissement);

- fraternelle (plutot que compétitive et individualiste).

2.2. Distribution de la richesse

Nous entrevoyons la possibilité d’une telle société (qui jusqu’ici ne pouvait
étre qu’utopie) qu’a condition que nous nous organisons bien. Cela signifie sur-
tout que nous arrivions a faire en sorte que tout le monde participe a la richesse
que les progres technologiques et économiques nous permettent de créer.

Pourtant, en matiere de redistribution, force est de constater qu’on ne va
pas, au niveau international, aujourd’hui bien plus loin que I’envoi de quelques
surplus de produits agricoles a des pays dont on craint qu’une famine ne déclen-
che des troubles politiques et que, bien sir, 1’organisation de campagnes de sou-
tien a des populations frappées de catastrophes naturelles ou victimes de massa-
cres. Sur le plan national, les pays riches ont crée un systeme d’assurances et
d’aides sociales qui permet aux plus démunis de survivre, notamment quand ils
sont également aidés par leurs proches et des associations charitables. Par ailleurs,
on continue a promouvoir le développement des pays qui n’ont pas atteint le stan-
dard de vie des membres de I’OCDE et a créer, dans ces derniers, des programme
d’insertion dans la vie économique, comme si la participation a cette vie économi-
que signifiait I’insertion dans la société tout court. I1 faut aller plus loin.

Nous n’allons pas proposer un modele de répartition des richesses entre les
pays riches et les pays pauvres. Mais une telle répartition est nécessaire, si nous
voulons éviter que les pays pauvres s’engagent a grande échelle dans des activités
que notre richesse nous permet d’abandonner, activités qui risquent de produire
des catastrophes écologiques et climatiques et qui rendraient donc impossible de
perpétuer le standard de vie auquel nous sommes parvenus.

Par contre, nous nous permettons quelques remarques au sujet de la distri-
bution des richesses chez nous, dans les pays riches. D’abord, le clivage entre
riches et pauvres a augmenté ces dernieres années d’une maniere qui souléve quel-
ques questions. Le nombre de millionnaires a augmenté comme jamais, le nom-

80



bre d’exclus qui vivent en dessous de la limite de la pauvreté également; en méme
temps, on s’en prend essentiellement a la classe moyenne pour maintenir les pau-
vres non seulement en vie, mais tranquilles. Il nous semble nécessaire de mettre
un frein a I’explosion des gains des plus riches, surtout quand ces gains provien-
nent d’opérations financieres qui n’ont créé aucune vraie valeur; de méme quand
il s’agit de revenus qui dépassent parfois le centuple de ce que d’autres gagnent
dans la méme entreprise. Tout aussi nécessaire est d’arréter I’hémorragie de la

classe moyenne et de prévoir I’augmentation du minimum de vie des plus dému-
nis.

Quant a ces derniers, il faut sérieusement penser a 1’introduction d’un re-
venu minimum garanti. Un tel revenu serait payé a tout le monde dés sa nais-
sance. Il ne dépendrait donc pas de sa contribution a la société et se justifierait par
la seule appartenance a cette société qui considérerait, comme une famille, de
devoir pourvoir avec les moyens dont elle dispose a tous ses membres, beaux et
sains ou moches et maladifs, intelligents et forts ou simples et faibles. Bien sfir, ce
revenu ne couvrirait que les besoins jugés primaires par cette société (ce qui signi-
fie qu’il pourrait ne pas dépasser ce qui est essentiel & la seule survie physique).

Un certain nombre de gens vont se contenter de ce revenu minimum. Pour
eux, le filet social risque bien de devenir un hamac: ils ne se sentiront pas incités
a travailler. Mais, ot est le mal quand on sait que, de toute maniere déja aujourd’hui
seulement a peu pres 40% de la population travaille et que nous tous ne travaillons
qu’environ 10% de notre vie®? D’autres, au contraire, voudraient travailler, peut-
étre méme de longues heures, soit par plaisir (le plaisir de créer, le plaisir de pou-
voir, etc.), soit par ce qu’ils seront rémunérés davantage. Il n’y a pas de mal a cela
non plus, car, d’une part, on peut s’épanouir et se réaliser par le travail («in labor
virtus et vita»!) et, d’autre part, c’est précisément le choix rendu possible par le
revenu minimum dans lequel réside son intérét principal.

3.  Les ressources humaines sont durables a condition qu’on les utilise bien

Nous venons de plaider en faveur d’une civilisation ou le développement
de ’homme serait plus important que le développement par ’homme. Ces deux
développements peuvent aller de pair (la réalisation de soi peut passer, et passe
souvent, par la réalisation d’un projet, fut-il artistique, sportif ou économique,
individuel ou collectif), mais la finalité serait telle que I’ouvrier serait 1’oeuvre
principal de ses efforts. Ce qui importe est avant tout I’activité en soi et I’impact

81



qu’elle a sur celui qui agit, la valeur du produit de cette activité n’étant pas sa
valeur d’échange (c’est-a-dire sa rareté et 1’utilité que d’autres lui reconnaissent)
mais ce que celui qui la fait y a mis de lui méme, que le produit soit réussi ou raté.
Dans une telle civilisation, il n’y aurait pas de «ressources humaines».

Pourtant, il est évident qu’il n’est pas possible que ’homme ne pense qu’a
son épanouissement. Il le fera, comme le propose Maslow °, quand ses besoins
primaires sont satisfaits. Or, comme on I’a dit précédemment, il nous semble
qu’ils le sont si I’on se réfere au PNB et au standard collectif de vie que nous
avons atteints. Mais, pour maintenir ce standard, s’il ne faut peut étre pas que
nous nous stressions comme nous le faisons actuellement, nous devons tout de
méme consentir a consacrer une certaine partie de nos efforts a des activités éco-
nomiques. Ce faisant, nous serons quand méme et inévitablement «ressource hu-
maine», instrument d’un effort collectif qui vise autre chose que notre épanouis-
sement.

Ceci dit, cette ressource a une caractéristique qui la distingue de bien d’autres.
C’est une ressource qui ne se consomme pas quand elle est utilisée (comme I’in-
formation et le savoir). Du moins c’est le cas quand elle est bien utilisée.

Malheureusement ce n’est pas toujours le cas, et de loin. En effet, bien des
entreprises exploitent les hommes comme elles exploitaient la nature et externalisent
les cofits qu’elles provoquent ainsi. Comme s’il était admis que c’était a la société
de supporter les dommages causés a I’environnement; ce serait aujourd’hui a elle
de supporter les problemes psychologiques et sociaux causés aux (ex-) collabora-
teurs victimes de stress et de «burnout» ou de licenciements.

Pour que les ressources humaines soient durables, il faut d’abord les garder.
Si on les utilise «juste-a-temps» en s’en séparant dés qu’on n’a plus d’idée sur la
fagon de les utiliser avec profit; si des licenciements sont la prima et non la ultima
ratio quand une entreprise veut augmenter sa performance en baissant ses coiits,
on gaspille non seulement le capital humain (le savoir et savoir-faire), mais en-
core le capital social (1a volonté et la capacité de contribuer a un effort collectif).

Il ne faut cependant pas seulement que les hommes restent dans 1’entre-
prise, mais qu’ils continuent a avoir quelque chose de valable a y contribuer. Ce
ne sera pas le cas si on les laisse stagner (ou si on les abrutit et les fait régresser) et
on les épuise; ils ne seront alors plus une ressource mais deviennent un cofit, ou,
plutdt, leur cofit excédera leur productivité. Pour qu’ils restent une ressource
utile, il faut qu’ils accumulent des expériences intéressantes, se développent et

82



apprennent '°. Pour eux, il n’y a pas de développement qui leur assure une posi-
tion a tout jamais: il n’y a que stagnation durable ou renouvellement permanent.
Car il n’y a pas de compétence durable, puisqu’une compétence est la capacité
d’obtenir des résultats attendus dans une situation donnée. Elle change donc avec
la situation .

C’est une question d’organisation et de mesure. Avec une bonne organisa-
tion, on structurera et attribuera les taches de maniere a équilibrer le développe-
ment des compétences et leur utilisation. On aura alors des taches variées et qui
posent des défis nouveaux a tous les niveaux. On pratiquera un style de manage-
ment susceptible d’affranchir les collaborateurs et de les traiter en partenaires
responsables plutdt qu’en exécutants dociles, en n’exigeant pas des performances
immédiates et sans fautes (car tout apprentissage prend du temps et ne se fait qu’a
coups d’expérimentation, d’erreurs et de corrections). On les aidera dans la ges-
tion de leurs compétences > en leur proposant de faire, a intervalles réguliers, un
bilan de celles-ci %, ainsi qu’en leur offrant des formations de nature a leur per-
mettre d’arroser et de nourrir leur «arbre de compétences» .

On fera aussi en sorte de ne pas exclure d’emblée certains individus ou des
catégories entieres de collaborateurs (telles que les femmes ou des personnes qui
ne sont plus toutes jeunes) de postes ot ils et elles peuvent évoluer °. Quand a la
mesure, on sera exigeant avec les collaborateurs, sans toutefois les surcharger '¢

Le coiit d’un développement permanent de tous est, bien siir, considérable.
Les entreprises seront donc tentées de I’externaliser et de I’éviter. En effet, elles
exercent des pressions sur les écoles de leur fournir des collaborateurs prét-a-
I’emploi; et elles s’en séparent pour en prendre d’autres, mieux formés, dés que
les précédents ne sont plus a la hauteur. Pourtant, si seules les entreprises dites
«apprenantes» vont pouvoir assurer leur pérennité, elle auraient intérét a ne pas
dépendre pour I’apprentissage enti¢rement de I’extérieur. De toute maniere, nous
savons que 90-95% des savoirs et savoirs-faire que les collaborateurs emploient
au travail ont été appris sur le tas.

83



NOTES :

11

12
13

14
15

16

84

Ramus C: Organizational and supervisory support for employee environmental innovation. These de docto-
rat, HEC, Université de Lausanne, 1999.

von Weizsiicker E., Lovins, A., Lovins, H.: Faktor vier. Miinchen, Droemer, 1995, p. 19.

Il cofite aujourd’hui plus cher de commercialiser que de produire, non seulement de I’eau minérale ou un
parfum de luxe, mais aussi une voiture!

Davis J: Greening business : Managing for sustainable development. Oxford, Basil Blackwell, 1991; Fussler
C, James P: Driving eco-innovation : A breakthrough discipline for innovation and sustainability. London,
Pitman, 1996.

Déja Elton Mayo (dans The social problems of an industrial civilization, Cambridge (MA), Harvard Uni-
versity Press, 1945) voyait dans I’écart entre I’énorme avancement de la technologie et la lente évolution du
développement humain un probléme clé de notre société moderne et appela a des efforts pour se réapproprier
la technologie et I’économie.

Bruckberger R-L: Le capitalisme: c’est la vie. Paris, Plon, 1993.
Taylor Ch: Les sources du moi. Paris, Seuil, 1998, p.43.

Si nous prenons une durée de vie de 75 ans, ¢’est-a-dire de 657 000 heures de vie (ou 438 000 heures
éveillées) et la comparons a 35 ans de travail (a raison de 1600 heures de travail/année), nous arrivons a
environ 9 (respectivement 12) pourcent.

Maslow A: The farther reaches of human nature. New York, The Viking Press, 1971.

Argyris C: Reasoning, learning and action : Individual and organizational. San Francisco, Jossey-Bass,
1989.

Le Bortef G: L’ingénierie des compétences. Paris, Les Editions d’organisation, 1996. Font exception certai-
nes méta-compétences qui sont relativement facilement transférables d’une situation a une autre (ou, en
d’autres termes, qui sont nécessaires dans pratiquement toute situation) et qui permettent a I'individu de
générer des compétences nouvelles. Le Bortef pense aux savoirs références, aux démarches intellectuelles,
a la relation au temps et a I’espace ou a la réactivité a I'urgence, ainsi qu’aux capacités relationnelles.

Colardyn D: La gestion des compétences. Paris, PUF, 1996; Jolis, N: Piloter les compétences. Paris, Les
Editions d’Organisation, 1995.

Bayard Y: Le bilan de compétences. Paris, DEMOS, 1993; Lévy-Leboyer C: Le bilan de compétences.
Paris, Les Editions d’Organisation, 1994.

Autier M, Lévy P: Les arbres de connaissances. Paris, La Découverte/Essai, 1992.

Les barri¢res de telle sorte résultent de préjugés qu’on a au sujet de certains postes ou personnes ou des
mesures discriminatoires qui réservent certains activités a des personnes ayant passé par des rites d’initia-
tion particuliers. Ainsi on considére par exemple certains postes, comme ceux des secrétaires, comme des
«non-career jobs», on déclare certains travaux comme masculins ou féminins, et on stipule que les person-
nes d’un certain age ne sont plus adaptables et capables d’apprendre (ce qui est faux nous pouvons appren-
dre et développer de nouvelles compétences tout au long de notre vie - voire: Riverain-Simard D: Etapes de
vie au travail. Montréal, Editions Saint-Martin, 1984).

Ainsi que le disait déja St. Benoit (dans sa «Régle»): «Dans les tiches qu’il distribuera, il se conduira avec
discernement et modération et se rappellera: «Si je fatigue trop mes troupeaux en les faisant trop marcher,
ils périront tous un jours»(Gen.33,13)».



	Développement durable et ressources humaines

