Zeitschrift: Revue économique et sociale : bulletin de la Société d'Etudes
Economiques et Sociales

Herausgeber: Société d’Etudes Economiques et Sociales

Band: 52 (1994)

Heft: 1

Artikel: Pouvoir et obéissance : le point de vue d'un théologien
Autor: Reymond, Bernard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-140308

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-140308
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

POUVOIR ET OBEISSANCE:
LE POINT DE VUE D'UN THEOLOGIEN

Bernard REYMOND
Professeur
Université de Lausanne

Qu'on demande a un théologien d'intervenir dans un colloque d'économistes et de
gestionnaires peut paraitre inusité, voir incongru. C'est déja tout un aspect du probléme.
Jadis, peut-on dire en forgant le trait, la présence d'un théologien eit été non seulement
normale, mais inévitable. Et sur un sujet comme celui-1a, on lui elit demandé d'expri-
mer, non son point de vue, mais la vérité. Il I'elit d'ailleurs fait d'autorité, dans la
conviction que son propos s'autorisait de la vérité divine elle-méme.

1. En théologie chrétienne, deux versets du Nouveau Testament balisent la
réflexion sur le pouvoir et I'obéissance:

- "Il n'y a pas d'autorité qui ne vienne de Dieu' (Romains 13:1);
""1I faut obéir a Dieu plutot qu'aux hommes'' (Actes 5:29).

Ma premicre these s'autorise de deux citations bibliques, ce qui est unc démarche
classique en théologie. La encore, nous somimes au coeur de notre probleme. Lorsqu'ils
entrent en Faculté de théologie, les étudiants découvrent non sans trouble que ces textes
n'ont justement pas tout le caractere incontestable, ou du moins indiscutable, qu'on leur
préte volontiers, comme s'ils tombaient du ciel indépendamment de toutes circonstances
de temps et de lieu.

Sur le chapitre du pouvoir et de l'obéissance, ces deux versets sont des classiques.
Mais il n'est pas inutile de rappeler que le premier s'adressait a des chrétiens qui
n'avaient aucune part a un pouvoir politique alors aux mains des Romains idolatres, ce
qui aurait pu constituer un cas aggravant, tandis que le second fut la réponse de deux
apotres au college des prétres jérusalémites qui, forts de leur autorité prétendument
garantie par Dieu lui-méme, voulaient les réduire au silence. Considérés en référence a
Dieu, pouvoir et obéissance ne sont jamais des absolus intemporels, mais des types de
relations qui se jouent dans le concret de situations vécues.

2. Quant au pouvoir, il en découle que, considéré sous l'angle des pouvoirs
humains, il n'est jamais un absolu soustrait a toute discussion (cf. K. Popper et son
principe de réfutabilité), sauf a tomber dans l'idolatrie.

31



Cette deuxieme thése s'explique presque d'elle-méme. Elle semble aller de soi et
pourtant les détenteurs du pouvoir sont sans cesse tentés de tomber dans le piege qu'il
leur tend. Au siecle dernier est apparue dans le langage populaire, mais aussi dans celui
des milieux dirigeants, l'expression "patron de droit divin". Un peu de théologie et
peut-étre dissuadé certains de ces patrons de se croire trop infaillibles ou de trop s'en-
goncer dans les privileges dont ils croyaient pouvoir bénéficier.

La référence a Karl Popper, 'un des grands épistémologues de notre siécle, vient
nous rappeler que le probleme se pose de maniere tout aussi aigué dans le domaine de la
connaissance scientifique. Les théologiens, en l'occurrence, y sont trés attentifs. Une
affirmation qui ne peut étre soumise a discussion, qui se donne donc pour absolue, qui
n'est pas révisable, est fausse, parce qu'elle fausse le jeu de l'autorité. Elle se voudrait
forte, elle est faible irrémédiablement. C'est valable dans tous les domaines.

3. Corollairement, l'obéissance en devient tributaire d'un jugement de
convenance: je choisis d'obéir, mais en sachant que mon obéissance ne peut sans
cesse étre remise en question, sauf a engendrer le chaos.

Evitons tout angélisme: dans notre monde actuel, bien des gens n'ont pas ce choix.
Mais dans les entreprises occidentales, si je vois bien, c'est normalement le cas - tout
comme dans les Eglises! Or ce qui se passe dans les Eglises montre que I'un des pro-
blémes actuels tient au fait que I'on voudrait justement constamment remettre en ques-
tion ses propres choix d'obéissance. Par crainte de tomber dans trop de consentement
aux pouvoirs institués? C'est bien possible. Certains ordres religieux connaissent les
voeux d'obéissance faits pour la vie. L'expérience montre que cela ne va pas sans périls:
quand on fait voeu d'obéir par principe et en toutes circonstances, comment reprendre
encore a son compte, en cas de nécessité, la réponse des apotres au college des prétres?
L'obéissance aveugle, sacrifiant toute libert€ et initiative personnelles, finit toujours par
étre idoltre d'une maniére ou d'une autre, et compromet l'existence de ceux qui ordon-
nent comme de ceux qui obéissent.

4. L'autorité de Dieu et 1'obéissance que les hommes lui doivent, y compris
sous la forme de leur soumission a des pouvoirs humains, concourent a une méme
fin: la vie et son déploiement.

Bertrand Russel, a-t-il été rappelé dans ce colloque, affirmait que la présence du
vivant sur la terre s'accompagne toujours de volonté de puissance. Mais des volontés de
puissance qui s'entre-choquent sément la mort. Je m'en tiens au témoignage biblique,
que je connais; mais on trouve des constantes semblables dans d'autres religions.
Chaque fois que, dans la Bible, intervient le theme de 'autorité divine et de I'obéissance
humaine, c'est parce que le maintien de la vie et son épanouissement sont en jeu. Cette
méme Bible ne mettrait pas aussi constamment en garde contre les obéissances idolatres
si ce n'était dans la conviction qu'il y va de I'épanouissement et de la vie profonde de

32



ceux et celles qui peuvent consentir a de telles obéissances, ou au contraire en secouer
le joug.

Il m'étonnerait qu'une vérité de cet ordre n'ait pas aussi son importance dans la ges-
tion d'un pays ou d'une entreprise.

5. L'expérience chrétienne du pouvoir et de I'obéissance au cours des siecles
montre que leur durcissement et leur absolutisation engendrent finalement la
sclérose et le chaos (voir les comportements dictatoriaux dans les Eglises, les
familles, les Etats, les entreprises), donc la mort.

Cette cinquieme theése n'est que le prolongement de la précédente. Mais elle ne
reste pertinente aujourd'hui qu'a condition de signaler aussitot et simultanément, dans la
foulée de la troisieme these, le danger tout aussi grand que font courir actuellement aux
institutions ceux et celles qui n'en respectent pas pleinement le jeu. C'est devenu €vi-
dent, hélas, dans les Eglises protestantes et certains de leurs Synodes: on y voit de
jeunes ou de futurs ministres, par peur peut-étre de concéder d'avance trop de pouvoir
aux exécutifs, ou méme aux assemblées délibératives elles-mémes, ne cesser de
remettre en question des décisions déja prises, ou bien se comporter comme si les ins-
tances décisionnelles ne pouvaient avoir pris avant leur arrivée de décisions qui les
obligent. Comme me le disait récemment I'un de mes collégues: c'est a se demander si
nos Eglises ont encore une "culture d'entreprise"!

6. Pouvoir et obéissance sont faits pour les humains (et non les humains pour
en devenir les victimes), pour leur permettre de vivre ensemble dans un esprit de
service mutuel (en perspective chrétienne, voir Ephésiens 6:9, ou maitres et
serviteurs sont serviteurs d'un méme Maitre, le Christ).

Cette sixieme et derniere these est une paraphrase, a sa maniere, de la déclaration
de Jésus selon laquelle "le sabbat a été fait pour 'homme et non I'homme pour le
sabbat" (Marc 2:2). Les étres humains ne sont finalement faits ni pour le pouvoir, ni
pour l'obéissance, mais pour s'entr'aider a vivre. D'ou cette notion essentielle en pers-
pective chrétienne: pouvoir et obéissance sont a considérer comme des services a rendre
a autrui - le pouvoir surtout. Dans le passage de I'épitre aux Romains évoqué dans la
premiere these, 1'apotre Paul insistait d'ailleurs bien sur le fait que le magistrat est un
"serviteur de Dieu pour ton bien". Ailleurs, il disait aux esclaves chrétiens de maitres
chrétiens de les servir et de les aimer "comme des freres". Si donc I'on demande
aujourd'hui a un théologien chrétien d'énoncer son point de vue sur un domaine comme
celui du pouvoir et de 1'obéissance dans l'entreprise, son apport spécifique revient a
insister surtout sur l'importance de 1'état d'esprit dans lequel on assume la responsabilité
du pouvoir ou dans lequel on choisit de consentir a ses directives: c'est prioritairement
une affaire de service mutuel.

33






	Pouvoir et obéissance : le point de vue d'un théologien

