
Zeitschrift: Revue économique et sociale : bulletin de la Société d'Etudes
Economiques et Sociales

Herausgeber: Société d’Etudes Economiques et Sociales

Band: 50 (1992)

Heft: 4

Artikel: L'éthique dans le monde contemporain

Autor: Müller, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-140145

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-140145
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'ETHIQUE DANS LE MONDE CONTEMPORAIN

Denis MÜLLER

professeur d'éthique
Faculté de théologie

Université de Lausanne

L'éthique semble être devenue une mode, mais sait-on vraiment de quoi on parle?
Avant d'être en mesure de se prononcer sur l'éventuelle pertinence de la réflexion
éthique dans des domaines aussi évidemment complexes que la vie économique et
sociale ou les questions écologiques, il importe de prendre conscience des racines
traditionnelles d'une discipline intellectuelle et des modifications considérables que l'époque
moderne et post-moderne lui a fait subir.

Ethique et morale

Un peu comme Monsieur Jourdain faisait de la prose sans le savoir, nous faisons
tous de l'éthique depuis longtemps. Il nous arrive à tous de nous poser des questions sur
notre comportement ou sur celui d'autrui; de même, nous nous demandons fréquemment
ce que nous devons faire, quelle est la décision à prendre devant telle situation difficile.
L'éthique se présente d'abord à nous comme une réflexion: réflexion critique sur ce que
nous faisons ou ce que font les autres, réflexion critique sur ce qu'il convient de faire à

l'avenir.

Pourquoi souligner d'abord ce caractère réflexif et critique de l'éthique? La plupart
du temps, quand il est question d'éthique, surgit devant nos yeux une image unitaire et
toute faite. Nous sommes bien conscients de nous situer selon un point de vue moral,
mais nous ne faisons pas immédiatement la distinction entre plusieurs points de vue.
Nous voyons, de manière intuitive, l'éthique comme un seul point de vue ou comme un
seul message.

La démarche reflexive et critique nous oblige à prendre distance par rapport à cette
illusion. Non seulement il y a plusieurs points de vue éthiques, puisque chaque sujet qui
réfléchit découvre le caractère situé de sa propre position et est conduit à se mesurer cri-
tiquement avec d'autres théories ou d'autres modèles éthiques; mais cette pluralité des
théories éthiques (que nous retrouverons au sein de chaque tradition particulière,
y compris dans les traditions religieuses ou confessionnelles), renvoie à une pluralité de

253



fait : toute théorie éthique, pour être cohérente et consistante, doit prendre en compte la
diversité interne de l'expérience morale d'une société humaine donnée.

J'ai donc introduit une première distinction, d'inspiration aristotélicienne et généralement

admise dans le débat éthique actuel, entre l'éthique comme réflexion seconde et
la morale comme réalité vécue1. L'éthique peut être définie comme réflexion critique
sur les systèmes moraux ou sur les systèmes de valeurs codifiant la réalité sociale. Le
fait qu'il s'agisse d'une réflexion et d'une critique ne signifie en aucune manière que
l'éthique soit purement théorique et qu'elle doive en rester au simple constat d'une pluralité

des morales; mais il signale avec force que l'éthique n'a jamais le caractère d'une
évidence première et indiscutable2; nos convictions morales ou nos comportements
pratiques demeurent soumis à questionnement et à révision. Par ailleurs, le travail réflexif
et critique de l'éthique (que ce soit celui de l'éthicien professionnel individuel, de la
communauté internationale des éthiciens ou d'un comité interdisciplinaire) ne saurait
s'abstraire de la vie morale et sociale qui le porte. On ne recommence jamais l'éthique à

zéro, dans une sorte de vide idéal ou en se couvrant le visage d'un voile d'ignorance3;
même l'entreprise la plus rigoureuse de fonder l'éthique sur des bases radicalement
nouvelles doit présupposer la precedence de l'expérience morale et du contexte socio-historique

qui la conditionne; aucune critique, si révolutionnaire soit-elle, n'abolit totalement
la tradition qu'elle met en cause et sans laquelle elle n'aurait pas lieu elle-même d'émerger

et de faire sens4.

1 Je suis ici notamment O. Hoffe: La justice politique, Paris, Presses Universitaires de France, 1991, pp.
39-40. Les réflexions de J.-M. Ferry sont également importantes, cf. Les puissances de l'expérience, Paris, Cerf,
1991, tome 2, pp. 115-159. Cf. par ailleurs mon article: "L'accueil de l'autre et le souci de soi", Revue de Théologie

et de Philosophie 123, 1991, pp. 195-212. On trouvera la reprise et l'application pratique de ce modèle
théorique dans ma contribution à la partie éthique du rapport de l'Office fédéral de la Santé publique: Le Sida en Suisse

-1991, Beme 1991, pp. 153-161.

2 Chez P. Ricoeur, l'intention éthique précède certes l'effectuation morale, mais ne prend pas le caractère
d'une évidence première; une reprise reflexive critique demeure nécessaire, pour que la morale elle-même ne
vienne pas clore le débat éthique. On voit que, par là, le modèle ricœurien suppose une double acception du

concept d'éthique, selon qu'on l'appréhende comme intention originaire ou comme reprise reflexive de la signifi -
cation et de la mise en oeuvre de l'effectuation morale; cf. de Ricoeur Soi-même comme un autre, Paris, Seuil,
1990, ainsi que les remarques critiques de P. Kemp et D. Jervolino sur l'éthique de Ricœur contenues dans le

recueil collectif Paul Ricœur. Les métamorphoses de la raison herméneutique, éd. J. Greisch et R. Kearney, Paris,
Cerf, 1991.

3 C'est l'ambiguïté du projet par ailleurs fondamental de J. Rawls: Théorie de la justice, Paris, Seuil,
1987. Cf. la critique que lui adresse O. Hoffe, op. cit., pp. 33-36: Rawls est bien obligé de présupposer un sens de
la justice antérieurement à toute situation idéale sur laquelle régnerait le fameux voile d'ignorance.

Dans sa volonté de fonder une éthique radicalement nouvelle, adaptée aux défis de la technologie
moderne, H. Jonas ne cesse pourtant d'en revenir à certains aspects de la tradition antique et même, en un certain
sens, au modèle kantien d'un impératif catégorique et universalisable qu'il a pourtant si durement critiqué {le
principe responsabilité, Paris, Cerf, 1990).

254



Recherche de consensus

Les systèmes moraux peuvent être majoritaires ou minoritaires, exclusifs ou
complémentaires, fermés ou ouverts. De toute manière, ils constituent un moyen terme entre
la vie morale de l'individu et les principes auxquels elle fait référence son "éthique",
disons-nous souvent) et l'idéal d'un consensus éthique normatif, idéal auquel nous aspirons

et qui oriente tout vrai débat éthique1. Nous savons que la réflexion éthique se

heurte au choc des morales, à la contradiction des principes et des modèles, mais la
vivacité, voire la passion des discussions éthiques signale et postule la nécessité d'une
communauté éthique, d'un accord sur l'essentiel, d'un consensus éthique susceptible
d'orienter et de structurer notre vivre-ensemble.

Il nous faut d'abord concentrer notre attention sur ce lien structurel que la démarche

éthique entretient avec l'expérience morale objective. Dans son débat critique avec
Kant, le philosophe Hegel avait distingué la moralité, c'est-à-dire l'éthique dans sa plus
grande pureté, dans son exigence à la fois la plus formelle et la plus universelle, et la
Sittlichkeit, c'est-à-dire les formes concrètes et instituées de la morale objective. Pour
Hegel, on ne pouvait en rester à la moralité, à l'éthique dans ce qu'elle a d'essentiellement

déontologique; car non seulement on se contenterait de principes éthiques
abstraits, mais on les réduirait de plus à la seule instance de l'individu. L'impératif
catégorique kantien prétendait fournir une légitimation radicalement nouvelle à la morale
objective, un fondement à la métaphysique des mœurs comme telles; de ce fait, il
demeure inséparable de la réalité mouvante de ces mœurs, dont il tente précisément de

rendre compte.

De fausses alternatives

Nous nous trouvons aujourd'hui placés devant un même dilemme. Sur un pan de

notre réflexion et de notre expérience, l'éthique nous apparaît comme excessivement
normative et donc comme terriblement éloignée de nos préoccupations concrètes,
existentielles aussi bien que techniques et systémiques; l'éthique reste abstraite, sans prise
directe sur nos sentiments, nos pratiques et nos institutions; elle est, dans le meilleur des

cas, réservée à la sphère de nos convictions privées et de notre mode de vie individuel,
mais elle n'embraie pas sur le social et sur l'économique. C'est sans doute pourquoi,
d'ailleurs, bien des tenants de la business ethics ou même de l'éthique politique se re-

1 Malgré leurs divergences non négligeables, les modèles éthiques de J. Habermas et de O. Hoffe se

rejoignent fondamentalement dans une volonté commune de jeter les bases d'une éthique rationnelle à caractère
normatif et universel.

255



plient sur la présence ou l'absence de vertus personnelles1. Ce qui compte, ici, c'est

uniquement la bonne moralité de l'individu - son honnêteté, sa fiabilité, sa politesse, bref:
son sens moral. Toute tentative de passer à un autre échelon, que ce soit celui du

groupe, de l'entreprise ou de la société, apparaît à la fois comme illusoire et comme
dangereuse. L'éthique de la vertu individuelle se contente la plupart du temps de prôner
un réalisme empreint de résignation et un libéralisme sans concessions et sans médiations.

Elle est pourtant susceptible d'une autre lecture, plus positive et plus fondamentale,

dans la mesure où elle vise, non pas à défendre des intérêts égoïstes, mais à

promouvoir le respect des personnes. Dans son apparente abstraction, elle demeure essentielle

et c'est pourquoi, malgré tous les appels de Hegel et des esprits pragmatiques
d'aujourd'hui, une éthique des vertus recadrée en termes plus déontologiques garde une
place centrale dans nos sociétés; elle nous rappelle, comme un garde-fou permanent,
l'exigence du respect d'autrui, c'est-à-dire, pratiquement, l'interdiction de transformer la

personne humaine en un objet à mon service ou au service de la machine sociale,
économique ou politique. Ainsi, l'éthique de la liberté n'a pas pour but de légitimer l'idéologie

de la "libre" entreprise et de la concurrence sans limites, mais de nous rappeler
l'impératif éthique de la protection d'autrui. Dans les entreprises, la liberté, comme
valeur éthique primordiale, devrait d'abord être au service des droits des travailleurs et des

droits des consommateurs. Elle est instance critique contre la chosification de l'homme
en "force de travail" et contre les risques permanents de manipulation publicitaire de la

personne humaine.

A l'autre extrême, nous trouvons une éthique explicitement sociale et politique,
honorant la dimension de service de l'entreprise {corporate ethics)2 et les exigences de la

justice sociale distributive, attentive à la nécessité d'un système de valeurs unitaire et

cohérent, à même de motiver un être-ensemble solidaire et responsable. Cette vision de

l'éthique comporte certes des risques spécifiques. Elle a tendance à privilégier la justice
sociale et l'égalité de tous par rapport aux libertés individuelles, le rôle de l'Etat social
face à l'initiative privée, la régulation contre les risques de déréglementation, l'éthique
sociale plutôt que les vertus individuelles et, à la limite, elle tranche les conflits d'intérêt
en faveur de la collectivité et au détriment des droits de la personne. Une telle perspective

éthique vire facilement au collectivisme et au totalitarisme (et si le collectivisme
marxiste nous semble bien loin, le totalitarisme moral, lui, n'abdique jamais!); il ne faut
cependant pas perdre de vue son exigence éthique légitime; respecter les personnes dans

leur dignité et leur liberté suppose la mise en œuvre d'une "justice sociale normative"

1
Typique de cette position me paraît un ouvrage très répandu comme celui de K. Blanchard et N. V.

Peale: Ethique et management, Paris, Les Editions d'organisation, 1988. Le sous-titre est à lui seul tout un
programme: Réussir en restant intègre

2 Cf. ici par exemple l'excellent ouvrage de Ch. S. McCoy: Management of Values. The Ethical Difference

in Corporate Policy and Performance, Boston-Londres-Melbourne-Toronto, Pitman, 1985.

256



(Hoffe). L'éthique n'est pas qu'individuelle ou intime, elle a aussi besoin de se traduire
en formes sociales et politiques, et suppose des mesures d'un droit qui ne soit pas que
privé. L'éthique comporte toujours une dimension publique et pour configurer un tel

espace, elle requiert les instruments du droit public et du droit international; l'éthique
sociale, pour le dire encore autrement, débouche nécessairement sur des décisions
politiques.

Une espérance nécessaire

Ecartelée entre une vision purement individuelle (avec son possible usage idéologique

de la liberté) et l'exigence de la justice sociale (avec ses dérives collectivistes et
totalitaires), l'éthique contemporaine n'est pourtant pas condamnée à l'éclatement. Elle
peut, d'une part, réconcilier les perspectives de la liberté et de justice1 ; elle doit, d'autre

part, faire preuve de sagesse, en se mettant à l'écoute de ce que sociologues, anthropologues

et historiens nous apprennent de la diversité et de la complexité des mœurs au
travers du temps et de l'espace. Si nous voulons sortir des fausses alternatives entre
liberté et justice, vertus et valeurs, responsabilité morale individuelle et éthique sociale,
"réarmement moral" individuel et interventionnisme étatique, Etat minimal et Etat
social - bref: entre libéralisme et socialisme! - il est capital de comprendre que la
souplesse et l'évolution des mœurs, loin de conduire au relativisme, appelle à une réconciliation

du privé et du public, du développement moral et de la construction démocratique

de la société.

Que signifie une telle réconciliation? Que la société doive s'en remettre totalement
et anarchiquement à l'inventivité des individus? Ou, au contraire, que la société doive
canaliser les énergies et unifier les convictions afin de parvenir à un modèle unique? On
l'aura compris par ce qui précède: ni l'un, ni l'autre! La réconciliation de l'intime et du
social passe par la dynamisation pluraliste de l'espace social, par un dialogue plus
exigeant et des échanges plus authentiques. La société sera plus éthique là où les droits des

personnes seront mieux garantis et respectés, mais la réciproque vaut également: les

libertés seront réelles et vraiment humaines dans une société qui honore la règle du

jeu, en plaçant l'exigence fondamentale de justice au-dessus des intérêts particuliers
(lorsque du moins ces derniers prétendent s'exercer aux dépens des droits équitables
d'autrui). S'il ne s'agit pas de sacrifier les libertés et l'équité sur l'autel d'une concep-

1 Outre les travaux de Ricœur, Habermas, Hoffe et Ferry, cf. aussi A. Rieh. Wirtschaftsethik I et II,
Gütersloh, Gerd Mohn, 1987 et 1990. Rieh montre de manière limpide la supériorité de l'économie de marché

(réformable par définition) sur l'économie planifiée (dont le système, les événements l'ont montré, est par nature
rétif à toute réforme); mais cette supériorité rend en même temps possible et nécessaire une évaluation éthique
normative à partir de l'exigence de justice. La positivité de l'économie de marché ou du droit ne signifient pas que
ces réalités soient quittes d'un jugement supra-positif et donc normatif. Pour la critique des idéologies d'un droit
positif excluant toute exigence de justice, cf. centralement O. Hoffe, op. cit., pp. 84-142.

257



tion égalitariste de la justice, il ne faut pas non plus, à l'inverse, succomber à l'idéologie
d'un droit positif impliquant par principe le refus de toute exigence de justice.

Racines et ouvertures

L'éthique, nous venons de le dire, renvoie à des exigences fondamentales, mais

suppose un débat permanent. Nous sommes tous des sujets éthiques, questionnant nos
actions, questionnant le monde, partagés entre inquiétude et espérance. Mais la diversité
de l'éthique ne tient pas seulement à la pluralité qui caractérise notre société, à notre
diversité fondamentale et à nos divisions de fait, avec ce qu'elles comportent de violence,
de frustration et de dangers. Elle dépend aussi de la pluralité de nos racines et de nos
héritages, de la manière variable dont nous assumons le passé et dont nous envisageons
l'avenir. Ici, comme théologien, je soulignerai la portée des traditions religieuses dans la
construction sociale de l'éthique.

D'abord, notre société occidentale, malgré les ébranlements qui la traversent,
demeure marquée par ses racines judéo-chrétiennes. Elle lui doit non seulement sa

conception dynamique de la technique et de la science, mais aussi une vision de l'homme,
de sa vocation, de son caractère universel. L'articulation traditionnelle du sacré et du

profane s'en est ainsi trouvée profondément déplacée; Juifs et chrétiens expriment le
sacré au cœur du profane, ce qui signifie que le profane est reconnu dans sa valeur

propre, dans une autonomie (par rapport à Dieu) qui, pour être relative aux yeux de la
théologie, n'en est pas moins réelle. Dans l'Islam, l'articulation semble bien différente:
l'accent porte bien plus nettement sur le sacré, au point que le profane semble englouti,
voire nié. De ces deux modèles découlent des conceptions très différentes de la signification

du politique et du rôle de la religion au sein de la société!

On pourrait affiner encore cette différence sur le plan interne au christianisme. Le
protestantisme a toujours été plus sensible à l'autonomie du profane et du politique; c'est

pourquoi il est souvent très à l'aise dans une société pluraliste et il accepte en général
sans difficulté la coexistence et la confrontation de différentes éthiques. Pour lui,
l'Evangile inspire l'éthique, mais cette éthique n'est pas "chrétienne" ou "protestante" de

manière totalitaire et fermée, elle suppose toujours un débat critique et un interface avec
l'éthique laïque1. Le catholicisme (non sans analogie, parfois, avec l'Islam!) donne souvent

la priorité au sacré sur le profane, au religieux sur le laïque, à l'Eglise sur l'Etat; il
est plus facilement tenté par le refus de l'autonomie du politique et de l'éthique profane.
Là où le protestantisme, par nature et par destin historique, privilégie la pluralité, au

risque de l'éclatement et de l'affaissement spirituel, le catholicisme, avec sa force
d'attraction spirituelle évidente, est menacé par un certain totalitarisme éthique. Même à

1 Cf. D. Müller: "Identité et altérité: éclairage théologique sur la contribution européenne à l'universel",
in Protestantisme et construction européenne, Bruxelles, Ad Veritatem 1992, pp. 47-59.

258



travers une typologie aussi simplificatrice, on voit clairement les promesses et les
limites des confessions chrétiennes en Occident. Ces différences conditionnent indéniablement

le débat éthique actuel. Les partisans d'une éthique laïque, neutre religieusement

et universelle en raison, ont certes de bonnes raisons de craindre les particularismes

confessionnels et de s'interroger sur le fondement soi-disant théologique de

l'éthique parfois avancé par les moralistes chrétiens. Car il est vrai que l'éthique doit
rester le fait d'un dialogue rationnel entre tous les membres de la société. Mais en même

temps, la Suisse et, plus largement, les sociétés européenne et nord-américaine
n'échappent pas à leur biais judéo-chrétien. Un vrai débat éthique ne peut pas ignorer les

conditionnements négatifs, mais aussi les motivations positives et légitimes que
judaïsme et christianisme, ensemble et séparément, signifient dans ces sociétés. L'écoute
mutuelle entre croyants et non-croyants et le dialogue interreligieux sont deux
exigences éthiques au service de la paix1 et d'un consensus démocratique véritable, respectueux

des pluralités comme de l'unité du corps social.

Cf. H. KUng: Projet d'éthique planétaire, Paris, Seuil, 1991.

259




	L'éthique dans le monde contemporain

