
Zeitschrift: Revue économique et sociale : bulletin de la Société d'Etudes
Economiques et Sociales

Herausgeber: Société d’Etudes Economiques et Sociales

Band: 27 (1969)

Heft: 4

Artikel: Réflexions sur la doctrine chrétienne-sociale : l'église, la théologie et
l'éthique de l'économie

Autor: Ruh, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-136481

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-136481
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Réflexions sur la doctrine chrétienne-sociale:
l'Eglise, la Théologie et l'Ethique de l'Economie

Hans Ruh, pasteur,*
Berne

I. INTRODUCTION

L'impression que, dans le domaine de l'économie, il s'agit de « biens » et non
de l'homme, ne peut résulter que d'une considération superficielle. S'il est incontestable

et évident que les sciences économiques se préoccupent de questions concernant

la monnaie, le sol, les matières premières, la production, etc., cela représente
cependant le seul aspect technique du problème. En définitive il s'agit malgré tout,
en économie, des relations entre les hommes, relations qui se traduisent, bien sûr,

par l'intermédiaire de l'argent et des biens. Dès lors, il paraît clair que l'Eglise 1

et sa théologie ne peuvent que faire preuve d'un intérêt extrême à l'égard de tout ce

qui touche ce problème. Une déclaration tirée de l'épilogue de la conférence Eglise
et Société caractérise brièvement la problématique en question par ces mots : « Nous
sommes convaincus que l'économie est au service de l'homme, et non l'homme au
service du système économique » 2.

Or, en ce qui concerne l'Eglise catholique-romaine, et à plus forte raison les

Eglises protestantes, il est impossible de formuler une doctrine constituant en quelque
sorte un système économique homogène. Et cela pour diverses raisons.

En premier lieu, les tentatives que fait l'Eglise pour élucider les questions
économiques en sont encore à leur stade initial, pour autant qu'il s'agit d'autre chose

que de postuler des principes généraux. Pour l'instant, il s'agit de défricher le
terrain plutôt que de formuler des conceptions valables. En deuxième lieu, toute autorité

doctrinale fait défaut dans le protestantisme, de sorte qu'il est impossible d'arrêter

quelque chose comme une doctrine générale et institutionnelle, soit en matière
d'économie, soit en matière de dogmatique. Si la conjoncture est quelque peu
différente du côté catholique-romain, la tendance à recourir de moins en moins aux
principes dogmatiques valables une fois pour toutes, pour en arriver à des décisions
relatives à chaque question spécifique, a entraîné une relativisation des conceptions

* Traduction de Mme L. Jeanneret, Bôle.
1 Dans la suite, le terme d'Eglise paraîtra au singulier lorsqu'il est compris comme une donnée

générale, au-delà des considérations confessionnelles.
* Appell an die Kirchen der Welt, éd. par le Conseil œcuménique des Eglises, Stuttgart 1967, p. 115.

273



générales, surtout en matière d'éthique sociale 1, sans parler du problème que pose
de toute manière aujourd'hui la question de l'autorité dans l'Eglise romaine. En
troisième lieu, force nous est de souligner que la conscience ecclésiale générale est encore
loin de soutenir la théologie dans son effort de prendre les questions économiques
au sérieux, et de s'intéresser aux motivations de cette attitude. A l'intérieur des

Eglises elles-mêmes, on conteste souvent à la théologie le droit de se préoccuper des

questions politiques et économiques. L'engagement à propos d'une éthique de
l'économie est controversé dans bien des Eglises. Ici encore, nous sommes donc dans

l'impossibilité de formuler des conceptions ecclésiales et théologiques représentatives.

En quatrième lieu, les Eglises, dans la mesure où leur pensée relative à une
éthique de l'économie évolue, en arrivent toujours plus nettement à une compréhension

d'elles-mêmes qui nie directement le postulat d'un message doctrinal qu'il
leur appartiendrait de proclamer. Car elles reconnaissent que l'Eglise devra sans

cesse reviser sa doctrine, étant donné qu'elle est liée à son Seigneur qui la conduira
dans le chemin qu'il prévoit pour elle. Voilà qui fait de l'Eglise un organisme non
doctrinal, peut-être dans un certain sens peu sûr, avec tous les avantages et les

désavantages que cela comporte pour les autres partenaires au sein de la société
pluraliste.

Il LES BOULEVERSEMENTS ACTUELS - UNE PROVOCATION
POUR L'ÉGLISE

Sans aucun doute, l'Eglise se consacre aujourd'hui dans une mesure infiniment
plus grande qu'autrefois aux problèmes politiques, sociaux et économiques, et
considère que sa responsabilité dans ce domaine est partie intégrante de sa mission
centrale. Toutefois, nous ne devrions pas perdre de vue le fait que dès les débuts de

l'Eglise chrétienne, le message de celle-ci a toujours eu, inconsciemment ou consciemment,

des implications sociales, voire économiques. Les démêlés qui opposaient au
Moyen Age les papes aux empereurs en font foi, tout comme les conceptions dont
faisaient preuve les réformateurs, à savoir Luther (dans sa doctrine des deux règnes),
Calvin 2 et Zwingli3.

En outre, nous ne devrions pas oublier les mouvements révolutionnaires sociaux

qu'ont connus, dans les siècles antérieurs au nôtre, les milieux anglo-saxons et, plus
tard, ceux de l'Eglise orthodoxe russe 4. Cependant, Arthur Rich a sans doute rai-

1 Cf. S. Herder-Korrespondenz, éd. par Karlheinz Schmidthüs, Freiburg i/Breisgau, cahier 5,
mai 1967, p. 204.

2 A. Biéler Fa sans cesse souligné; cf. p. ex. Calvin, Prophète de l'Ere industrielle, Débats 3,
Genève 1964.

3 Cf. surtout G. W. Locher: Kirchliche Zeitfragen, Die evangelische Stellung der Reformatoren
zum öffentlichen Leben, Zürich 1950, et, du même auteur, Der Eigentumsbegriff als Problem evangelischer

Theologie, Zurich/Stuttgart 1962, p. 30.
4 Pour l'ensemble du problème, cf. Max Weber: Die protestantische Ethik, éd. maintenant sous

la forme du Siebenstern-Taschenbuch 53/54, par Johannes Winckelmann, Munich 1965, et la théorie
sur la genèse du capitalisme que contient cet ouvrage.

274



son en pensant que l'ancienne éthique sociale de l'Eglise a compté en général avec
des lois suprahistoriques et stables, dont elle voyait les bases soit dans le droit naturel
soit dans la volonté créatrice et conservatrice de Dieu. L'éthique sociale moderne a
une conception fondamentalement différente.

Nous avons donc à nous demander en premier lieu pour quel motif l'Eglise
d'aujourd'hui et sa théologie prennent au sérieux de façon toute neuve les problèmes
sociaux et économiques.

On reconnaît généralement que depuis la Première Guerre mondiale, l'histoire
de l'Eglise, puis du monde entier, s'est mise en mouvement de manière insolite et

frappante. La stabilité relative qui caractérisait l'économie, la politique et la société
des siècles précédents, a fait place à une situation mouvante, déterminée dans une
large mesure par des transformations incisives, des bouleversements et des mutations.

Les deux guerres mondiales y ont joué un rôle décisif. On pourrait aussi
évoquer les crises économiques, sociales et politiques des années vingt et trente, en
Europe puis aux Etats-Unis, le phénomène du chômage massif par exemple. Il
faudra mentionner la rupture qu'a opérée en 1917, au sein de l'histoire mondiale,
la révolution communiste en Union soviétique. A travers tous ces éléments, et
formant en quelque sorte leur toile de fond, l'évolution technique et industrielle, dont
l'accroissement ne cesse de s'accélérer, reste un facteur extrêmement opérant. Le
début du mouvement de libération des peuples colonisés, mouvement dont l'extension

s'est sans cesse accrue depuis la fin de la Seconde Guerre mondiale, a donné
lieu à son tour à une optique nouvelle. Dans ce contexte, il faut encore faire mention
du fait que le monde a pris conscience de l'appauvrissement des pays en voie de

développement, qui devient toujours plus nettement un facteur décisif de l'évolution
économique générale. Il convient enfin de ne pas oublier la connaissance toujours
plus profonde que nous avons de la menace que constitue l'armement des grandes
puissances, qui dépasse qualitativement et quantitativement tout ce que nous avons
connu autrefois, compte tenu surtout de la potentialité apocalyptique des bombes
A et H.

Toute cette évolution de la société a soulevé des questions que l'Eglise ne saurait
comprendre autrement que comme une provocation inouïe, interpellant les Eglises
elles-mêmes, leur posant la question de la mission qui doit être la leur dans ce monde
bouleversé.

En envisageant l'évolution théologique ne serait-ce que superficiellement, on
se rend compte qu'il existe un rapport étroit entre l'évolution sociale et celle de

l'Eglise et de sa théologie. Or, il ne fait pas de doute que ce rapport ne saurait être
compris dans le seul sens d'une influence que l'évolution sociale exercerait sur l'Eglise
et sa doctrine. Il convient plutôt de considérer ce rapport de façon dialectique, à
savoir sous la forme de corrélations et d'influences réciproques. Avec Karl Barth,
nous sommes en droit de voir un phénomène étonnant dans le fait qu'au vingtième
siècle, l'Eglise s'est tournée intensivement vers les questions sociales, alors que depuis

275



la Renaissance, son importance sociale est allée en diminuant dans un processus lent
et continu. On aurait pu s'attendre à voir l'Eglise, en présence des grandes questions
sociales actuelles, se replier plus que jamais dans une certaine intériorité, ou dans

une spiritualité ecclésiastique et étrangère au monde. Or, ce qui s'est produit est le
contraire: la provocation inhérente aux grands bouleversements sociaux a incité
l'Eglise à s'engager activement, compte tenu de sa mission à l'égard du monde.
Dans le protestantisme, nous voyons se cristalliser cette nouvelle orientation dans
le socialisme religieux par exemple. La signification de ce dernier se rattache, en Suisse

surtout, aux théologiens Hermann Kutter et Leonhard Ragaz. Ce qui était
nouveau chez Ragaz par rapport au passé, ce fut l'espérance absolue dans le « Dieu
vivant qui, dans son royaume, fait dynamiquement irruption dans le monde »1.
Dès maintenant, le royaume de Dieu fait irruption; cela confère aux événements une
qualité théologique qui appelle, impérativement, l'engagement du chrétien. Mais il
y a plus que cela. Par l'établissement d'un rapport entre le royaume de Dieu et ce

qui se passe dans le monde, les phénomènes transsubjectifs des événements acquièrent
à leur tour une signification théologique. Le monde et ses structures, ses institutions
et ses statuts sont devenus ainsi les objets particuliers de la réflexion théologique.

La grande période du Social Gospel, mouvement chrétien et social se
manifestant au sein des Eglises, se situe dans le premier quart de notre siècle; ayant son
centre de gravité dans les pays anglo-saxons, il a pris une grande importance en
Europe vers les années vingt. Le Social Gospel était un mouvement prophétique,
exprimant l'indignation et la protestation à propos de mauvaises conditions sociales ;

c'était un mouvement de réforme, et un appel à l'action 2. Paul Albrecht, originaire
des Etats-Unis, organisateur responsable de la conférence Eglise et Société qui s'est
déroulée à Genève en 1966, résume ainsi les objectifs du Social Gospel:

1. Ce mouvement rejette la thèse qui fait en principe du péché un obstacle au
progrès social.

2. Il reconnaît que Dieu lui-même est à l'œuvre dans les mouvements de protes¬
tation qui se manifestent au sein de la société.

3. Il rejette toutes les représentations atomistes et mécanistes du capitalisme et du
« laisser-faire ».

4. Il exige une transformation des structures sociales, dans le but d'obtenir des

conditions de vie meilleures.
5. Il reconnaît l'importance de l'Etat et de la communauté pour tous les aspects

de la vie sociale.

6. Il insiste sur la solidarité entre les hommes 3.

1 Hans Ulrich Jäger: « Grundzüge der Ethik bei Leonhard Ragaz », in Der Aufbau,
Schweizerische Wochenzeitung für Recht, Frieden und Freiheit, n° 18, Zürich 1966, p. 138.

2 Paul Albrecht: «Die Entwicklung einer ökumenischen Sozialethik,» in Die Kirche als
Faktor einer kommenden Weltgemeinschaft, éd. par le Conseil œcuménique des Eglises, Stuttgart/
Berlin, 1966, p. 14.

3 Ibid., p. 14 s.

276



Sur la toile de fond de la problématique sociale actuelle, ces postulats ont une
résonance étrangement moderne. Plus d'une idée du Social Gospel n'est sans doute

pleinement prise en considération que maintenant, par le fait de la nouvelle attitude
dont l'Eglise fait preuve à l'égard de la société.

Si la première grande conférence œcuménique, qui s'est préoccupée de questions
sociales, a eu lieu en 1925, ce n'est pas par hasard. J'entends la conférence de Stockholm,

à laquelle l'Eglise catholique-romaine n'a, bien sûr, pas encore participé.

Dans la période qui a précédé la Seconde Guerre mondiale, l'Eglise s'est tournée

vers la société avec une insistance nouvelle, encore qu'à cette époque, les questions

politiques l'emportaient sur les problèmes œcuméniques ou sociaux. Les

affrontements entre l'Eglise et l'Etat en Allemagne, au cours du combat qu'on a

qualifié de Kirchenkampf, opposant l'Eglise confessante à l'Etat national-socialiste
et à l'Eglise endoctrinée par lui, ont développé, au sein de l'Eglise et des milieux
théologiques, le sens des responsabilités politiques et sociales. Les postulats essentiels

d'un théologien comme Dietrich Bonhœffer ne sont pleinement compréhensibles

que dans ce contexte. Ici, la responsabilité que porte l'Eglise à l'égard de la
société, responsabilité dont elle ne saurait se départir, se concrétise dans des

formules telles que « l'Eglise pour le monde », « la royauté de Jésus-Christ », « le

ministère de vigilance qui incombe à l'Eglise », et « la mission de l'Eglise à l'égard
de la vie publique ».

La conférence œcuménique d'Oxford en 1937 donne une idée de l'approfondissement

de ces questions qui a lieu à cette époque.

Après la Seconde Guerre mondiale, la propension à la responsabilité dans le

domaine public s'accentuait dans la même mesure: les contacts et les expériences
qui avaient eu lieu au cours de la guerre ont favorisé la genèse de la première assemblée

plénière du Conseil œcuménique des Eglises à Amsterdam en 1948, où les

questions politiques étaient mises au premier plan. Cette évolution devait atteindre
son point culminant lors de la conférence Eglise et Société, déjà mentionnée, qui
s'est déroulée en 1966 et au cours de laquelle les questions économiques occupaient
nettement une place prépondérante, surtout eu égard à la problématique du tiers
monde.

Une tentative d'établir le bilan de cette évolution aboutirait aux constatations
suivantes: l'Eglise et la théologie voient dans leur mission sociale une des tâches
centrales de l'Eglise. Divers points de départ conduisent, à peu de chose près, au
même but: certains partent du rapport entre le royaume de Dieu et les événements
du monde (Ragaz p. ex.), d'autres de l'espérance que Jésus-Christ comporte pour
le monde, du commandement de l'amour du prochain et de la réalité de la réconciliation

du monde en Jésus-Christ, d'autres encore de la seigneurie du Christ sur le

monde, et d'autres enfin de la révolution permanente qui se déroule en Christ pour
le monde.

277



Il va sans dire que les phénomènes auxquels nous avons attribué une influence
décisive sur la pensée de la théologie protestante n'ont pas manqué d'influencer la
théologie de l'Eglise catholique-romaine à son tour. Des documents officiels
significatifs témoignent d'un engagement nouveau de cette Eglise à l'égard des problèmes
du monde et de la société. En premier lieu, il convient de mentionner les

Encycliques Mater et Magistra et Pacem in Terris du pape Jean XXIII, Populorum
Progressa du pape Paul VI, et surtout le texte fondamental, élaboré au cours du
deuxième Concile du Vatican, qui s'intitule Gaudium et Spes.

Nous avons affirmé que si en économie il s'agit sans doute, sur le plan
technique, de la production des biens, etc., il en va, en fin de compte, des relations entre
les hommes. Par conséquent, le texte conciliaire Gaudium et Spes revêt une signification

essentielle pour notre problème. Car c'est l'homme qui se tient au centre de

ce texte1. Charles Mœller, observateur catholique à la conférence Eglise et Société,
a mentionné, dans un exposé historique magistral, une série d'éléments particulièrement

significatifs des préoccupations et des préalables de Gaudium et Spes. Il
commence par la « pensée séculière du Moyen Age finissant », pour évoquer ensuite
brièvement l'humanisme de la Renaissance. Les découvertes de la psychologie des

profondeurs, des sciences naturelles et de la sociologie ont sans cesse révélé de

nouveaux aspects du phénomène humain. L'existentialisme et le marxisme ont ceci en

commun que le sujet « homme » y est traité de manière toute neuve.

Outre la genèse du mouvement œcuménique moderne, Mœller cite une série
de documents catholiques officiels, dont un regard jeté en arrière révèle la contribution

essentielle qu'ils ont apportée à l'évolution qui a abouti au texte de Gaudium
et Spes: entre autres, il mentionne Rerum Novarum de Léon XIII et les Encycliques
missionnaires de Benoît XV, sans oublier les courants progressistes dans le
catholicisme français2.

Comme nous l'avons indiqué, le sujet « homme » constitue le centre absolu de

Gaudium et Spes. Les premiers chapitres contiennent une anthropologie fondée sur
la Bible; le même sujet est traité dans la suite sous l'aspect de la dignité de la
personne humaine; à cette occasion, la relation entre l'homme et l'économie est définie
de manière non équivoque : « Dans la vie économique et sociale, la dignité de la

personne humaine et sa vocation globale, ainsi que le bien-être de toute la société,
doivent être honorés et favorisés. Car l'homme est l'origine, le centre et le but de la
vie économique et sociale dans son ensemble » 3.

1 Cf. pour la suite Charles Mœller: Das Mitsein der Kirche in der modernen Welt, Conférence
(inédite), présentée lors de la conférence Eglise et Société, Genève, juillet 1966 (se trouve au Conseil
œcuménique des Eglises, Genève).

2 Cf. Die Avantgarde der Kirche, éd. par Jean-Marie Domenach et Robert de Montvalon, Olten
1968.

3 Pastoralkonstitution Über die Kirche in der Welt von heute, deuxième Concile œcuménique du
Vatican, Lucerne/Munich 1966, § 63.

278



Dans la suite, des constatations de principe concernant la vie économique sont
formulées. En voici un aperçu: « Le progrès économique au service de l'homme » 1.

« Le contrôle de l'homme sur le progrès économique » 2. « L'élimination des

différences économiques et sociales excessives » 3. « Le travail et la forme qu'il faudra lui
donner; les loisirs»4. « Coresponsabilité et participation, en ce qui concerne les

entreprises et toute la constitutions économique — les conflits du travail »5. « Les
biens terrestres sont destinés à tous les hommes »6. « Les investissements et le système
monétaire »7. « L'accès à la propriété et à la fortune privées; la grande propriété
agricole »8.

En résumé, cela signifie que l'Eglise catholique, tout comme les Eglises protestantes,

a compris les bouleversements de notre temps comme une provocation, l'engageant

à se préoccuper d'une façon toute nouvelle des questions concernant la société
et l'économie.

Ill RÉFLEXIONS SUR LA MÉTHODE D'UNE ETHIQUE CHRÉTIENNE
DE L'ÉCONOMIE

Nous sommes arrivés au point où nous pouvons nous interroger sur la méthode

qu'adoptera la théologie ou l'éthique sociale lorsqu'il s'agit de traiter concrètement
des questions économiques. C'est le problème difficile de savoir comment nous
pouvons parvenir, en partant des déclarations fondamentales de l'Ecriture sainte, à

établir des critères, des principes ou des maximes nous permettant d'étudier la
problématique de l'économie de façon conforme à la réalité. Il s'agit de sauter, à partir
de la théologie, dans le domaine de l'économie. A ce sujet, nous constaterons que
l'éthique sociale protestante en particulier, mais jusqu'à un certain point celle de

l'Eglise catholique également, partent de moins en moins de la conception d'un Etat
chrétien, d'une société chrétienne ou d'une économie chrétienne9.

Hartmut Weber, par exemple, voit un chemin conduisant de la théologie à

l'éthique économique dans l'élaboration de certains critères relatifs à l'éthique
économique sur une base théologique. Des critères de ce genre doivent obéir à certaines
conditions. Ils doivent:

« — être fondés théologiquement, sans pour autant favoriser la formation d'une
idéologie en établissant un dogme de la faute, ce qui peut arriver lorsqu'un des cri-

1 Ibid., § 64.
2 Ibid., § 65.
3 Ibid., § 66.
4 Ibid., § 67.
5 Ibid., § 68.
6 Ibid., § 69.
7 Ibid., § 70.
6 Ibid., §71.
9 Cf. cependant ce que dit le Pape Paul VI, dans « Über die Voraussetzungen einer christlichen

Wirtschaft », in Herder-Korrespondenz, cahier 11. août 1964, p. 531 ss.

279



teres, celui du maintien de l'ordre, celui de la liberté ou celui de la justice par exemple,
prend le pas sur les autres;

» — être ouverts aux résultats d'une analyse économique et sociale scientifique
et objective;

» — être ouverts aux problèmes qui se présentent dans les conceptions relatives
à la politique économique, et dans les systèmes économiques »1.

Puis Hartmut Weber cite trois critères de ce genre, à savoir: « Epanouissement,
participation responsable, solidarité » 2.

Le critère de l'épanouissement part de l'affirmation biblique fondamentale que
le monde est la création de Dieu, et surtout de l'injonction qui s'y rattache: «
Soumettez la terre » (Gen. 1 : 28)3. « Epanouissement » signifie « qu'il faut développer

les capacités que Dieu a accordées à l'homme » 4.

La doctrine sociale catholique actuelle argumente de manière semblable : « Selon
le plan de Dieu, chaque homme est appelé à se développer »5. Si H. Weber assigne
incessamment des limites à un épanouissement inconditionné (p. ex. dans le sens d'un
individualisme libéral manchestérien), limites imposées par le commandement
biblique de l'amour du prochain 6, nous trouvons aussitôt le passage correspondant
dans l'Encyclique mentionnée : « Ce développement ne saurait être conditionné par
le seul bon plaisir de l'homme » 7.

Le critère de la participation responsable, eu égard par exemple à la déclaration
réformée de l'homme cooperator Dei, concerne la participation responsable « aux
événements politiques, sociaux et économiques » 8. La participation de l'individu est

responsable à condition de s'inscrire dans les intérêts de la collectivité. Le critère de

la solidarité, se fondant par exemple sur le Dieu d'amour, énonce qu'une économie

politique doit être conçue de manière à permettre à toutes les couches de la population

d'avoir leur juste part, et à tenir compte des faibles.

Les « axiomes intermédiaires » représentent une autre forme de l'effort qui consiste

à établir le rapport entre les déclarations théologiques de base et le domaine
économique. Ces axiomes sont la tentative « de déterminer de quelle manière la foi
chrétienne devra faire ses preuves dans telle ou telle situation particulière. Ils ne sont

pas contraignants une fois pour toutes, mais circonscrivent plutôt la manière de vivre
qui est exigée des chrétiens dans une période et dans une situation déterminées »9.

1 Hartmut Weber: « Wirtschaftsethik und Wirtschaftspolitik », in Sozialethik im Umbruch der
Gesellschaft, éd. par Heinz-Dietrich Wendland. Göttingue 1969, p. 122.

2 Ibid., p. 125.

"Ibid.,p. 123.
4 Ibid., p. 125.
5 Encyclique de sa Sainteté Paul VI, Populorum Progresso), Rome 1967, § 15.
6 Hartmut Weber: « Wirtschaftstechnik und Wirtschaftspolitik », in ibid., p. 126.
7 L'Encyclique Populorum Progressio.
8 Hartmut Weber: « Wirtschaftsethik und Wirtschaftspolitik », in ibid., p. 127.
8 J. H. Oldham, in W. A. Visser't Hooft, J. H. Oldham: Die Kirche und ihr Dienst in der Welt,

Berlin 1937, p. 200.

280



Depuis 1948, le concept de la « société responsable » est devenu « l'axiome
intermédiaire » le plus connu. « C'était un concept à plusieurs faces, car il comprenait la
responsabilité du citoyen particulier, celle de la société à l'égard de ses membres,
et celle de la société pour les normes auxquelles elle est subordonnée. Il contenait,
en outre, une importante substance biblique; car qu'est-ce qui est plus caractéristique

de la Bible que sa conception de l'homme comme de la créature appelée à

donner réponse à Dieu, créature dont les rapports avec ses semblables constituent une
réponse au Créateur » 1

Heinz-Dietrich Wendland, le spécialiste allemand bien connu de l'éthique sociale,
s'est efforcé d'examiner le concept de la « société responsable », pour définir dans

quelle mesure il est utilisable dans l'éthique sociale. Wendland établit une distinction
entre une série d'éléments qu'il convient de considérer séparément.

Sous l'aspect de la liberté et de la responsabilité2, il interprète ce concept comme
une exigence selon laquelle « la liberté du citoyen de l'Etat » et « la liberté des

responsables et des administrateurs des institutions particulières de la société » doit
être le préalable de toutes les structures sociales 3. Cela signifie « que toutes les

institutions de la société doivent être édifiées sur la base de la liberté »4. Ainsi, il
est devenu indéfendable par exemple « qu'une certaine classe ou une certaine élite
détienne tous les leviers de commande » 5.

Sous l'aspect du partnership comme élément de la « société responsable »6,
Wendland postule l'établissement de certaines conventions « grâce auxquelles les

membres de la société seront éduqués de manière à être capables de porter leur part
de responsabilité dans la société » 7. « Le partnership est la réalisation limitée,
conditionnée par l'histoire, d'une société plus humaine, qui ne renonce pas pour autant
au préalable de l'inégalité des positions sociales » 8. « La société responsable — but
en fonction duquel la société est façonnée » 9 constitue un autre aspect. Si la « société

responsable » est comprise ici comme une représentation finaliste visant à une
conception globale de la société, c'est de manière dialectique ; plutôt que de postuler une
antithèse entre l'évolution, la réforme et les transformations de détail et un ordre
global de l'avenir, Wendland considère les deux aspects synthétiquement.

La liberté de tous les hommes limitée par un partnership responsable, tous deux

conçus à la lumière d'un sentiment humain déterminé par l'amour chrétien, devient

*W. A. Visser't Hooft: «Die Aufgabe dieser Konferenz im Rahmen des ökumenischen
Sozialdenkens », in Appell an die Kirchen der Welt, éd. par le Conseil œcuménique des Eglises, p. 38.

2 Heinz-Dietrich Wendland: Die Kirche in der revolutionären Gesellschaft, Gütersloh 1967,
p. 99.

3 Ibid., p. 100.
4 Ibid.
5 Ibid.
6 Ibid., p. 103.
7 Ibid.
8 Ibid., p. 104.
» Ibid., p. 105.

281



de cette manière la norme critique d'une représentation finaliste concernant
l'ensemble de la société 1.

La conclusion des réflexions de Wendland est intitulée : La société responsable —
exigence de l'éthique sociale œcuménique. L'auteur y montre avec insistance que si

le sentiment d'humanité fondé dans l'amour et dans l'attente du royaume de Dieu
n'exige pas des chrétiens un ordre social chrétien, il les oblige cependant à coopérer
constamment au façonnement de la société, entre autres sous la forme d'une critique
sociale. Car: « Le concept-pilote de la « société responsable »... suppose... la possibilité

de modifier les structures sociales, et la nécessité de procéder constamment à

des révisions critiques de celles-ci » 2.

Le Zurichois Arthur Rich, chef de file des spécialistes dans les questions d'éthique
sociale, essaie de jeter un pont entre les affirmations fondamentales de la Bible et la
problématique économique, à l'aide de « maximes de décision sociale ». Dans son
livre Christliche Existenz in der industriellen Welt3 il recherche des lignes directrices

rendant possible une solidarité concrète dans le domaine de l'industrie. La
confrontation du critère de base de la solidarité humaine, à savoir de l'amour chrétien,

avec la réalité industrielle, conduit à « certaines maximes qui, si elles n'aboutissent

certes pas dans leur ensemble à quelque chose comme le programme d'une
ordonnance chrétienne de la société, n'en établissent pas moins des lignes directrices
d'un ordre structural, ou plutôt d'une transformation de l'ordre du monde moderne
du travail... » 4 Les lignes directrices de ce genre, qualifiées par Rieh de « maximes
de décision sociale », ont une fonction semblable à celle des « critères économiques »

ou des « axiomes intermédiaires » susmentionnés. Par la suite, nous citerons les

plus importantes des « maximes de décision sociale » utilisées par Rich :

1. Au service d'une vie de solidarité, « l'économie devra être organisée institu-
tionnellement de façon à permettre une productivité optimale, tout en trouvant « sa

limite là où commencent les droits de l'humain et de la solidarité » 5.

2. La solidarité exige un «certain degré de sécurité sociale pour tous», empêchant
que certains tombent dans l'indigence sans qu'il y ait de leur faute, alors que d'autres
vivent dans l'opulence » 6.

3. Il incombe à l'économie de « satisfaire en premier lieu aux besoins vitaux des

hommes » '.
4. La solidarité concrète se réalise au-delà de la liberté totale (capitalisme libéral)

et de la contrainte totale (communisme totalitaire)8. Elle signifie plutôt la liberté
de l'homme limitée par celle de son semblable.

1 Cf. surtout ibid., p. 108.
2 Ibid., p. 113.
3 Arthur Rich: Christliche Existenz in der industriellen Welt, Zurich/Stuttgart 1964.
4 Ibid., p. 228.
5 Ibid., p. 229.
6 Ibid., p. 230.
7 Ibid.
8 Ibid., p. 233.

282



5. La solidarité exige une planification responsable mais, « pour que la cores-
ponsabilité en ce qui concerne les décisions économiques puisse être exercée par le

plus grand nombre possible », elle devra être une « planification décentralisée »1.

6. Puisque, sur la base de l'amour révélé en Jésus-Christ, la vie devra être
déterminée par la solidarité et le partnership 2, le problème de la propriété devra être résolu
de façon conforme à cette exigence. Dans la mesure du possible, il faut s'opposer
à ce que le salarié soit totalement dépendant et défavorisé quant à la propriété et au
pouvoir. La solidarité concrète exige la participation la plus large possible à la
propriété et au pouvoir de décision.

7. La solidarité concrète exige une attitude critique vis-à-vis du problème de la
rationalisation du processus de production. Si la structure du processus technique de

la production, qui a tendance à traiter les hommes comme de simples accessoires de

la machine, ne peut pas être modifiée, il est pourtant possible de l'humaniser. Dans
ce but, on peut, par exemple, « laisser l'homme reconquérir un espace de décision

responsable au sein du processus technique de la production » 3.

8. Une dissension existe entre l'exigence de la solidarité et le fait que la hiérarchie

de l'entreprise se caractérise par un « haut » et un « bas ». Cette dissension ne

peut pas sans autres être écartée par la déclaration utopique qu'il est possible de

renoncer, au sein de l'entreprise, à toute structure relevant de l'autorité. Par contre, il
convient d'examiner sérieusement dans quelle mesure de nouvelles formes d'entreprise,

comportant par exemple la copropriété ou la codécision pour le personnel,
sont à même d'atténuer cette dissension 4.

9. « Précisément lorsque la solidarité est comprise comme un partage dans un
partnership libre et comme un libre partnership dans le partage, elle ne peut pas
prendre fait et cause pour un ordre institutionnel de la société et de l'Etat qui — dans
le sens du totalitarisme communiste, ou dans celui du « monisme » nationaliste,
ou encore dans celui d'un « solidarisme chrétien » — concentre intentionnellement le

pouvoir dans la personne d'un responsable unique, anéantissant ainsi la possibilité
d'user du pouvoir de manière solidaire et communautaire » 5.

10. Le critère de la solidarité appliqué au rapport entre l'entreprise et la vie

publique, doit exiger « que les grandes exploitations ne fassent pas passer l'intérêt
égoïste de l'entreprise avant l'intérêt de la collectivité »6.

Ainsi se termine notre tentative d'illustrer, à l'aide des « critères économiques »
de Weber, de « l'axiome intermédiaire », de la « société responsable » et des « maximes
de décision sociale » de Rich, la méthode adoptée par l'éthique chrétienne de
l'économie.

1 Ibid., p. 233.
2 Ibid., p. 234.
3 Ibid., p. 239.
4 Ibid., p. 240 ss.
5 Ibid., p. 259.
8 Ibid., p. 260.

283



IV QUELQUES POINTS CAPITAUX D'UNE ETHIQUE CHRÉTIENNE
DE L'ÉCONOMIE

Dans le chapitre précédent, nous avons essayé d'indiquer, au moyen de divers
modèles, de quelle manière l'éthique sociale des Eglises appréhende la problématique

de l'éthique économique. Le dernier chapitre donnera une sorte d'aperçu de

quelques points capitaux, de quelques préoccupations et de quelques motivations de
la recherche actuelle en matière d'éthique sociale. Cet aperçu sera précédé de quelques

remarques préliminaires, concernant le mode de pensée et de parole qui est celui
de l'Eglise dans le domaine social et économique.

Nous commencerons par la constatation, qu'il s'agira de corroborer par
l'ensemble des recherches auxquelles nous nous livrerons ici, que la libération de
l'homme pour une vie véritablement humaine, la dignité de l'homme et l'exigence
absolue de la solidarité, constituent une déclaration fondamentale de la Bible, et

par conséquent un postulat essentiel de la théologie ou de l'éthique sociale.

Or, l'éthique sociale de toutes les confessions affirme nettement que ce postulat
ne saurait être compris ni uniquement, ni même en premier lieu, de manière
individualiste. Nous aurons recours à une seule citation, bien que les exemples soient
innombrables: «L'éthique sociale protestante d'aujourd'hui nous rend attentifs, à

bon droit (selon Arthur Rich), au fait qu'actuellement, la relation avec autrui est
liée à l'institution plus que jamais auparavant; cela signifie qu'elle passe par l'ordre
institutionnel de la société, par les rôles sociaux, et par l'entremise des positions et
des fonctions sociales qui sont les nôtres. D'innombrables rapports entre les hommes
s'établissent en fonction de ces positions. La société actuelle représente un système
gigantesque d'institutions intermédiaires qui établissent le rapport de l'homme avec
son semblable. L'éthique sociale chrétienne rencontrera l'homme de la société actuelle
à la seule condition de l'appréhender dans son existence institutionnelle telle que
nous venons de la définir. Dans les positions et les rôles sociaux, elle aborde donc le
« particulier », qui n'est justement pas que cela, parce qu'il fait partie de la structure
de la société et qu'il s'acquitte de sa fonction à la place qui lui est assignée. Par
conséquent, si la communauté chrétienne se préoccupe du maintien d'une existence
véritablement humaine, de la liberté contre l'oppression, de la paix contre les déchirements

et la guerre, elle est coresponsable (non seule responsable!) de l'ordre
institutionnel de la société » 1. Cela signifie que l'éthique sociale ne se préoccupe en
définitive de rien d'autre que de l'homme. Or, elle pose le problème en fonction du
discernement qu'une action en faveur de l'homme n'est plus possible avant tout sous
la forme de l'établissement d'une relation directe d'homme à homme, mais qu'elle
devra passer par les institutions et les organismes inhérents à la structure de la société
actuelle. C'est là pour ainsi dire l'aspect technique de la motivation d'un engagement

social de l'Eglise.

1 Heinz-Dietrich Wendland: Person und Gesellschaft in evangelischer Sicht, Cologne 1965,
8 s.

284



Le moment est venu de constater qu'en prenant position vis-à-vis des questions
économiques, l'Eglise ne le fait pas en publiant des opinions doctrinales absolues et
autoritaires en vue du projet global d'un ordre économique (si possible chrétien!).
Elle conçoit sa contribution plutôt comme une forme du témoignage évangélique à

l'intention de l'homme ou de la société, comme un service en faveur de l'homme et
de la société, comme une manière d'aborder, avec d'autres groupes humains, les

grandes questions sociales, comme une contribution au dialogue qui a lieu au sein
de la société pluraliste; elle la conçoit en principe comme une participation positive
à la discussion en matière d'éthique économique, participation qui peut revêtir des

formes diverses, celle d'une critique entre autres, sans pour autant être jamais négative

ou critique dans un sens absolu.

Partant de son message qui proclame la libération du péché, de la contrainte
et de l'absurdité, l'Eglise veut plutôt contribuer à l'édification et au façonnement
d'une communauté digne de l'homme.

L'aperçu suivant dégagera les points capitaux.

1. La libération de l'homme en vue de la solidarité et de la justice

A Solidarité et justice au niveau mondial

Celui qui, au cours des dernières années, a observé les Eglises de toutes les

confessions, notamment dans notre pays, a pu constater qu'elles se préoccupent
toujours davantage des questions du tiers monde. En effet, la participation de l'Eglise
aux questions économiques se cristallise actuellement surtout dans ce problème. Il est
vrai que l'Eglise connaît une tradition relativement ancienne en ce qui concerne l'aide
aux pays en voie de développement, tradition que l'on peut observer en étudiant
l'histoire des missions. Aujourd'hui, conformément aux connaissance acquises en
matière de sociologie, d'économie et de politique, elle dépasse ses anciennes positions,
et discute le problème de l'aide aux pays en voie de développement sur le plan du

commerce international, des relations économiques équitables entre les pays en voie
de développement et les pays industrialisés, etc. L'ensemble du rapport rédigé par
la section I de la conférence Eglise et Société (Genève 1966) traite du développement
économique dans une optique mondiale1. L'Encyclique Populorum Progressio à

son tour est consacrée dans une large mesure à ce thème. En avril 1968, une Conférence

sur la Coopération mondiale pour le Développement s'est tenue à Beyrouth 2.

La Fédération des Eglises protestantes, l'Eglise catholique-romaine et l'Eglise
catholique-chrétienne de la Suisse, projettent pour 1970 une conférence qui se préoccupera
de la stratégie d'une politique suisse du développement.

Le point central, à savoir le motif essentiel de cette « mise en route » de l'Eglise
repose sur la compréhension du fait que celle-ci est appelée, entre autres, à plaider la

1 Cf. Appell an die Kirchen der Welt, éd. par le Conseil œcuménique des Eglises, p. 109 ss.
2 Weltweite Entwicklung, Die Herausforderung an die Kirchen, Rapport officiel, Genève 1968.

285



cause de l'unité et de la solidarité du monde entier, et que c'est là un élément de son
message évangélique. Il est significatif que l'ancien secrétaire général du Conseil
œcuménique des Eglises, le Dr Visser't Hooft, ait donné, lors de la conférence Eglise et
Société, au concept de « société responsable » le sens de « société mondiale
responsable »1. L'Encyclique Populorum Progressio procède de façon semblable: «Le
développement intégral de l'homme ne peut s'accomplir que dans un développement
solidaire de l'humanité » 2. « Le devoir de solidarité du particulier existe aussi pour
les peuples »3. « C'est pourquoi l'Eglise doit « déclarer de manière claire et non
équivoque qu'un impératif éthique se tient derrière la collaboration économique mondiale

» 4. Cela signifie que « si la politique économique et sociale actuelle ne réussit

pas à freiner cette évolution (celle de l'accroissement de l'inégalité dans le monde),
elle devra être fondamentalement modifiée » 5.

Nous montrerons maintenant, à l'aide des recommandations de la IVe assemblée

plénière du Conseil œcuménique des Eglises, ce que cela signifie pratiquement:
« 1. Les Eglises devraient agir sur tous les partis politiques, afin qu'ils fassent

du développement un des points les plus importants de leurs programmes.
» 2. Les Eglises devraient user de leur influence auprès des gouvernements des

pays industrialisés, et les inciter:
» a) à prendre des mesures sur le plan international, qui soient en accord avec

les désirs exprimés par les pays en voie de développement;
» b) à franchir un premier pas en augmentant chaque année les contributions

versées, à titre de mouvement de capital officiel, aux pays en voie de développement,
de façon qu'elles représentent, en 1971, au moins 1 % du produit national brut des

pays développés;
» c) à conclure des accords dans le but de stabiliser et de soutenir les prix des

matières premières altérables, et de faciliter l'accès aux marchés des pays industrialisés

des produits manufacturés dans les pays en voie de développement;
» d) à adopter les recommandations des Nations Unies relatives à la deuxième

Décennie de développement.
» 3. Les Eglises devraient participer, de manière responsable, aux mouvements

visant à des modifications structurales radicales, nécessaires à la réalisation d'une
justice plus grande au sein de la société » 6.

Tout cela indique que l'Eglise voue un soin particulier aux questions politiques
et économiques dans la mesure où celles-ci décident des rapports entre les nations
développées et celles qui sont en voie de l'être. En conséquence, les Eglises de Suisse

s'emploient maintenant à introduire les principes dégagés lors des conférences
œcuméniques internationales dans l'espace suisse. Elles sont en train de préparer un dia-

1 Appell an die Kirchen der Welt, p. 138.
2 Encyclique de sa Sainteté le Pape Paul VI, Populorum Progressio, § 43.
3 Ibid., § 48.
4 Appell an die Kirchen der Welt, p. 138.
6 Ibid.
6 « Uppsala spricht », Sektionsberichte Ökumenischer Rat der Kirchen, Genève 1968, p. 54.

286



logue avec les responsables de la politique et de l'économie, dialogue qui comportera

éventuellement les questions suivantes:

comment pourra-t-on parvenir à augmenter considérablement, dans un proche
avenir, le budget que la Suisse consacre à l'aide officielle Dans le cadre de l'AELE,
par exemple, quelles initiatives la Suisse pourrait-elle prendre dans le domaine des

tarifs douaniers (système préférentiel)

Ainsi, nous avons indiqué la direction dans laquelle s'engagent les Eglises en
vue de l'aide aux pays en voie de développement.

B La démocratisation de l'économie

L'éthique sociale de l'Eglise postule la libération de la contrainte et de la dépendance,

parce qu'elle comprend les hommes, à savoir radicalement tous les hommes,
comme les libres partenaires d'une communauté structurée en fonction de la
solidarité et de la justice.

Dans le domaine de l'entreprise par exemple elle voit, en certains points, la
possibilité de supprimer une dépendance et un asservissement qui ne sont pas indispensables.

C'est dans ce sens qu'il faut comprendre sa participation aux débats portant
sur la cogestion, participation que l'on trouve dans toutes les confessions et qui est
devenue, notamment en Allemagne, assez importante. En Suisse, c'est surtout Arthur
Rich qui met sans cesse en discussion le problème de la cogestion dans l'entreprise industrielle.

« Si on veut respecter pleinement les droits de l'homme au sein de l'entreprise,
et si le rendement de celle-ci doit être maintenu, ni les seuls intérêts des membres
de l'entreprise, ni ceux des dirigeants ne devront être décisifs. Les deux sphères d'intérêt

devraient coopérer; or si cette coopération est réalisable, elle ne le sera que
par la voie d'une cogestion à laquelle participent les uns et les autres à titre de
partenaires »1. Dans l'Encyclique Populorum Progressio, le pape Jean XXIII est cité:
« Il faut tendre à faire des entreprises des communautés de personnes en ce qui
concerne les relations réciproques, le travail et la position de l'ensemble du personnel » 2.

Le texte conciliaire Gaudium et Spes avait déjà soulevé le problème de la cogestion,

et formulé des déclarations concrètes à ce sujet: « Dans les entreprises
économiques, des personnes, à savoir des hommes fibres et responsables, créés à l'image
de Dieu, sont associées les unes aux autres. C'est pourquoi il faudra favoriser, au

moyen d'une organisation adéquate, la participation active de tous à la gestion des

entreprises et de leurs bénéfices, compte tenu des tâches diverses qui incombent à

chacun, qu'il soit propriétaire ou patron, directeur ou salarié, sans préjudice de l'unité
administrative de l'entreprise » 3.

1 Arthur Rich: Christliche Existenz in der industriellen Welt, p. 248.
2 Encyclique de sa Sainteté le Pape Paul VI, Populorum Progressio, § 28.
3 Pastoralkonstitution Über die Kirche in der Welt von heute, § 68; au sujet de la codécision, cf.,

du côté catholique romain, Oswald von Nell-Breuning: Wirtschaft und Gesellschaft heute, 3 vol.,
Fribourg 1956 ss; du même auteur Streit und Mitbestimmung, Francfort 1968.

287



Nous ne saurions négliger le fait qu'actuellement, malgré toutes les difficultés

que comportent les débats sur la cogestion, une tendance de l'éthique sociale se

manifeste, qui étend l'exigence de la cogestion et de la participation au-delà du
domaine de l'entreprise, et tend à une démocratisation plus énergique de l'économie
dans son ensemble.

C La participation à la propriété

Selon la conception de l'éthique sociale chrétienne, une communauté humaine
marquée du signe de la solidarité et de la justice ne va pas sans une certaine
participation de tous à la propriété. Outre la participation à la formation du capital et
aux bénéfices des entreprises industrielles, qui joue en Allemagne un rôle particulier
dans la discussion (l'Eglise protestante en Allemagne a publié un mémoire sur cette
question intitulé: Eigentumsbildung in sozialer Verantwortung — Eine evangelische
Denkschrift zur Eigentumsfrage in der Bundesrepublik Deutschland; La constitution
de la propriété dans la perspective de la responsabilité sociale — Un mémoire protestant

sur la question de la propriété dans la République fédérale allemande) 1 le

problème de la propriété foncière occupe une place toujours plus centrale dans les

débats.

Partant d'une réflexion théologique, Arthur Rich en arrive à postuler une
certaine relativisation du droit à la propriété, particulièrement importante pour son
postulat de la participation. « Il peut y avoir une participation authentique de tous
à la propriété dans la seule mesure où celle-ci ne présente pas un caractère absolu,
c'est-à-dire où ni une personne privée ni une personne collective n'en dispose
intégralement » 2. Or la commission d'études de la Fédération des Eglises, que nous avons
mentionnée plus haut, est d'avis que l'aménagement du territoire joue un rôle important

à propos de la participation du plus grand nombre possible à la propriété
foncière 3. L'Encyclique Populorum Progressio, citée à plusieurs reprises, arrive à des

résultats semblables, ce qui montre qu'ici encore, il existe un consensus entre l'éthique
économique protestante et catholique-romaine : « La propriété n'est donc pour
personne un droit absolu et illimité » 4.

2. La libération pour un comportement véritablement humain

Le message de l'Evangile rend l'homme libre pour servir son prochain. Cette
affirmation n'est qu'une autre expression de ce que nous avons déjà exposé sous
l'aspect de la solidarité. Etre libre pour la solidarité, et par conséquent pour un com-

1 Die Denkschrift der EKD (Evangelische Kirche Deutschlands), textes et commentaires de
Karl-Alfred Odin, Neukirchen 1966, p. 25 ss.

2 Arthur Rich, « Die heutige Eigentumsproblematik in christlicher Sicht », in Neues Recht für
unseren Boden, Documentation d'une commission d'études de la Fédération des Eglises protestantes
de la Suisse, Polis 39, Zurich 1969, p. 39.

3 Ibid., p. 101 ss.
4 Encyclique de sa Sainteté le Pape Paul VI, Populorum Progressio, § 23.

288



portement véritablement humain, signifie aujourd'hui en premier lieu discerner et
pratiquer la responsabilité qui incombe aux ressortissants des Etats industrialisés
vis-à-vis des ressortissants des pays en voie de développement. Or, l'éthique économique

postule également une attitude authentiquement humaine dans le domaine
restreint de l'entreprise, dans le sens d'une participation, mais aussi de la sollicitude
et de la prévoyance en faveur du personnel économiquement défavorisé. Ce postulat
s'applique aussi au domaine d'une économie fermée. Il est actuellement d'une grande
importance pour les pays européens qui assurent une bonne partie de leur production

par la collaboration d'une main-d'œuvre étrangère. Le postulat d'un comportement

authentiquement humain correspond d'ailleurs à une préoccupation
spécifique de l'éthique sociale chrétienne; car celle-ci a développé en toute conscience
la conception selon laquelle l'Eglise et le chrétien doivent jouer le rôle de l'avocat
des faibles 1.

3. La libération pour l'espérance

Le message évangélique comporte la libération pour l'espérance. « Il révèle la
seigneurie du Ressuscité sur le monde, et libère les hommes, dans la foi et dans

l'espérance, pour le salut à venir »2. Cette espérance est toujours double: elle
concerne le renouvellement radical de toutes choses en Jésus-Christ, mais aussi la réalité

de la présence du Christ dans la société, qui s'accomplit constamment, déjà
maintenant. Cette réalité prend corps en ce sens que la chrétienté intègre l'humanité,

ou, pour le dire concrètement, que la communauté intègre la société avec
laquelle elle vit, à son attente d'un accomplissement eschatologique de la justice,
de la vie, d'une humanité vraie et de la socialite, et lui communique, par ses propres
décisions historiques, l'ouverture, la disponibilité et la souplesse nécessaires à cet
avenir 3. Cela signifie que pour l'Eglise, l'avenir du monde, et par là même son
présent, est marqué par la réalité de Jésus-Christ. Cette réalité libère l'Eglise, de sorte
qu'elle peut s'ouvrir au discernement du bien, du salut, et de l'évolution positive
de l'histoire. Et à partir de là, elle veut communiquer à la société le courage d'être
ouverte pour le regard en avant. Elle est ouverte sur l'avenir; rien ne l'attache au
statu quo. Elle est opposée au fatalisme qui s'attend à des hauts et des bas arbitraires
dans l'histoire. Elle est l'adversaire du cynisme qui ne s'attend qu'au mal.

L'Eglise peut donc pleinement adhérer à l'optimisme, et encourager celui-ci
dans la mesure où il envisage une évolution économique dans le sens d'une
intensification continue de la production. « Doté de discernement et de volonté, l'homme est

responsable de son progrès, au même titre que de son salut » 4.

1 Cf. le titre significatif d'un livre de Helmut Gollwitzer: Die reichen Christen und der arme
Lazarus, Munich 1968.

2 Jörgen Moltmann: Theologie der Hoffnung, Munich 1964, p. 275.
3 Ibid., p. 302.
4 Encyclique de sa Sainteté le Pape Paul VI, Populorum Progressio, § 15.

289



« Lors de la conférence Eglise et Société, on a insisté sur l'évolution complexe
de la technique et du processus économique, évolution qui se poursuit à un rythme
de plus en plus accéléré, et qui suscitera à l'avenir, dans tous les pays, des

bouleversements économiques fondamentaux dont les conséquences sociales et personnelles

seront considérables. Cette évolution conduira à un accroissement de la
production économique et peut être acceptée, dans la gratitude, comme un don de

Dieu » 1. La signification de cette « foi chrétienne dans le progrès » (dont cette étude
a suffisamment montré la relativisation) pour l'évolution technique et économique
en Europe, est impossible à évaluer. On devrait la considérer comme une contribution

de l'éthique chrétienne à l'évolution future de l'économie en Europe, et
surtout dans le tiers monde. Il est vrai que la pensée qui part de la libération pour le

royaume de Dieu dont elle fait en même temps son point capital, a introduit un
nouvel élément dans la discussion éthique de l'Eglise à propos de la politique et de

l'économie. Nous entendons le débat sur la légitimation éthique de la révolution,
qui s'est ouvert il y a peu de temps, et qui a déjà pris des dimensions incalculables.

Alors que pendant des siècles, à quelques importantes exceptions près, la révolution

était sacrilège pour la théologie protestante et catholique-romaine, une conception

entièrement nouvelle se manifeste de plus en plus, eu égard surtout aux
problèmes du tiers monde, et sous l'influence de certains théologiens et laïcs, ressortissants

des pays en voie de développement. Le rapport de la conférence Eglise et Société
est le premier document qui fait état de la discussion moderne sur la légitimation de

certaines transformations révolutionnaires2. Une lecture de ce document révèle

avec netteté à quel point l'attitude positive vis-à-vis de la révolution découle de la
question centrale concernant la réalisation de la solidarité. La « compréhension
de l'humain » est le critère de la manière dont on « juge les transformations sociales

et économiques »3. Par la suite, on tire les conséquences de cette constatation :

« La participation chrétienne à la vie politique comporte la mise en question de tous
les systèmes injustes, et l'opposition à tous les intérêts traditionnels en fonction
desquels des hommes sont opprimés » 4. Cela pose évidemment la question des

transformations politiques et économiques qui impliquent la violence. Il est significatif
que le rapport indique en premier lieu « des formes non violentes de l'action dans la
société »5. Même dans les conditions les plus difficiles, le chrétien devrait se signaler

par l'utilisation de moyens non violents dans son combat opiniâtre contre le

mal »6. Mais « il y a des situations qui peuvent pousser les chrétiens à faire usage
de la violence»7. Ici, la conférence envisage sans doute en premier lieu l'injustice
économique, caractérisée par des structures féodales en vigueur dans les pays en voie
de développement, structures souvent soutenues, à vrai dire, par certaines nations

1 Appell an die Kirchen der Welt, éd. par le Conseil œcuménique des Eglises, p. 109.
2 Ibid.
3 Ibid.
4 Ibid., p. 170.
5 Ibid., p. 171.
6 Ibid.
7 Ibid.

290



industrialisées. « C'est pourquoi aujourd'hui, la question se pose de savoir si la
violence par laquelle le sang est versé dans une révolution organisée n'est pas un
moindre mal par rapport à la violence par laquelle le sang n'est pas versé, mais qui
condamne l'ensemble de la population à un désespoir permanent » \ Dès lors, la
discussion sur la possibilité de certaines transformations révolutionnaires, ou plutôt

sur celle d'un engagement chrétien dans certains processus révolutionnaires, fait
manifestement partie des préoccupations de l'éthique sociale chrétienne; jusqu'ici,
la question a déjà été discutée dans d'innombrables articles et livres, et n'est pas
restée sans influence sur le comportement pratique de bien des chrétiens de notre
temps.

La prise de position de l'Eglise catholique-romaine vis-à-vis de l'ensemble des

questions concernant la révolution est un peu plus réservée; toutefois, l'épilogue de

l'Encyclique Populorum Progressio 2 contient des réflexions semblables — sous une
forme atténuée, il est vrai —• à celles que nous trouvons dans le rapport final de la
conférence Eglise et Société.

4. Libération pour une existence ouverte au dialogue

Le message chrétien appelle l'homme à une existence ouverte au dialogue. Il
le montre comme un être qui communique en permanence avec ses semblables. « Car
dans sa nature la plus intime, l'homme est un être social; sans relations avec autrui,
il ne peut pas vivre, et ses dons ne peuvent pas s'épanouir » 3. Dieu a appelé l'homme
« à vivre en dialoguant avec Lui et avec ses semblables, dans l'épanouissement
de l'amour »4. Cela signifie que la foi chrétienne est destinée à délivrer l'homme de

tout isolement, de tout égocentrisme et de tout solipsisme, de toute fixation sur
son propre moi. Or, le dialogue permanent entre les hommes s'offre comme un moyen
d'atteindre ce but, aussi et surtout le dialogue dans le domaine de l'éthique
économique. Qui dit dialogue dit renonciation à une position personnelle figée dans une
idéologie, et ouverture sur d'autres positions. Ainsi se prépare en quelque sorte la
voie d'une relativisation des positions et des conceptions personnelles, et donc d'une
ouverture pour celles d'autrui. Concrètement, cela pourrait signifier qu'une conception

orientée par l'économie de marché serait disposée à examiner au moins quelques

éléments structuraux d'une conception préconisant une économie planifiée.
Cette possibilité ouvre la perspective de certaines conceptions économiques qui
mettent l'accent davantage sur l'opportunité que sur des préalables idéologiques. La
conférence Eglise et Société a exprimé cela en parlant, dès le début du rapport de

section sur Le Développement économique dans une Perspective mondiale5, de trois

1 Appell an die Kirchen der Welt, p. 171.
2 Cf. Encyclique de sa Sainteté Paul VI, Populorum Progressio, §§ 29-32.
3 Pastoralkonstitution Über die Kirche in der Welt von heute, § 12.
4 Arthur Rich, Christliche Existenz in der industriellen Welt, p. 234.
6 Appell an die Kirchen der Welt, p. 109.

291



systèmes économiques possibles (économie de marché, économie mixte, économie
centralisée)1. La conférence a pris la liberté de juger chaque système « selon la

mesure dans laquelle il rend justice à l'homme »2. Cette liberté d'une recherche
ouverte dans le dialogue, où chaque interlocuteur renonce à idéologiser sa propre
position et à traiter d'hérésie celle de son adversaire, est une contribution au
développement d'une éthique économique au niveau mondial, qu'il ne faut pas sous-
estimer3.

5. Libération pour l'objectivité
Ce dernier titre paraît peut-être quelque peu déconcertant dans le cadre d'une

éthique sociale chrétienne. Pourtant, la foi chrétienne connaît précisément une
libération pour l'objectivité, au-delà de toute idéologisation. A la base de cette
affirmation se tiennent deux faits chrétiens. En premier lieu, il est caractéristique de

l'intention fondamentale du message biblique qu'il se préoccupe de l'homme concret,
à savoir ni des sentiments humains ni de l'humanisme, mais de l'homme concret.
En second lieu, le message biblique nous met en présence du pouvoir dangereux et
funeste que toute idéologisation d'une conception, serait-elle de tendance chrétienne,
peut comporter. Dans cette perspective, n'importe quel -isme est suspect, puisque
n'importe quelle idéologisation court le danger de passer à côté de son objet, en en

parlant à l'aide de certaines images et de certaines représentations, alors que l'objet
dont il doit être question est l'homme. Ainsi, nous terminerons cet aperçu des

conceptions en matière d'éthique économique, qui sont celles de l'éthique sociale

chrétienne, par la constatation, peut-être quelque peu surprenante, que celle-ci se

comprend dans une large mesure comme une critique de l'idéologie et qu'elle plaide,
au-delà des idéologisations, en faveur de l'homme concret.

V. CONCLUSION

Il ressort de l'ensemble de ces recherches que l'éthique chrétienne actuelle de

l'économie — et cela au-delà des frontières confessionnelles — utilise en premier
lieu un critère qui est celui-ci: l'économie existe pour l'homme. L'homme est le critère
de l'économie, à savoir l'homme au-delà des idéologies.

1 Appell an die Kirchen der Welt, p. 113 s.
2 Ibid., p. 115.
3 Cf. aussi l'Encyclique de sa Sainteté le Pape Paul VI, Populorum Progressio, § 26.

292


	Réflexions sur la doctrine chrétienne-sociale : l'église, la théologie et l'éthique de l'économie

