
Zeitschrift: Revue économique et sociale : bulletin de la Société d'Etudes
Economiques et Sociales

Herausgeber: Société d’Etudes Economiques et Sociales

Band: 25 (1967)

Heft: [1]: L'Inde et la Suisse : problèmes du Tiers Monde

Artikel: Les castes dans l'Inde moderne, leur place dans la vie politique et
économique

Autor: Chambard, Jean-Luc

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-136209

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-136209
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Les castes dans l'Inde moderne,
leur place dans la vie politique et économique

Jean-Luc Chambard
professeur de civilisation de l'Inde contemporaine

à l'Ecole Nationale des Langues Orientales Vivantes, Paris

On pense communément que le développement économique des pays dits « sous-
développés » s'accompagne automatiquement d'une « démocratisation égalitaire »
de leurs institutions sociales. Ainsi, on pense qu'en Inde l'industrialisation, le
développement urbain et celui des communications doivent amener une disparition plus
ou moins rapide du système des castes. De fait, les observateurs remarquent que
certains des signes par lesquels se manifeste l'esprit de caste — comme le refus de la
promiscuité et l'intouchabilité — ont tendance à disparaître, par exemple dans les

transports en commun urbains et même ruraux, ou bien encore dans les restaurants
des villes. D'un autre côté, depuis une quinzaine d'années, des sociologues (Ghurye,
Srinivas) ou des journalistes éclairés (Harrisson) se sont penchés sur cette question
et ils ont retiré de leurs études l'impression que non seulement la caste n'était pas en
train de disparaître mais qu'elle se renforçait en tirant dynamiquement profit des

changements économiques, politiques et sociaux que connaît actuellement l'Inde.
Ces deux constatations ne sont pas aussi contradictoires qu'elles le paraissent. Il est

certain, d'une part, que le système des castes, en tant justement que système
d'interrelations entre castes, notamment par l'échange organisé de services hiérarchisés,
ne peut réellement fonctionner que dans un cadre restreint: soit celui du village, où
tout le monde se connaît, soit dans celui des « petits royaumes » dont un grand nombre
a existé sur le territoire indien jusqu'à une période récente (jusqu'à l'indépendance
en droit, bien que leur intégration de fait à la vie économique du pays remonte au
début du siècle). Il est donc normal que l'évolution de l'Inde moderne, en brisant ce

cadre traditionnel restreint, ait affaibli le système des castes en tant que système de

relations. Mais cela ne signifie nullement que les castes, prises séparément, se sont elles
aussi affaiblies. L'expression la caste qui semble remplacer le système des castes dans
le vocabulaire de certain sociologues contemporains indique bien cette tendance
à réduire l'ensemble à chacun de ses éléments composants. Tout développement
économique ou politique, en Inde comme ailleurs, a ses racines dans une société
faite de groupes divers. L'existence et la cohésion de chacun de ces groupes ont
tendance à s'affirmer dans la lutte économique et politique. Or les castes sont le

tissu même de la société indienne, ce sont les groupements de fait qui constituent
concrètement cette société et ils ont fait preuve d'une extraordinaire capacité de survie,
donc d'adaptation, depuis des siècles.

15



Il est donc nécessaire d'y regarder de plus près et d'examiner dans quelle mesure
les castes se sont adaptées au contexte économique et politique actuel et si cette
évolution moderne s'est faite à leur profit ou à leur détriment. La question est d'importance

car les castes, ainsi que nous le verrons, sont fonctionnellement liées à certains
concepts essentiels de la culture et de la religion hindoue (comme l'impureté) et qu'on
peut se demander si la disparition des castes en Inde ne signifierait pas la dislocation
de tout un contexte touchant aux bases mêmes de la civilisation indienne, à ses

valeurs, à ses évidences, à sa conception de la vie et de la personne. Mon propos est
de vous soumettre quelques faits qui m'ont frappé par leur ampleur au cours de mes
séjours, totalisant près de quatre ans, comme ethnologue dans un village de l'Inde
centrale. La rencontre de ces observations avec les analyses de Srinivas m'a poussé
à dégager quelques conclusions générales, tout en ayant conscience à la fois du caractère

trop récent et trop fragmentaire de telles recherches et du danger de toute
généralisation dans un pays aussi vaste que l'Inde. Ces faits tendent à montrer que, depuis
qu'une forme de développement moderne a commencé à s'instaurer en Inde sous la
domination britannique, les castes ont su s'adapter aux conditions nouvelles avec un
dynamisme et une efficacité qui leur permettent de jouer aujourd'hui un rôle essentiel

dans la vie économique et politique de ce pays.

I. ESSAI DE DÉFINITION DE LA CASTE ET DU SYSTÈME DES CASTES:
LEUR RÔLE DANS LA SOCIÉTÉ ET L'ÉCONOMIE

1. Remarques liminaires

Il faut bien reconnaître que la présence même en Inde des faits de caste n'est pas
sans mettre mal à l'aise l'occidental, car il sent confusément qu'ils sont soutenus

par des valeurs trop fondamentalement différentes des siennes. Cela conduit souvent
les occidentaux, et avec eux certains Indiens de culture anglaise, à affirmer que les

Indiens, après tout, sont des hommes comme les autres et que le phénomène de

caste n'entraîne pas une conception foncièrement différente des problèmes individuels,

sociaux, économiques ou politiques. Ils y voient tout au plus un corporatisme
de groupe organisant entre ses membres une sorte de système de « sécurité sociale »

dans un pays où il manque à l'échelle nationale. Bien sûr, les Indiens sont des

hommes, mais une affirmation aussi générale cache un énorme malentendu: nous
projetons sur les Indiens, nous plaquons sur eux, les conceptions et les valeurs que
nous attribuons à l'homme universel mais qui ne sont rien d'autre que les produits,
les conditionnements de notre propre civilisation. Ainsi, en Occident, se sont
forgées graduellement au cours de l'histoire des valeurs et des idées comme celles
d'individu, d'égalité, de liberté, qui sont aujourd'hui des évidences pour nous. Mais les

hausser à l'universel dans notre conception de l'homme nous empêche de comprendre
une société où les conceptions et les valeurs fondamentales, tout aussi évidentes,
sont l'absence d'individu isolé, la hiérarchie et la non-liberté. Si l'on abandonne cet
impérialisme des valeurs occidentales (pratiqué avec une particulière virulence en

16



URSS, d'où fréquemment une attitude d'incompréhension, voire d'un certain
racisme, des Soviétiques dans les pays sous-développés), il reste l'approche sociologique,

selon laquelle il est aujourd'hui devenu vérité admise que l'homme ne peut
être conçu comme une conscience pure dont l'individualité se suffit à elle-même (il
n'y a que dans son être physique qu'il peut passer pour une monade isolée), mais fait
partie d'une société dont les idées et les valeurs, ainsi que tout le contexte
économique, le façonnent dans son être même. C'est le cas pour nous aussi bien que pour
les Indiens. C'est faire preuve d'une assez grave déficience que de ne pas être capables
de prendre nos distances par rapport à nos propres valeurs, considérées à tort comme
universelles, afin d'essayer de comprendre les valeurs des autres dans leur contexte
global. La civilisation indienne présente justement l'intérêt d'être caractérisée par
des valeurs et une conception de l'homme radicalement opposées aux nôtres. Nous
sommes donc directement concernés par les faits indiens parce qu'ils nous mettent
en cause dans notre propre civilisation *.

Une autre difficulté constitue un obstacle à la compréhension du phénomène
de caste: pour définir ce qu'est une caste, il est nécessaire de se référer au système
des castes dans son ensemble, à la structure englobante qu'il représente. Parler
d'une caste dans ses caractères particuliers, quel que soit le nombre des détails
pertinents que l'on accumule, comme le fait Hutton, c'est laisser échapper l'essentiel, et
la possibilité de comprendre, car chacun des traits d'une caste est situé, mis en
rapport hiérarchisé, dans un cadre conceptuel global incluant l'ensemble des castes avec
leurs traits spécifiques propres.

2. Absence de liberté et effacement de l'individu au profit de son groupe

Pour bien comprendre les implications d'ensemble de ces deux caractéristiques
essentielles de la conception indienne de l'homme, il faut se rendre compte que l'Inde
a valorisé et institutionnalisé les notions de non-liberté et d'absence d'individu isolé,
comme celles d'inégalité et de hiérarchie, très exactement de la même façon que
nous, en Occident, avons fondé nos valeurs et nos institutions sur les notions de

liberté, d'égalité et de fraternité, devenues la devise fameuse de la révolution
française, avec leur corollaire naturel: l'individualisme qui fait de chacun une monade
isolée investie des droits et des devoirs ultimes. La naissance du concept d'individu-
monade, en Occident, tout en ayant probablement pour une part sa source dans la
pensée chrétienne (idée de salut individuel et responsabilité des actes devant Dieu),
est relativement récente: il n'a commencé à apparaître qu'au xive siècle avec
Guillaume d'Ockham et les controverses religieuses de la Réforme ont ensuite aidé à son
développement2. L'individualisme est considéré à juste titre par Tocqueville, dans

1 Cf. Louis Dumont, « La civilisation indienne et nous », Cahiers des Annales, Armand Colin,
Paris, 1964.

2 On trouvera des précisions sur la genèse historique de ce concept dans : L. Dumont, « The
Modem Conception of the Individual, notes on its genesis and that of concomitant institutions » in
Contributions to Indian Sociology, n° vm, p. 13-61, Mouton, Paris-La Haye, 1965.

17



son remarquable ouvrage sur la démocratie en Amérique, comme un des traits
fondamentaux de la démocratie moderne et de l'Occident actuel. Il est certain qu'il est
impossible de saisir le sens de l'histoire ou du droit contemporains, de la notion de

propriété par exemple, en Europe et aux Etats-Unis, si l'on ne se réfère pas à cette
conception individualiste sous-jacente. N'oublions pas non plus que celle-ci sert de
base à l'égalitarisme moderne (pour lequel chaque individu est l'égal d'un autre),
qu'il s'exprime sous la forme de la libre entreprise capitaliste ou sous celle du
dirigisme socialiste. Pour l'Inde, le non-individualisme, l'absence de liberté, la hiérarchie
jouent le même rôle. Le droit hindou, y compris lorsqu'il traite de la propriété, n'est
pas basé sur l'individu mais sur le groupe, les groupes eux-mêmes étant conçus de

façon non pas uniforme mais différentielle et hiérarchisée. C'est en pensant en ces termes

que l'Indien, qui est toujours plus traditionnaliste qu'il ne l'avoue (à part quelques
exceptions comme Nehru), est en accord avec lui-même, avec sa civilisation en tant
que conception des gens et des choses, bref avec ce qu'il pense être les faits, les données
élémentaires de la réalité. D'où l'extraordinaire dynamisme, issu de leur évidence, de
ces notions qui ont su s'adapter aux conditions modernes, ou plutôt adapter les conditions

modernes à leur point de vue, en les utilisant parfois pour se renforcer. Le
nouveau cadre juridique de l'Inde, inspiré de l'Occident, ne semble pas être un obstacle
sérieux à ces développements spontanés, comme si on s'accommodait de cette croûte
superficielle sous laquelle la vie réelle garde ses lignes de force traditionnelles. Il est
vrai que le droit coutumier, qui a toujours été respecté par les Anglais, reste en vigueur
dans de nombreux domaines, surtout sociaux, et que la nouvelle législation n'a
souvent qu'un caractère optionnel : elle s'applique à ceux qui le désirent et sert à trancher

les conflits coutumiers.
L'absence de liberté et l'effacement de l'individu dans son groupe1 ont leur

fondement dans un concept cosmique essentiel de la pensée indienne : l'homme fait partie
intégrante de la nature. Il n'est pas dissocié d'elle, il n'est ni en situation d'opposition ni
de domination par rapport à elle. Il est une parcelle infime de l'univers naturel et il
y joue en tant que tel un rôle qu'il doit assumer, c'est son devoir religieux (son dhar-
md), mais dont il ne saurait entrevoir les finalités. On n'entre pas dans une caste,
on y naît et on en adopte par principe le métier ou la spécialisation héréditaire.
Chacun est donc pourvu d'avance d'une fonction dépendant d'une nature spécifique,
héritée, dont les déterminations sont considérées comme insurmontables. En principe,
il n'y a pas là suppression formelle de la notion de liberté (comme dans l'Islam)

1 Cela, il faut le préciser, est vrai pour l'homme « dans-le-monde », c'est-à-dire pour la très
grande majorité. Il n'est pas complètement exclu, en Inde, pour l'individu de s'affirmer libre et isolé,
mais il faut pour cela qu'il devienne « renonçant » (sanyâsî), ermite « hors-du-monde » pour lequel
la caste elle-même n'a plus de sens. La philosophie du renoncement a en fait joué un grand rôle dans
la pensée indienne en lui apportant des éléments stimulants et novateurs. Cf. L. Dumont, « Le
renoncement dans les religions de l'Inde» dans Archives de Sociologie des Religions, n° 7, janvier-juin 1959;
version anglaise dans Contributions to Indian Sociology, n° iv, 1960. Egalement de L. Dumont,
«The Functional Equivalents of the Individual in Caste Society» dans Contributions to Indian Sociology,

n° vm, 1965.

18



puisqu'il ne fait qu'assumer son karma, c'est-à-dire la somme des conséquences de

ses propres actions. Mais ce karma est hérité de toutes ses vies antérieures, si bien

que l'homme ne pouvant réellement forger son destin à l'échelle d'une seule vie, on
en revient à une absence concrète de liberté dans sa vie présente où il lui faut avant
tout assumer une place et un rôle en tant qu'être immergé dans son groupe.

L'individu, en effet, ne peut pas s'affirmer isolé au sein de son groupe, famille
ou caste. Il s'efface toujours derrière un nous. Par exemple, il ne peut s'élever qu'avec
l'ensemble de son groupe: le genre d'ascension sociale, déjà évoqué, que Srinivas
nomme sanskritisation (nous y reviendrons plus loin) n'est pas un phénomène
individuel mais collectif. Celui qui veut s'élever doit entraîner tout son groupe
derrière lui et s'imposer pour cela comme réformateur social. Que l'ego en tant que
sujet soit mal dégagé, on en trouve une confirmation dans la langue. Ainsi l'hindi
parlé donne une préférence systématique aux tournures impersonnelles. Pour dire
«j'ai soif», on dit « la soif est à moi » (mujhe pyâs hê) et pour dire « je pense »,
« une pensée est à moi » (mujhe vichâr hê), formule où je deviens le simple point
d'impact d'une pensée en quelque sorte extérieure à moi-même — à comparer au
cogito ergo sum de Descartes. Même les dieux ne sont pas des entités isolées : chaque
dieu forme un couple indissociable, une paire, avec son épouse qui est aussi son énergie

(shakti). Parallèlement, dans la vie civile et religieuse d'ici bas, mari et femme
forment un couple qui est considéré en droit comme la véritable cellule minimale pour
toute activité. Selon le code de Manu (IX, 45), « seul est un homme parfait celui qui
consiste en sa femme, en lui-même et en ses enfants » et le commentateur Kulluka
ajoute: « L'homme qui n'a pas de femme est en réalité une moitié et il ne devient
tout à fait complet que lorsqu'il a des enfants. » Egalement dans Manu (IX, 96):
« Le dharma (morale et devoir religieux) doit être pratiqué par un homme en commun
avec sa femme. » Au niveau encore des dieux, ce sont les ensembles structuraux qui
comptent et non leurs éléments : ainsi Brahma, le Créateur, Vishnu, le Conservateur
et Shiva, le Destructeur, sont unis au sein d'un tout qui donne son sens à chacun.
De même les dieux végétariens ne sont pas conçus à part des dieux carnivores (auxquels

on fait des sacrifices d'animaux) mais en rapport dialectique avec eux.
Le sentiment de ne pas être isolé, mais intégré à un tout, apporte à chacun le

réconfort d'une chaleur d'appartenance et d'une certaine sécurité, d'autant plus que
le soutien du groupe inclut la prise en charge matérielle de ceux qui sont en chômage.
Si cette structure n'encourage guère l'initiative personnelle, il n'est pas du tout évident
qu'elle pousse à une moindre activité car les contraintes du groupe sont efficaces

pour organiser les tâches de chacun en fonction des besoins de tous.

3. Hiérarchie institutionnalisée, endogamie et commensalité

La hiérarchie est aussi omniprésente dans la pensée indienne que l'est devenue
dans la nôtre l'idée d'égalité, basée sur la notion d'individus-monades tous pourvus

19



d'une même essence et d'une même dignité abstraite 1. Elle ne s'applique pas seulement

au domaine social : tout élément de l'univers matériel, tout objet, est aussi mis
en rapport hiérarchisé avec d'autres dans le cadre du tout où on lui donne sa place.
C'est en quelque sorte un corollaire de l'esprit de totalisation.

Dans la société, concrètement, la hiérarchie signifie qu'on est toujours situé, en
tant que membre du groupe auquel on appartient, comme supérieur ou inférieur
par rapport à d'autres. C'est vrai même entre intouchables chez lesquels il existe

quantité de degrés: les chamar (cordonniers) se tiennent pour très supérieurs aux
bhangi (vidangeurs) qui sont situés tout au bas de l'échelle.

La hiérarchie a pour conséquence la distance sociale : les membres de chaque caste
ont en général un habitat groupé, dans les villages, de façon à former des quartiers
nettement séparés de ceux des autres castes. En ville, où les quartiers sont souvent
plus hétérogènes, il n'est pas rare que chaque immeuble (chawl à Bombay) soit réservé
à une caste. Cet esprit de séparation se manifeste surtout par l'endogamie: on ne se

marie qu'à l'intérieur de sa caste (de sajâti). Ne pas respecter cette règle reste impensable

dans l'Inde rurale. Même en milieu urbain, le mariage inter-caste reste l'exception.

On note une certaine évolution dans le fait que des mariages se contractent à

présent entre castes hiérarchiquement proches mais qui étaient encore strictement
endogames au début de ce siècle (par exemple entre brahmanes chitpâvan et
brahmanes karhada en pays marathe). Ces regroupements, visant à rendre plus facile la
recherche d'un conjoint, sont, en réalité, moins le signe d'une libéralisation que d'un
renforcement du refus du mariage entre castes véritablement éloignées. De même

que dans les relations inter-raciales un peu partout dans le monde, le point de
résistance maximale se situe au niveau du mariage. En Inde, des changements dans ce
domaine seront, de plus, longs à intervenir pour la simple raison que le mariage
arrangé demeure la pratique générale, à la satisfaction de tous, semble-t-il. Le mariage
d'amour est un des thèmes favoris du cinéma: on a tendance à en parler d'autant plus
que cela constitue une fuite dans l'imaginaire, en compensation aux difficultés que sa
mise en pratique rencontre dans la société.

La commensalité est également un aspect majeur de la différenciation sociale et,
bien que certains de ses aspects soient tenus pour avoir évolué de façon spectaculaire,
elle reste une réalité très vivante parce qu'elle est étroitement associée à la hiérarchie
et au statut. La commensalité, en Inde, ne signifie pas uniquement, comme pourrait
le suggérer le mot dans d'autres contextes, que les gens de telle caste ou de tel groupe

1 Ce qui entraîne d'ailleurs une conséquence paradoxale : le racisme est un phénomène des
sociétés égalitaires, comme on peut s'en rendre compte par exemple aux Etats-Unis. Tous les hommes
étant égaux, ceux des blancs qui refusent d'accorder aux noirs l'égalité de fait sont amenés à leur
dénier la qualité même d'homme. Cf. L. Dumont, « Caste, racisme et stratification » in Cahiers
Internationaux de Sociologie, vol. xxix, PUF, Paris, 1960; en anglais in Contributions to Indian
Sociology, n° v, Mouton, Paris-La Haye, 1961.

Les références bibliographiques dispersées qui ont été faites à l'œuvre de M. Louis Dumont se

trouvent maintenant réunies, ainsi que quelques-uns des textes cités dans son ouvrage: Homo
Hierarchicus, essai sur le système des castes, Coll. Bibliothèque des sciences humaines, Gallimard,
Paris, 1967, publié après la remise du manuscrit du présent article.

20



n'acceptent de prendre un repas en commun qu'entre eux, en excluant la présence
de toute personne d'une autre caste. Une telle conception serait infirmée par l'expérience

que beaucoup de gens ont faite de l'admirable hospitalité indienne — celle-ci
ne se limitant nullement aux hôtes étrangers mais étant pratique courante entre
Indiens de castes différentes. En fait, manger avec les gens de sa famille ou de son
groupe de caste, c'est simplement se trouver dans une situation qui n'entraîne pas
de problème hiérarchique. De qui l'on accepte la nourriture et à qui l'on en donne,
voilà, en effet, en quoi consiste la pierre de touche de son rang dans la hiérarchie.
Le principe général en est que l'on ne prend de la nourriture que d'une personne
supérieure ou égale à soi et qu'on n'en donne qu'à un égal ou à un inférieur *. Inviter

à manger, c'est donc plus ou moins affirmer sa supériorité, ou à la limite son égalité,

par rapport à ceux qu'on reçoit et accepter de quelqu'un qu'il vous invite, à
moins d'être de sa famille ou de sa caste, c'est en quelque manière reconnaître son
infériorité, ou tout au plus son égalité, par rapport à son hôte. L'invitant a ainsi
d'une certaine façon barre sur l'invité.

Une telle stratégie protocolaire joue un rôle important dans le phénomène
d'ascension sociale que nous décrirons plus loin. Il s'est développé en Inde, ces
dernières décennies, une véritable frénésie d'invitations sociales; pour les restreindre,
le Parlement a adopté récemment une loi interdisant les repas de plus de cinquante
personnes. On invite, aux mariages par exemple, le plus de gens possible, quitte à

s'endetter pour plusieurs années. C'est faire la preuve concrète de son rang ou de

son amélioration que de pouvoir se targuer que telle ou telle personne de bonne
caste, tel politicien en vue ont accepté d'y venir.

4. Aspects économiques du système des castes

Ils apparaissent tout d'abord dans la spécialisation héréditaire. Chaque caste

(jâti) a un métier caractéristique. Ainsi, à chaque artisanat correspond une caste
distincte. Cette division rigoureuse du travail permet du reste parfois à ceux qui
pratiquent les métiers les plus inférieurs, où ils sont irremplaçables, d'en tirer des

profits appréciables. Ainsi les vidangeurs du village que j'ai étudié en Inde centrale
ont le droit de quémander chaque matin les restes de nourriture des castes qu'ils
servent. Ils ont aussi le monopole de l'usage d'un grand tambour octogonal, le
dhâplâ, dont le son est indispensable à toute cérémonie religieuse aux temples ou
chez les particuliers (mariages, naissances, etc.), ce qui leur vaut dans chaque cas une
rémunération traditionnellement fixée à une roupie un quart. Ces avantages
expliquent que les vidangeurs actuels aient racheté leur charge 300 roupies à leurs
prédécesseurs lorsqu'ils sont venus s'installer au village en 1952. De même les

1 La distinction entre nourriture cuite au beurre (pakkâ) et nourriture cuite à l'eau (kachchâ),
la plus ordinaire, vient compliquer ce schéma tout en le maintenant dans ses grandes lignes. La nourriture

pakkâ peut en effet dans certains cas être acceptée des castes immédiatement inférieures à la
sienne.

21



cordonniers chamâr, qui sont aussi les dépeceurs des bestiaux morts, jouissent du
monopole indiscuté du travail du cuir, considéré comme souillant, et certains d'entre
eux se sont enrichis grâce à la calcination des os pour préparer du noir animal dont
la cote sur le marché est assez élevée. Les membres d'une caste ont tendance à

conserver leur occupation traditionnelle, à y revenir dès qu'ils le peuvent s'ils l'ont
abandonnée, ou à en adopter une apparentée à celle-ci dans l'éventail moderne.
Ainsi les kâyasth, qui se rattachent aux kshatriya en tant que « ministres du roi »

et occupent souvent les fonctions d'officiers du cadastre dans les villages, sont-ils
attirés par les métiers d'avocat et de fonctionnaire. Les brahmanes du même village
étudié sont venus s'y installer comme agriculteurs il y a environ 400 ans, ayant
décidé pour certaines raisons d'abandonner leurs fonctions usuelles de prêtres
ou d'enseignants. Depuis une trentaine d'années, ils ont profité de la demande
créée par le développement de l'éducation dans l'Inde moderne pour revenir à leur
vocation traditionnelle, si bien que chacune des cent familles de brahmanes du
village compte aujourd'hui un instituteur qui enseigne dans quelque village alentour
tout en continuant à avoir sa femme et son foyer dans son village d'origine. Voilà
qui draine vers le village de substantiels capitaux en provenance du secteur tertiaire.

Un des fondements traditionnels du système des castes consiste en une relation
d'échange de services entre patrons et dépendants au niveau du village. C'est ce

qu'on appelle relations ou « système » jajmânî dans le nord-ouest de l'Inde. Les
castes dites « de service » (kamîn), artisans (menuisiers, forgerons, etc.), blanchisseurs,

barbiers, remplissent leurs fonctions respectives auprès de leurs patrons
(jajmân ou mâlik) et ils sont payés en grains sur l'aire de battage au moment des
récoltes 1. Le patron leur assure en outre sa protection et son soutien. Lorsque le

patron est également le prêteur, ce qui est assez fréquemment le cas, les dépendants
ne peuvent guère résister aux abus de l'emprise exercée sur eux, mais ils y trouvent
aussi une sorte de sécurité paternaliste qui leur fait souvent préférer cette situation

à un néant socio-économique toujours ressenti comme menaçant à cause de la
féroce compétition pour l'emploi.

5. Castes et religion

La religion et la morale, en Inde, sont étroitement dépendantes des castes.
Chacun a la morale et les obligations religieuses qui sont celles de sa caste. Pour
un chamâr, sa religion, son dharma, consiste à faire son métier de chamâr et à rester

à sa place. La religion hindoue est différentielle selon les castes et non univer-

1 Le travail agricole, tout en étant la forme la plus répandue de dépendance, n'entre pas,
généralement, dans le cadre du système jajmânî, caractérisé par la rémunération en grains. Les ouvriers
agricoles (dont la grande masse est constituée de chamâr dans l'Inde du nord) reçoivent un salaire en
argent correspondant à 1 roupie ou au plus 1,5 roupie par jour. Il s'y ajoute cependant souvent des
prestations en nature : une couverture, 2 paires de chaussures, et du tabac pour les ouvriers agricoles
engagés à l'année, et, pour les journaliers engagés aux récoltes, une botte de ce qu'ils ont récolté dans
la journée.

22



selle pour tous, bien que son pluralisme trouve une synthèse dans un ensemble
structural hiérarchisé de la même façon que les castes. Ni la religion ni la morale
hindoues ne comportent de prescription universelle: ainsi on ne peut pas dire
que manger de la viande soit interdit — beaucoup d'hindous (probablement près
de 60 %) en mangent (vache exceptée) \ mais par là-même ils se définissent comme
appartenant aux castes inférieures. La hiérarchie des castes est essentiellement
fondée sur les notions religieuses de pur et d'impur. Le travail du cuir, ainsi que la
consommation de la viande, sont associés aux animaux morts et sont donc impurs,
ce qui classe les cordonniers et les non-végétariens vers le bas de la hiérarchie.
Seuls font exception à cette règle les kshatriya, des castes royales et guerrières, que
leur non-végétarianisme n'empêche pas d'appartenir à la seconde catégorie des

castes, après les brahmanes. Ici intervient une notion également très importante
dans la pensée indienne: celle du prestige attaché au pouvoir royal. Bien que le

pouvoir soit, dans l'absolu, subordonné au religieux, comme l'indique la hiérarchie

qui place le brahmane, le prêtre, en tête, le schéma de prestige du kshatriya
n'en est pas moins capable de l'emporter, dans son domaine, sur le schéma de

pureté du brahmane. Il est considéré que la viande et l'alcool poussent à la
violence {font voir rouge en opposition aux principes brahmaniques de pureté par la
non-violence) mais précisément celle-ci est nécessaire pour entretenir les vertus
guerrières des castes royales, en accord avec la logique du système qui leur confie
les responsabilités militaires.

Ainsi donc, pour l'hindouisme qui manque de clergé structuré et de dogmes
rigides, les castes constituent une ossature indispensable à l'expression même de

la religiosité aussi bien que de la morale quotidienne.
Il est du reste à remarquer que les castes, en Inde, ne se trouvent pas que chez

les hindous. Les caractéristiques principales des castes subsistent à peu près intactes,
bien que souvent atténuées, chez les musulmans, les chrétiens, les sikhs et les parsis,
qui d'une part connaissent des endogamies et des exclusivismes internes et d'autre
part se définissent en tout cas comme de nouvelles castes vis-à-vis des autres castes
hindoues. C'est en effet une des conséquences remarquables du caractère englobant

de cette Totalité où se situe en Inde tout phénomène, qu'il est impossible
d'échapper à la structure de caste: ceux qui contestent les castes deviennent
simplement de la caste des anti-castes. C'est ce qui s'était déjà passé, plus haut dans

l'histoire, avec les bouddhistes et les jains. Sans doute est-ce par un effet de ce

même processus que les musulmans et les chrétiens indiens ont actuellement
abandonné le prosélytisme qui est ailleurs le propre de leurs religions mais qui y est
contraire à l'esprit de caste (tendant à repousser plutôt qu'à convertir les éléments

étrangers). Les missions chrétiennes restent dirigées par des Occidentaux.

1 Mais même pour ceux-ci, dans les milieux ruraux, en quantité minime et très peu souvent
(deux ou trois fois par mois au plus).

23



6. Les jati et les varna, castes concrètes, catégories abstraites et possibilité
d'ascension sociale

Concrètement, les castes se rencontrent sous la forme d'une multitude de

groupes endogames, les jâti, que nous avons plus haut appelées castes. On en

compte environ trois mille. Chacune porte un nom distinctif (kirâr, gûjar, ahîr, nâî,
chamâr) souvent associé à leur métier caractéristique (ahîr vachers; nâî bar-
biersj. Elles pratiquent l'endogamie et la commensalité. Cette dernière se manifeste

notamment par le fait que dans les grands repas cérémoniels inter-castes,
nommés pangat, les membres d'une même jâti s'assiéront sur une même ligne
{pankti, d'où est dérivé pangat). Dresser le plan d'un de ces repas, où tout le monde
est assis par terre selon de telles lignes, c'est faire de la géographie sociale. Les jâti
sont hiérarchisées entre elles, bien qu'il y ait un certain flou, dû à de nombreuses
contestations, dans la partie médiane de la hiérarchie. Les jâti représentent donc
la réalité sociologique saisissable des castes.

Il n'en est pas de même pour le système des quatre varna {couleurs) qui est

plaqué de façon artificielle sur la multiplicité concrète des jâti. Il s'agit d'un cadre
plus théorique que réel en ce sens que chacune de ses divisions ne constitue en
aucune façon un groupe qu'on puisse considérer comme homogène ou formant
une unité fonctionnelle, ni quant au mariage ou à la commensalité, ni quant à l'esprit
de corps. Les varna sont des catégories abstraites dont l'apparence de réalité vient
de ce que chaque jâti se rattache à l'un des quatre varna (sauf celles des
Intouchables qui se situent en dehors). Ces catégories sont elles-mêmes hiérarchisées dans
l'ordre suivant: 1. brahmanes, prêtres et enseignants; 2. kshatriya, guerriers et rois;
3. vaishya, marchands; 4. shudra, agriculteurs, artisans et gens de service. Les jâti
des kirâr, des ahîr, des nâî, par exemple, se rattachent aux shudra, les agarvâl, les
khandelvâl aux vaishya, les kânyakubj, les gaur aux brahmanes. Le schéma ci-dessous

jâti

deux fois nés •

brahmanes

kshatriya

vaishya

shudra

}6%
• 15 à 20%

• 50 à 60%

intouchables • 25 à 30%

24



indique l'importance numérique relative, considérée comme la plus probable, des
castes groupées dans chacune de ces catégories par rapport à l'ensemble de la population

hindoue.
Certains sociologues, abusés par le cas du varna restreint des brahmanes, ont

appelé « castes » les varna et conséquemment « sous-castes » les jâti, ce qui a
provoqué une grande confusion dans l'usage de ces termes et dans la conception même
du phénomène de caste: il était difficile, notamment, sur une telle base, de
comprendre comment une jâti pouvait passer d'un varna à l'autre.

En réalité, le cadre abstrait des varna, en étant justement artificiellement plaqué

sur la multiplicité des castes réelles, remplit deux fonctions importantes: tout
d'abord, c'est un langage universel compris dans toute l'Inde, alors que les noms
des jâti sont d'une grande diversité et que leur hiérarchie varie d'une région à

l'autre; ensuite, les varna constituent une échelle simple par rapport à laquelle peut
se situer l'ascension sociale des groupes. C'est ce qui donne la possibilité aux jâti
de se mouvoir par rapport à un cadre de référence afin de modifier leur place dans
la hiérarchie.

Cette ascension sociale, traditionnellement, avant que ne prennent leur forme
actuelle les phénomènes de sanskritisation et d'occidentalisation que nous allons
décrire un peu plus loin, se faisait généralement par la force des armes. Ceux qui
arrivaient à s'imposer comme souverains dans un royaume, même modeste, étaient
dès lors considérés comme kshatriya. Les marathes en sont un bel exemple: encore
considérés comme shudra au xviie siècle avant Shivaji qui a créé un état fort et bien
organisé, ils avaient à la fin du xvme siècle conquis une grande partie de l'Inde
centrale, de Nagpur à Gwalior, Indore et Baroda, où ils ont établi des familles
régnantes et où ils sont aujourd'hui reconnus comme kshatriya.

II. DIFFÉRENTS PROCESSUS D'ASCENSION SOCIALE : DEUX FORMES
DE SANSKRITISATION OPPOSÉES À L'OCCIDENT

Srinivas a groupé sous le nom de sanskritisation deux phénomènes de nature
très différente, la brahmanisation et la kshatriyaisation 1 qui gagnent en clarté à

1 Le terme de brahmanisation est le premier qu'ait employé Srinivas, pour décrire une certaine
forme d'ascension sociale, dans son étude sur la religion des coorgs. Découvrant ensuite qu'il existait
également un modèle kshatriya, il a été amené à chercher un terme qui puisse recouvrir aussi bien la
brahmanisation que la kshatriyaisation et il a adopté sanskritisation. Ce choix n'était certes pas injustifié

si l'on considère que certains des textes sanskrits qui servent de base à la culture indienne (Mahâ-
bhârat, Râmâyan, etc.) font en effet place aussi bien au modèle kshatriya qu'au modèle brahmanique,
tout en les hiérarchisant sur le plan des fins dernières. Mais ce terme de sanskritisation, malgré le succès
qu'il a rencontré, recouvrait des phénomènes trop différents pour ne pas desservir les analyses
ultérieures de l'auteur. Celui-ci, dans son dernier ouvrage: Social Change in Modem India, University
of California Press, Berkeley, 1966, en arrive à distinguer dans la sanskritisation une telle pluralité
de modèles, non seulement un pour chaque varna mais encore un pour chaque caste dominante
locale, que ce concept perd une grande partie de sa substance dans cette atomisation. Il n'en reste
pas moins que, si nous croyons utile de dissocier les deux seules composantes qui nous semblent
essentielles dans ce concept, le mot sanskritisation peut sans inconvénient continuer à désigner, par
opposition à l'occidentalisation, un mode d'ascension par « traditionnnalisation » ou « hindouisa-
tion » dans la ligne soit du schéma de pureté brahmane, soit du schéma de prestige kshatriya, deux
schémas différents mais que la pensée indienne unit en les hiérarchisant.

25



être décrits séparément avant que nous essayions d'en tirer des conclusions
d'ensemble.

Le phénomène de brahmanisation par adoption du modèle brahmanique de

pureté, consiste, pour les gens de certaines castes moyennes et inférieures rattachées

à la catégorie des shudra à abandonner ce qu'il y a d'impur dans leur mode
de vie ou dans leurs occupations afin d'adopter les règles plus strictes des castes
supérieures brahmane ou vaishya, en conformité avec l'orthodoxie brahmanique
pratiquée par celles-ci. Les trois bases de cette orthodoxie sont: 1. le végétaria-
nisme et l'anti-alcoolisme, liés à la non-violence et au schéma de pureté; 2. les
restrictions imposées aux femmes en matière de mariage — on peut les résumer en
une formule: mariage unique pour la femme, d'où impossibilité pour les veuves
de se remarier; 3. les mariages précoces: c'est un impératif brahmanique de marier
sa fille avant qu'elle ne soit pubère, afin de réaliser en la mariant le kanyâdân « don
de la jeune fille ».

Prenons l'exemple des barbiers (nâî) du village déjà mentionné. Traditionnellement,

les activités des barbiers ne se limitent pas à raser et à coiffer, ce qui déjà
entraîne une certaine impureté par contact avec les rognures corporelles (ils coupent
également les ongles). Ils jouent aussi un rôle important dans les cérémonies de

crémation des morts et les rites qui les suivent (rasage de la tête des parents du
défunt au moment où ils sont les plus impurs du fait de leur deuil). Ils lavent la
vaisselle des castes élevées (brahmanes, kayasth) dans les cas où elle a été rendue

trop impure — si par exemple un invité étranger a mangé dedans — pour que les
femmes de la maison puissent le faire elles-mêmes. Les femmes des barbiers, enfin,
sont accoucheuses (dâî) et la naissance, comme la mort, est extrêmement
polluante 1. A côté de ces activités liées à l'impureté, les barbiers ont aussi,
traditionnellement, des rôles plus fastes et plus prestigieux: ils servent d'intermédiaires pour
arranger les mariages, jouent un rôle dans le rituel des cérémonies de mariage et
assument souvent le rôle d'éminence grise à l'astuce légendaire auprès des kshatriya
ou des chefs de village (ils y sont aidés par leurs talents de masseurs). A cause de
leurs activités polluantes, en tant que véritables spécialistes du passage de l'impur
au pur, situés en quelque sorte à la charnière de l'un et de l'autre, les barbiers ont
eu pendant longtemps une place ambiguë dans la hiérarchie. D'une part ils étaient
considérés comme inférieurs à la majorité des shudra et d'autre part ils jouissaient
d'une situation privilégiée par rapport aux kshatriya (ou râjput) qui acceptaient
de manger leur kachchî rotî (nourriture cuite à l'eau) en les haussant par là à leur
propre niveau. Il y a une soixantaine d'années, les barbiers du village, ainsi que
ceux de la région, étaient non-végétariens ainsi que leurs « patrons » rajputs. Un
peu avant 1920, au moment où Gandhi faisait son entrée sur la scène politique
indienne, ils ont commencé par devenir strictement végétariens, puis, par une série
de mesures décidées par leur panchayat (conseil) de caste régional, ils ont cherché

1 Un informateur nâî neu à ce propos la formule suivante, à méditer: « C'est en Inde le changement,

dont les manifestations les plus frappantes sont la naissance et la mort, qui produit l'impureté. »

26



à restreindre de plus en plus l'impureté de leur situation traditionnelle. Vers 1930,
leur panchayat a pris la décision de faire collectivement abandonner aux femmes
leur métier d'accoucheuses, toute infraction étant punie d'une amende considérable

pour l'époque (50 roupies). Au village, les trois familles de barbiers ont eu
beaucoup de difficultés à faire accepter cet ukase aux castes dominantes qu'ils
servaient. Ceux-ci les ont mis en demeure de continuer d'assurer ces fonctions ou de

quitter le village. Après qu'ils eurent été exilés un an, comme les barbiers maintenaient

leur refus et que le problème des accouchements n'était toujours pas résolu,
les villageois les ont rappelés pour les contraindre à se trouver des remplaçants.
Les nâî ont alors fait venir à leurs propres frais au village une famille de basor
(vanniers, dont les femmes sont également accoucheuses) et ce n'est qu'à partir de

ce moment-là qu'ils ont pu se réinstaller au village tout en continuant à se conformer

aux instructions de leur conseil de caste. En 1950, le panchayat des nâî, avançant

encore d'un pas, a interdit le lavage de la vaisselle, d'où de nouveaux conflits
qui durent encore. Ils essayent également de réduire au minimum leur rôle dans
les cérémonies funéraires. Tout ceci a eu pour conséquence une très sensible
amélioration dans la considération dont ils jouissent au village et de leur place dans la
hiérarchie (un certain nombre de castes végétariennes acceptent à présent de manger
chez eux).

La brahmanisation n'est pas moins nette dans le cas des kirâr, cultivateurs
shudra et l'une des deux castes dominantes dans le même village, à part égale avec
les brahmanes dont nous avons déjà parlé. Les kirâr ont un système social que l'on
pourrait à bien des égards considérer comme « moderne », se rapprochant en tout
cas, en ce qui concerne le mariage, de celui qu'adoptent les Indiens qui s'occidentalisent

et de celui que le législateur essaie actuellement de faire prévaloir au moyen
d'une nouvelle législation. Non seulement les veuves kirâr ont le droit de se remarier,

mais une grande liberté est assurée à la femme : elle a le droit de fuite, suivi de

divorce, si son mari ne l'entretient pas d'une façon qu'elle juge suffisante en nourriture,

vêtements, bijoux; c'est souvent elle qui prend l'initiative du mariage secondaire

qu'elle peut alors contracter avec un autre homme1. Ces échanges de femmes,
stabilisés dans la plupart des cas à la naissance des premiers enfants semblent
mener à un équilibre satisfaisant des ajustements psychologiques et sexuels dans
les ménages, alors que le mariage brahmane n'offre aucune possibilité de ce genre.
Les kirâr avaient en outre, jusqu'au début de ce siècle, une alimentation carnée,
ce qui en a fait des hommes vigoureux. On serait tenté, selon nos concepts
occidentaux, de qualifier de « sain » un tel mode de vie qu'on pourrait souhaiter, selon

ces mêmes concepts, voir conserver ou adopter par tous les Indiens, comme le fait
déjà une élite occidentalisée, ne serait-ce que pour contribuer à résoudre le
problème d'une alimentation plus variée. Or, dans leur désir d'ascension par brahma-

1 On trouvera une description plus complète de ces coutumes kirâr dans mon article « Mariages
secondaires et foires aux femmes en Inde centrale» in L'Homme, revue française d'anthropologie,
1, 2, Mouton, Paris-La Haye, 1961, p. 51-88.

27



nisation, nos kirâr n'ont actuellement qu'une idée: c'est d'abandonner leurs
coutumes — ils sont déjà devenus végétariens — afin d'adopter les principes plus
stricts de l'orthodoxie brahmanique. On arrive même à ce paradoxe que les mariages
d'enfants (entre 8 et 12 ans) connaissent une vogue croissante parmi les kirâr (pour
une raison du reste également pratique : la rareté des femmes 1 fait qu'il est bon
de s'assurer le plus tôt possible une épouse), alors que les brahmanes eux-mêmes
se mettent actuellement à marier plus tardivement leurs filles.

Dans l'un et l'autre de ces deux exemples, nous voyons à l'œuvre un processus
de brahmanisation relativement récent. Il semble bien que tel soit le cas dans toute
l'Inde, d'une façon plus générale. S'il reste encore tant de gens à brahmaniser, c'est

qu'il existe à côté du modèle brahmanique un autre modèle dont l'attraction a été

et demeure importante et qu'il nous faut à présent considérer.

L'adoption de cet autre modèle, le modèle kshatriya combinant prestige et pouvoir,

définit ce qu'on peut appeler d'un terme un peu barbare la kshatiyaisation (ou
rajputisation, qui est plus élégant). Ce modèle accepte le non-végétarianisme, mais
il n'est pas ouvert en principe à tous parce qu'il suppose la possession d'une
certaine forme de pouvoir. C'est pourquoi il a été adopté surtout par les castes
dominantes locales (dont nous reparlerons plus loin) ou par des populations tribales qui
se sont hindouisées tout en restant maîtresses de leur propre territoire. Ainsi pour
les kirâr de notre village, habitant une région où les kirâr sont la caste dominante
dans la plupart des villages alentour du leur, le modèle a été longtemps rajput, ce qui
se conciliait avec certains aspects de leur système social, notamment ceux relatifs aux
femmes (importance des histoires d'amour, rappelant les romans courtois de notre
Moyen Age, enlèvements, etc.), et de leur genre de vie (goût pour l'usage des armes
trouvant un exutoire dans le banditisme, encore très actif malgré la mort en 1960 du
fameux bandit kirâr Amritlâl). Avec la venue des Brahmanes dans ce village, une
situation nouvelle a été créée. Il y a eu à la fois opposition et attraction par
rapport à l'orthodoxie brahmanique qu'ils représentaient. A un premier stade, celui où
le modèle rajput restait prédominant, il y a eu affirmation de soi et fierté vis-à-vis des

Brahmanes. Mais à un second stade, depuis le début du siècle, le modèle brahmanique
a commencé à l'emporter, les kirâr du village se mettant à la tête d'un mouvement
régional kirâr de réformisme qui, tout en maintenant leur revendication à la position
de kshatriya, fait une place importante au modèle brahmanique (adoption du végé-
tarianisme, condamnation des enlèvements et des fuites de femmes, de toute forme
de violence, etc.). Sauf pour la viande, l'alcool et les mariages précoces, les effets de ce

nouveau réformisme semblent toutefois encore limités et le système kirâr de mariage,
derrière lequel se trouvent des impératifs économiques, n'en a guère été affecté
jusqu'à présent, malgré les programmes tapageurs de réforme qu'une « Assemblée des

kshatriya kirâr » a fait imprimer à grands frais en 1961.

1 Dans les districts de Morena, Gwalior et Shivpuri, le sex-ratio se situe alentour de 850 femmes
pour 1000 hommes et tombe à moins de 800 dans certains villages. Cf. Census ofIndia 1961, vol. vin,
«Village Survey Monographs», Madhya Pradesh, part vi, n° 4: Dikhatpura, Tahsil and District
Morena, par K.S. Bhatnagar, published by the Manager of Publications, Delhi, 1964.

28



Que la brahmanisation soit actuellement en train de l'emporter sur la kshatriyaisation

s'explique, pour plusieurs raisons idéologiques et d'histoire récente : 1. la hiérarchie

qui place le modèle brahmane au-dessus du modèle royal fait que la brahmanisation

constitue légitimement une étape ultérieure permettant de « dépasser » le
modèle kshatriya; 2. le pouvoir séculier des kshatriya a été affaibli par la domination
étrangère et plus encore dans l'actuel système de démocratie parlementaire; 3. ce
sont des « deux fois nés », brahmanes (les Nehru) ou vaishya (Gandhi), les premiers à

avoir accédé comme « intellectuels » à la culture anglaise, qui ont pris presque
partout la tête du mouvement politique nationaliste à la fin du xixe siècle. Cela s'est produit

également, un peu plus tard, pour la direction du parti communiste indien. Il
y a eu des exceptions importantes : le mouvement anti-brahmane de l'Inde du Sud et,
dans le Deccan, Phule et Ambedkar en pays marathe, mais ils se sont bien souvent
donné une honorabilité en faisant de la surenchère quant aux valeurs brahmanes de

façon à pouvoir mieux lutter politiquement contre les brahmanes eux-mêmes. Malgré
le recul relatif du modèle kshatriya, il reste encore un pôle d'attraction pour un
grand nombre de castes ou de groupes qui veulent s'élever sans pour autant adopter
le végétarianisme.

Par la sanskritisation, qu'elle se fasse par le modèle brahmane ou par le modèle
kshatriya, les castes n'arrivent en fait que très rarement à réajuster leur situation
par rapport au système des quatre varna. Ce qui se passe en général, c'est qu'il y a

prétention d'appartenance à un autre varna que le sien, prétention qui n'est pas acceptée

en tant que telle par les groupes voisins, mais qui permet tout de même à ceux qui
la mettent en avant de s'élever dans la hiérarchie par rapport à leurs voisins immédiats.

Ici encore, le modèle brahmane donne des atouts supplémentaires : parmi des

castes proches, une caste qui deviendra végétarienne refusera la nourriture des castes

non-végétarienne s (se situant par là au-dessus d'elles), alors qu'il ne sera pas aussi

justifié, à l'inverse, de refuser de la nourriture végétarienne si l'on est mangeur de

viande. Dans la sanskritisation, il s'agit en général moins pour des castes entières de

changer de varna qu'il ne s'agit pour des groupes locaux ou régionaux de s'élever
soit par rapport aux castes qui sont leurs voisines immédiates dans la hiérarchie
locale, soit même par rapport aux autres membres de leur propre caste, dont ils se

dissocient dès lors pour former une subdivision de statut plus élevé qui tendra à
devenir endogame à son tour. Il y a là un processus de fragmentation sociale qui semble
avoir toujours été à l'œuvre dans la société indienne.

Une remarque importante: le processus d'ascension sociale par sanskritisation
ne permet pratiquement jamais à une caste intouchable de franchir la ligne de l'in-
touchabilité pour se faire admettre, par exemple, dans le varna des shudra. Elle pourra
tout au plus améliorer sa situation vis-à-vis des autres castes intouchables. Dans
l'Uttar Pradesh occidental, certains chamâr ouvriers agricoles (ayant donc cessé

d'être cordonniers) ont pris le nom de jâtiv pour essayer de se rapprocher de leurs

patrons lesyar, caste dominante dans de nombreuses localités de la région, mais cette
prétention n'abuse personne. Dans le village déjà décrit du district de Shivpuri
(Madhya Pradesh), les chamâr, qui avaient l'habitude de manger le foie des vaches

29



mortes et quelques morceaux de choix, ne le font plus qu'exceptionnellement aujourd'hui

(lorsqu'ils sont malades); de même ils ont tendance à abandonner le lévirat
(selon lequel le frère cadet épouse la veuve de son frère aîné) encore couramment
pratiqué chez eux. Tout cela ne les a pourtant guère fait progresser aux yeux des

castes « pures ».

La constatation la plus frappante est imposée par les chiffres (bien qu'ils soient
difficiles à préciser) : la sanskritisation est un phénomène qui a actuellement une
extraordinaire ampleur dans toute la société indienne. Sans doute parce qu'elle permet, sous
une forme ou sous une autre, de modifier, en restant dans le cadre conceptuel
proprement indien, la situation de ceux qui payaient depuis des siècles leurs coutumes
et leurs activités du prix de leur infériorité sociale, la sanskritisation intéresse des

dizaines de millions de personnes, en milieu rural comme en milieu urbain, alors que
l'occidentalisation, que nous abordons maintenant, ne concerne que quelques
millions de personnes parmi les habitants des villes.

L'occidentalisation consiste, à l'opposé de la sanskritisation, à abandonner
certaines des prescriptions attachées à la caste et à adopter un nouveau genre de vie,
d'inspiration occidentale (en fait, le plus souvent, anglaise) aussi bien sur le plan du
langage que sur ceux de l'habillement, de l'alimentation, de la vie sociale ou du
mariage. L'Indien occidentalisé, en tout cas dans le cadre de ses activités professionnelles,
parle anglais, porte sa chemise rentrée dans un pantalon (et non « en bannière » sur
unpajama ou un dhoti), a souvent une cravate et, l'hiver, un complet; il n'hésite pas,
sans se soucier outre mesure de la main qui le sert, à manger de la viande et à boire
du whisky; il a des amis choisis plus en fonction de la notion de classe que de caste;
il a pour idéal le mariage d'amour (même si, pratiquement, il trouve plus commode
de s'en remettre au mariage arrangé, ou encore s'arrange pour tomber amoureux
d'une jeune fille dans sa propre caste). Tous ceux qui ont été en Inde le connaissent
bien: on le rencontre dans toutes les branches d'activité qui contribuent à faire de

l'Inde un pays moderne: dans les administrations, dans l'armée, dans les banques,
dans les professions libérales, dans les milieux d'affaires ou d'industrie. Cependant,
le nombre de ceux parlant anglais ne se situe, selon les estimations, qu'entre moins
de 2 % et un maximum de 3 % de la population, soit entre 10 et 15 millions (le premier
chiffre représente un peu plus de 10 % de la population urbaine). Le nombre des

occidentalisés, nécessairement inférieur à celui des locuteurs d'anglais, ne doit donc
guère dépasser 2 % de la population.

Tout d'abord, devenir occidentalisé n'est pas très facile. Le niveau d'éducation
nécessaire pour y parvenir suppose souvent une famille qui le soit déjà ou qui ait
en tout cas des moyens. Il n'empêche qu'avec les possibilités nouvelles offertes par
le développement moderne de l'Inde, l'occidentalisation gagne chaque jour du
terrain. Il y a cependant un phénomène dont la possibilité est pratiquement à exclure :

c'est le passage direct à l'occidentalisation des castes dont nous avons parlé plus
haut qui ont un mode de vie naturellement proche de celle-ci. Pour les castes moyennes
et inférieures, il faut en règle générale passer par la sanskritisation avant d'aborder
l'occidentalisation. La plus grande partie des gens qui s'occidentalisent se recrutent

30



dans la portion supérieure des castes élevées: brahmanes, marchands (vaishya),
kshatriya, kâyasth, jain, parsî (nous avons vu qu'il est légitime d'appeler « castes »,

par rapport aux autres, ces deux communautés religieuses) et, naturellement,
chrétiens.

Bien que la christianisation, accompagnée d'une certaine occidentalisation, ait
été et demeure une des seules façons pour les intouchables d'échapper à leur condition,

il semble que cette possibilité s'est considérablement restreinte depuis une quinzaine

d'années, en partie à cause de mesures du gouvernement indien contre les
missionnaires étrangers, en partie à cause d'une nouvelle politique de l'Eglise visant à

évangéliser plutôt les hautes castes. Il ne faut pas se faire d'illusions non plus sur les
chances d'occidentalisation du prolétariat urbain. On pourrait penser qu'elles sont
favorisées par les contacts qu'a une partie des ouvriers avec les techniques modernes.
Mais c'est ignorer qu'un enrichissement relatif est une des conditions primordiales de

l'occidentalisation, ce qui fait qu'on ne la rencontre guère qu'au niveau des cadres
de l'industrie, des ingénieurs aux contremaîtres supérieurs1.

Il nous reste en effet à souligner, pour conclure ce chapitre, le lien qui existe
entre l'enrichissement et le désir d'occidentalisation aussi bien que de sanskritisation.
Ce sont les gens ou les groupes qui deviennent plus aisés qui essaient ainsi de

monter dans la hiérarchie sociale. C'est pourquoi l'expansion récente du développement

économique indien et l'augmentation du niveau de vie, ces dernières années,
ont provoqué une considérable accélération des processus de sanskritisation et
d'occidentalisation. En ce qui concerne l'aspect sanskritisation de ce phénomène,
notons que le développement devient par là, en partie, un facteur de consolidation,
dans l'avenir immédiat, des castes sous leur forme la plus rigide. Cela suppose en
effet de la part de ceux qui veulent s'élever par ce moyen, et ils sont des dizaines de

millions, une foi totale dans le système et la hiérarchie des castes.

III. LES CASTES DOMINANTES LOCALES ET LEUR INSERTION DANS LA
VIE POLITIQUE

Un fait très important, mis en lumière seulement depuis une dizaine d'années,
caractérise également la caste en tant que jâti: c'est que chaque jâti est généralement
installée dans un périmètre géographique où elle est la caste dominante, c'est-à-dire
qu'elle y possède la plus grande partie de la propriété foncière. Par exemple, le
district de Shivpuri est un district kirâr parce que la majorité des villages qu'il inclut
sont kirar. La notion de caste dominante s'applique d'abord au village. La caste
dominante dans un village est la caste de ceux qui possèdent la terre, qui sont les

patrons et autour desquels gravitent les autres castes destinées plus ou moins à les
servir en tant qu'artisans, ouvriers agricoles, etc. La dominance, en ce sens, n'a rien
à voir avec la hiérarchie des castes. Dans un village kirâr, les brahmanes prêtres des

1 II faut d'ailleurs garder présent à l'esprit que le prolétariat ouvrier urbain est très limité en
nombre (moins de 4,5 millions en 1963) et garde souvent des liens avec le milieu rural, ce qui freine
son évolution.

31



région linguistique
t

temples font partie des castes de service et reçoivent à ce titre, de même que les

barbiers, des bénéfices (mâfî), ou terres franches d'impôt, remplaçant la rémunération
en nature des services qui caractérise, nous l'avons vu, le système jajmânî de
relations entre patrons et dépendants.

Il est très rare, au niveau rural en tout cas, qu'une jâti endogame s'étende au
delà des frontières d'une région linguistique; pour la simple raison qu'il est préférable

pour deux époux de parler la même langue. Chaque région linguistique * se

trouve ainsi divisée en zones d'influence d'un certain nombre de castes dominantes
incluses dans ses frontières. Or, dans une même région linguistique il y a rarement
plus de trois ou quatre
de ces castes dominantes,
chacune tenant en main
les intérêts économiques,
au moins ruraux, dans
le périmètre qui est le
sien. Cette implantation
locale des castes
dominantes dans le cadre
d'aires linguistiques a
été une des principales
causes de l'agitation pour la création d'Etats linguistiques, l'événement le plus
important de la politique intérieure indienne depuis l'indépendance. Les frontières
du découpage administratif et politique hérité au départ des Anglais en 1947 ne
tenaient pas compte des unités linguistiques, si bien que les nouveaux Etats définis
d'après ces frontières par la Constitution de 1950 formaient souvent des ensembles

politiques trop vastes et trop peu homogènes linguistiquement, où les castes
dominantes locales se trouvaient rendues impuissantes par la présence de concurrents trop
nombreux (d'autant plus que les frontières de certains de ces Etats multilingues
sectionnaient souvent au hasard les zones d'influence de castes dominantes locales,
empêchant par là leur regroupement en vue d'une action pohtique concertée). D'où
une agitation, commencée en 1951 dans la région Telugu et culminant en décembre
1952 avec le jeûne à mort de Potti Sriramulu, qui a abouti en 1953 à la création de

l'Etat d'Andhra, de langue telugu, prélevé en partie sur Madras en partie sur Haïde-
rabâd, et en 1957 à la réorganisation générale des Etats sur une base linguistique.
Dans les Etats linguistiques, chacune des castes dominantes locales non seulement
retrouve ipso facto son unité, mais n'a plus affaire qu'à un, deux ou trois concurrents
bien délimités et connus avec lesquels elle peut espérer partager efficacement le

pouvoir politique, afin d'en faire profiter ses membres, notamment par le biais des

castes dominantes locales

1 Rappelons qu'il y a en Inde 14 langues principales (en incluant les dialectes les plus importants

du hindi, parlé par 42 % de la population) et que 9 de ces langues sont parlées par plus de
13 millions de personnes chacune.

32



leviers économiques considérables qui sont aux mains des gouvernements locaux
dans une époque de planification étatique.

Depuis que Harrison1 a été, dès 1956, un des premiers à attirer l'attention sur
de tels phénomènes politiques à l'échelon local, de nombreux travaux ont montré
le vaste champ d'application de l'étude des castes en tant que « groupes de pression »

dans la vie politique indienne 2. Nous en donnerons surtout, d'une façon suffisamment

détaillée pour être convaincante, deux exemples qui ont du reste leur célébrité :

l'Andhra et le Kerala.
On trouve en Andhra deux castes dominantes principales: les kamma, dans

les riches deltas de la Krishna et de la Godavari, et les reddi, sur le plateau de
l'intérieur. Il y a entre eux une opposition qui remonte au xive siècle: les kamma
avaient été les soutiens militaires du royaume Kakatiya de Warangal, fondé au
début du XIIe siècle — d'où leur prétention au rang de kshatriya — et les reddi, qui
se disaient aussi kshatriya et jouissaient d'une puissance militaire importante, ont
accordé leur appui aux musulmans lorsqu'ils se sont établis dans la région en s'em-

parant du royaume Kakatiya en 1308. Les reddi supplantèrent ainsi une première
fois les kamma auprès du pouvoir. Sous la domination anglaise, leur rôle resta un
moment important, puis ils furent eux-mêmes évincés, dans le mouvement
nationaliste, par des leaders brahmanes, plus éduqués en anglais. Entre 1920 (où s'ébauche

un système parlementaire au niveau provincial) et la seconde guerre mondiale, les

reddi et les kamma s'unirent au sein du Justice Party pour expulser les brahmanes
du gouvernement de Madras (dont l'Andhra faisait alors partie) dans le cadre du
mouvement général anti-brahmane du Sud. Mais, simultanément, les reddi s'arrangèrent

pour remplacer les brahmanes comme leaders locaux du Congrès, si bien

que les kamma, trouvant la place occupée de ce côté, se sont tournés vers le parti
communiste qui leur a semblé être la « plateforme » la plus efficace pour s'opposer
au Congrès, c'est-à-dire aux reddi. Le Parti communiste Telugu a été créé en 1934

par un kamma et a attiré à lui une grande partie des kamma qui sont ainsi devenus
les paradoxaux red landlords dont on dit qu'ils ont une grande influence sur la
politique générale du PCI. Aux élections de 1951, les communistes, qui jouaient à fond
la carte de l'Etat linguistique d'Andhra (alors que les congressistes avaient les mains
liées par le veto du gouvernement central), ont obtenu des résultats spectaculaires
en remportant 61 sièges à l'Assemblée législative de Madras. Une fois l'Etat d'Andhra

1 Selig S. Harrison, « Caste and the Andhra Communists », in The American Political Science
Review, i (2), 1956: p. 378-404; article dont les éléments sont repris dans l'ouvrage du même auteur:
India, The Most Dangerous Decades, Oxford University Press, Madras, 1960.

2 Pour n'en citer que quelques-uns : Myron Weiner, The Politics of Scarcity, Public Pressure
and Political Response in India, University of Chicago Press, Chicago, 1962; Weiner and Kothari,
Edit., Indian Voting Behaviour, Mukhopadhyay, Calcutta, 1965; M. N. Srinivas, Caste in Modern
India, Asia Publishing House, Bombay, 1962; C. H. Philips, Edit., Politics and Society in India,
Studies on Modern Asia and Africa n°l, Allen and Unwin, London, 1963; F. G. Bailey, Politics
and Social Change, Orissa in 1959, Oxford University Press, Bombay, 1963; Hugh Tinker, India
and Pakistan, a Political Analysis, Praeger, New York, 1963.

33



créé, en octobre 1953, avec une Assemblée législative de 140 membres formée d'une
partie de celle de Madras et où le Congrès n'avait que 50 sièges contre 48 aux
communistes et 16 aux socialistes, s'ouvrit une crise politique qui a mené à l'imposition
de la President's Rule en 1954, la formation d'un ministère dirigé par les communistes

étant évitée de justesse. Durant cette période trouble, le Congrès a tenté avec
succès d'étendre son influence dans le domaine de ses adversaires, en s'assurant
notamment l'alliance du professeur Ranga, kamma influent qui s'employa à détacher
des communistes certains riches propriétaires en soulignant les contradictions entre
la doctrine du PCI et leurs intérêts fonciers. Le Congrès, dès lors à même de désigner

des candidats kamma dans la région côtière, l'a emporté aux élections de 1955

(qui ont mis fin à la President's Rule) et à celles de 1957 (l'Etat ayant été complété
par l'adjonction du Telingana) après lesquelles il a pu former un ministère congressiste

appuyé sur une large majorité (Congrès: 215 sièges, People's Democratic
Front — dont communistes 35 sièges et socialistes 16 — sur un total de 301 à
l'Assemblée législative). Dans la période suivante, on a assisté à la montée d'une nouvelle

force politique en Andhra: les intouchables, sous la direction de M. D. San-

jiviya. Lorsque M. Sanjiva Reddy, premier ministre congressiste de l'Andhra, a été

nommé en 1960 à la présidence du Congrès national, il a laissé la direction du cabinet

à M. Sanjiviya en pensant que c'était la meilleure façon d'empêcher ses rivaux
politiques de s'en emparer. Mais lorsque M. Reddy est revenu, décidé à reprendre
son poste, il a trouvé une situation politique profondément transformée: M.
Sanjiviya avait assis son influence politique en organisant l'unité des différents groupes
d'intouchables (Scheduled Classes). Après un intermède d'un an où M. Sanjiviya
a lui-même succédé à M. Reddy à la présidence du Congrès national, il s'ensuivit
une lutte farouche entre reddi et intouchables pour l'obtention des « party tickets »

(mandats électoraux) du Congrès aux élections de 1962. M. Sanjiviya l'a emporté
en étant réélu premier ministre, mais ces dissensions intérieures ont provoqué un
affaiblissement global du Congrès local dont la représentation à l'Assemblée
législative est passée de 232 (215 plus des affiliations) à 177. Les élections de 1962 ont
donné lieu également à une relance sous une nouvelle forme de l'opposition kamma-
reddi, s'ajoutant à celle entre communistes et Congrès. En effet, la plupart des
kamma qui étaient devenus congressistes sous la direction du professeur Ranga
quittent le Congrès pour s'affilier à un nouveau parti d'opposition libéral, le Swa-
tantra Party (créé en 1959 par M. Rajagopalachari). Le professeur Ranga s'est
fait élire au Parlement central, au Lok Sabha, avec un mandat de ce parti qui
n'a obtenu en Andhra que 19 sièges à l'Assemblée législative, mais a acquis ainsi
la troisième position (Congrès: 177, communistes: 51), les autres partis ayant été

presque éliminés. Aux dernières élections de février 1967, le Congrès a réussi à

maintenir sa majorité à l'Assemblée législative en remportant 165 sièges sur un
total de 287 (avec 45,6 % des voix), les Indépendants, pour la plupart Congressistes
rebelles, enlevant 68 sièges avec 26,3 % des voix, le Swatantra 29 (9,9 % des voix),
les Communistes pro-soviétiques 10 et les Communistes « Marxistes » pro-chinois 9

(avec respectivement 7,5 % et 7,8 % des voix).

34



La vie politique locale doit donc ses succès et ses échecs à des facteurs qui
dépendent pour une bonne part des castes et des factions à l'intérieur des castes. Il
faut en effet noter que chacune des castes dominantes ne doit nullement être considérée

comme un tout indivisible attaché à tel ou tel parti. La scission des kamma
opérée par le professeur Ranga montre bien comment, en ce qui concerne l'appartenance

aux partis, le clivage politique peut être ou devenir, moins un clivage de

castes différentes qu'un découpage en clientèles de factions opposées d'une même
caste (il en a été de même au Kerala, ainsi que nous le verrons plus loin, avec le
fractionnement des nâyar entre Kerala Congress, Samyukta Socialistes et Communistes).

Il n'en reste pas moins que les élections se gagnent ou se perdent selon le

soin avec lequel elles ont été préparées en tenant compte de la « base sociale » des

candidats présentés. Dans une large mesure, ce sont les castes ou les factions d'une
caste qui exercent leurs rivalités à travers les partis ou les factions d'un parti. Les

positions théoriques et doctrinales sont utilisées comme des étiquettes, qu'on manie
au mieux de ses intérêts, mais qui comptent au fond assez peu. Ce serait certes une
erreur d'en induire que toute la politique au niveau des Etats peut s'expliquer par
des conflits de castes ou de factions, car de nombreux autres éléments interviennent,
nous l'avons constaté dans cet exemple, comme la stratégie et les pressions des grands
partis sur le plan national et d'autres impératifs d'ensemble (politiques, administratifs,

économiques) commandés par le centre, mais les castes et leurs factions restent
l'élément par lequel il faut nécessairement passer pour élaborer toute real politik
dans les Etats.

On pourrait s'attendre à trouver une situation différente au Kerala qui a été
le premier Etat au monde à devenir communiste par le jeu de la démocratie
parlementaire. Des problèmes analogues s'y retrouvent cependant, bien que l'échiquier
politique y soit plus complexe du fait qu'il y a au Kerala trois principales castes
dominantes: les izhavan, les nâyar et les chrétiens. Le Parti communiste, au moment
où il a remporté aux élections de 1957 suffisamment de sièges (61 sur 125) pour
former un gouvernement avec le soutien de quelques indépendants, s'appuyait
essentiellement sur les nâyar et sur les izhavan (respectivement 25 et 21 élus
communistes). Ce ne sont ni les tentatives, du reste timides, de législation « socialiste »

ou de réforme agraire (dirigée surtout contre les plantations étrangères), ni les
pressions nationales et internationales qui ont fait tomber ce gouvernement en 1959,
mais un projet de réforme de l'enseignement qui empiétait sur les privilèges des

différentes communautés dans ce domaine. La majorité des écoles, au Kerala, sont
des institutions privées, qu'elles soient chrétiennes et supervisées par les autorités
ecclésiastiques ou qu'elles soient des fondations de castes, à l'origine chacune
destinée aux seuls enfants de telle caste (les conditions d'admission se sont
considérablement élargies depuis). Le projet de réforme visait à retirer à l'Eglise et aux
conseils des castes le pouvoir d'y nommer les enseignants afin de l'attribuer à l'Etat,
ce qui aurait eu pour conséquence de faire entrer des maîtres izhavan ou chrétiens
dans les Ecoles nâyar et vice-versa. Les nâyar se sont alors joints aux chrétiens, dont
la majorité soutient le Congrès, pour provoquer des troubles graves qui ont con-

35



traint le gouvernement central à imposer la President's Rule, entraînant dissolution
de l'Assemblée et nouvelles élections. Aux élections de 1960, les nâyar ont transféré
une partie de leur allégeance politique aux Praja socialistes (PSP) et le Congrès
qui a obtenu 63 sièges (contre 29 communistes) a formé un gouvernement de coalition
avec le PSP (20 sièges) (La Ligue musulmane, représentant une active minorité de

musulmans, dont les fameux moplah, a remporté de son côté 11 sièges.) Mais le PSP.
devait se retirer de la coalition en octobre 1962 et un nouveau ministère congressiste,

formé avec le soutien de quelques indépendants, est arrivé à se maintenir, à

travers maintes vicissitudes, jusqu'en septembre 1964, où il fut mis en minorité,
la President's Rule devant être imposée à nouveau. De nouvelles élections ont eu
lieu en mars 1965, le Congrès s'étant scindé en deux avec la création d'un parti
dissident, le Kerala Congress soutenu par une partie des nâyar et les chrétiens, les

communistes étant eux aussi divisés en aile gauche (« Marxiste-Léniniste »

prochinoise) et en aile droite (pro-soviétique). Les communistes de l'aile gauche, avec
l'appui des izhavan, ont remporté un grand succès en enlevant 40 sièges (sur 133)
avec 1.258.000 voix, alors que le Congrès avec 2.126.000 voix n'en obtenait que 36

et le Kerala Congress 23 avec 791.000 voix. Les socialistes «unifiés» (Samyukta
Socialists), regroupant une partie des nâyar, n'ont plus que 13 sièges avec 498.000
voix et la Ligue musulmane 6 avec 239.000. Les communistes de l'aile droite, avec
seulement 3 sièges malgré 513.000 voix, ont été quasiment éliminés. Ces chiffres
montrent une fois de plus combien il est facile de perdre des élections, tout en obtenant

beaucoup de votes, si on ne les a pas préparées avec suffisamment de soin en
s'appuyant sur les castes ou les factions de celles-ci. Avec une Assemblée législative
aussi divisée, aucun ministère n'a pu être formé et la President's Rule a dû être
maintenue, des troubles graves, liés à la situation alimentaire, ayant marqué tout
le début de l'année 1966, jusqu'aux élections générales de février 1967. Celles-ci ont
opéré un important retournement de la situation politique : une coalition dirigée par
les communistes pro-chinois a remporté 117 sièges sur un total de 133 à l'Assemblée
législative (communistes « marxistes » pro-chinois 52 avec 23,5 % des voix; communistes

pro-soviétiques 19 avec 8,5 %; Samyukta Socialist Party 19 avec 8,4 %; Ligue
musulmane 14 avec 6,7%; Revolutionary Socialist Party 6 avec 2,7%; Karshada
Thozhilali Party et Kerala Socialist Party 2 et 1 avec 1,1 % et 0,5 % des voix) en
éliminant presque complètement le Congrès qui n'a plus que 9 sièges bien qu'il ait
recueilli 35,4 % des votes, et le Kerala Congress réduit à 5 sièges obtenus avec 7,6 %
des votes. Un ministère communiste a été à nouveau constitué, à la tête duquel se

trouve M. E. M. S. Namboodiripad, leader de l'aile gauche pro-chinoise du PCI.
On pourrait multiplier les exemples du rôle des castes ou des conflits de castes

dans la politique d'un certain nombre d'Etats: à Madras (tamoul), importance
du mouvement anti-brahmane menant à la création du Justice Party; au Maïssour
(kannâra), opposition des okkaliga et des lingâyat (secte, mais assimilable elle aussi
à une caste), ces derniers représentant 20 % de ceux qui parlent kannâra, dominant
le Congrès local et considérant comme leur propriété le poste de premier ministre
de l'Etat; à Bombay, où une première tentative pour maintenir en 1957 un grand

36



Etat bilingue Marâthî-Gujrâtî a échoué à la suite d'émeutes sanglantes qui ont
imposé la division en deux Etats séparés en 1960; au Panjâb, où les sikh, menés par
le parti Akâlî Dal, après une agitation qui dure depuis 1920, ont obtenu la création,
au 1er novembre 1966, d'un Etat Panjabi, le reste du Panjâb devenant le Hariyana
de langue hindi. Il faut cependant faire remarquer que dans les très grands Etats
où il est parlé hindi que sont l'Uttar Pradesh (74 millions d'habitants en 1961) et
le Madhya Pradesh (32 millions), les castes dominantes sont trop nombreuses pour
que la vie politique soit dominée par l'influence de quelques castes et que le clivage
des partis corresponde à celui des castes. Chaque parti doit trouver sa clientèle dans

une multitude de castes. Mais on assiste à des regroupements significatifs, par
exemple au Madhya Pradesh où le Congrès prend appui, pour une part importante,

sur un soutien fidèle des Scheduled Castes (ex-intouchables, dont les chamâr)
et des Scheduled Tribes (disposant respectivement de 41 et 54 sièges réservés à
l'Assemblée législative, soit au total 95 sièges). Cela a permis au Congrès, en 1962, de

subir une honorable défaite en obtenant 142 sièges sur les 288 de l'Assemblée, alors

que l'opposition, qui l'a emporté, était partagée entre d'une part le soutien des

castes traditionnellement attachées aux anciens régimes princiers (comme nos kirâr
le sont aux Sindhia de Gwalior et à leurs anciens jagîrdârs) dont les voix sont allées

au Jan Sangh, de droite, (41 élus), à une partie des indépendants (39), au Swatan-
tra (2) et à divers petits partis (16) dont le Hindu Mahâsabhâ, d'extrême-droite, et
d'autre part une tendance « socialiste », minoritaire et du reste généralement peu
éloignée du Congrès, dont les voix ont été aux Praja socialistes (33) et aux socialistes

(13), un seul communiste étant élu. Le Congrès a réussi de justesse à former
un ministère en constituant une faible majorité avec quelques indépendants. Aux
dernières élections de février 1967, le Congrès s'est reconstitué une majorité absolue
à l'Assemblée législative en emportant 167 sièges sur un total de 296 avec 40,6 %
des voix. Le Jan Sangh a de son côté amélioré sa position avec 78 sièges et 28,3 %
des voix, ainsi que le Swatantra (7 sièges avec 2,5 % des votes). Les grands perdants
ont été les indépendants (20 sièges avec 12,8 % des voix) et surtout les praja socialistes

auxquels il ne reste plus que 9 sièges avec 4,7 % des voix. Les samyukta socialistes

conservent 10 sièges avec 5,3 % des voix. Comme précédemment, un seul

communiste a été élu, par 1,17 % des suffrages exprimés. Le cas le plus compliqué
et le plus trouble est certes celui de l'Uttar Pradesh où la vie politique est minée par
des querelles de factions luttant au sein même du parti du Congrès. Nous sommes
mal renseignés. Il y aurait une étude à faire pour rechercher si des castes ou des

groupes d'intérêt précis ne se trouvent pas derrière chacune de ces factions.
Toutes ces castes qui se sont mises, depuis quelques années, grâce au jeu de la

démocratie parlementaire, à jouer un rôle politique (indissociable d'un rôle
économique) si important, ne sont certes pas actuellement sur la voie du déclin mais
jouissent d'un pouvoir et d'une conscience d'elles-mêmes qu'elles n'ont encore
jamais connus.

37



IV. IMPACT DU DÉVELOPPEMENT ÉCONOMIQUE SUR LES CASTES
DEPUIS LA DOMINATION BRITANNIQUE

La consolidation de la pax britannica en Inde, au début du xixe siècle, en apportant

au pays une sécurité qu'il n'avait pas connue depuis plus d'un siècle et demi, a
favorisé des changements économiques dont l'impact sur toute la vie indienne, et
notamment sur les castes, a été considérable.

Pour mieux mesurer l'ampleur des changements survenus, examinons d'abord
quelle était la situation des castes dans l'Inde pré-britannique. A la fin de l'empire
moghol, le pays était morcelé en une série de petits Etats ou « petits royaumes »

et fiefs ou bénéfices (jâgîr) de type semi-féodal, gouvernés par des seigneurs ayant
une allégeance plus ou moins lâche envers un vice-roi ou envers l'Empereur. Ces
territoires vivaient en quasi autarcie sur eux-mêmes et n'avaient que peu de
relations avec les territoires voisins, ces relations étant le plus souvent d'hostilité et
de conquête mutuelle. Les communications étaient difficiles, faute de bonnes routes,
et devenaient impossibles à la mousson. Ces unités territoriales n'avaient rien de

commun avec les régions linguistiques et découpaient souvent en plusieurs tronçons

les zones d'influence des castes dominantes de la région. Par exemple, du temps,
de l'empire moghol, les kirâr se trouvaient pour un tiers dans la province d'Agra,
pour un tiers dans l'Etat de Narwâr (le district de Shivpuri s'appelait encore en 1921

district de Narwâr) avec un râjâ hindou vassal des musulmans et pour un tiers dans
la province musulmane du Malwâ. Ceci ne favorisait pas la prise de conscience
de leur unité et les rapports entre eux étaient difficiles d'un territoire à l'autre. Par
contre, à l'intérieur d'un même territoire, leurs relations avec les autres castes les

obligeaient à une certaine solidarité, ne serait-ce qu'économique, pour les échanges
mutuels de services. Le système des castes, en tant que système de relations, y voyait
son rôle fonctionnel pleinement développé (à tel point qu'on a pu se demander si le
système des castes pourrait survivre en dehors de ces petits royaumes). De même à
l'intérieur de chaque village, lorsque ceux-ci formaient des unités plus isolées, la
solidarité entre castes différentes jouait un rôle plus grand et elles avaient toutes le
sentiment d'appartenir à un même village comme on est embarqué sur le même
bateau. Les membres des castes dominantes, notamment lorsqu'ils étaient aussi

prêteurs, étant plus repliés dans leur village, avaient un sentiment plus vif de la
nécessité de maintenir ceux des castes qu'ils exploitaient dans des conditions de
rentabilité acceptable, ou ne serait-ce qu'en vie (ce qui comptait dans les conditions
difficiles de l'époque), et ceci sans pouvoir compter sur des sources de crédit
extérieures au village. D'où certaines concessions comme le non-remboursement au
prêteur des graines de semence empruntées en cas de récolte perdue. A ceci s'ajoutant
la rareté à l'époque de la main-d'œuvre agricole, les castes dominées jouissaient d'un
certain pouvoir de marchandage qui s'est trouvé automatiquement amoindri par le
développement ultérieur de la cohésion des castes dominantes sur une base régionale

(la réponse de chaque caste dominée a été d'essayer d'affirmer de la même
façon sa cohésion régionale, mais cela ne s'est réalisé qu'avec un certain retard

38



par rapport aux dominants, en fait guère avant l'indépendance). Non seulement les

moyens de communication étaient quasi inexistants, mais les brigands et les armées
en campagne étaient un danger permanent pour ceux qui sortaient de leur village.
Ceci a laissé des traces profondes: encore aujourd'hui on ne sort pas volontiers du
village à la nuit tombée. La création, au milieu de xvme siècle, de l'Etat marathe de

Gwalior apporta une première unification politique du territoire kirâr, mais celui-ci
restait divisé entre plusieurs jâgîr sous tutelle marathe.

Avec l'établissement de la pax britannica, la sécurité revint et surtout les routes
et les chemins de fer connurent un remarquable développement. On pouvait facilement

rendre visite aux gens de sa caste relativement éloignés et nouer avec eux des

liens de mariage qui ne s'étaient jamais étendus si loin. Les castes jâti reprirent
conscience de leur unité. Les moyens de correspondance (postes) et d'imprimerie permirent
de conserver les contacts: on assista à une floraison de périodiques d'informations
distribués à l'intérieur de chaque caste. Le développement, dans les années 1900-1920,
sur le mode charitable, d'hôpitaux, de dispensaires, d'écoles, de coopératives
d'entraide poussa chaque caste à avoir ses organisations propres financées collectivement
par ses membres.

Enfin, et surtout, la naissance du capitalisme indien moderne s'est faite essentiellement

sur la base de certaines castes. Cela se comprend du reste facilement: dans

un pays aussi désorganisé sur le plan financier et où l'épargne individuelle était
insignifiante, la caste, collectivité fondée à la fois sur la confiance et sur la contrainte,
permettait seule de mobiliser des capitaux importants. Le capitalisme juif en Europe
a joui en partie des mêmes avantages. Les castes qui ont fait démarrer le grand
capitalisme indien sont essentiellement au nombre de trois : les marwârî, les jain 1 et les

parsî. Leurs investissements ont connu un extraordinaire développement cumulatif
et la puissance de ces trois castes est devenue telle qu'elles dominent la grande majorité

des groupes industriels (probablement plus de 80 %)2 et financiers de l'Inde dont
un des caractères est justement de tendre à « l'universalisme et à la monopolisation »,
selon l'expression de M. Bettelheim. On a là un exemple saisissant de la façon dont
certaines castes ont su tirer profit du développement économique et financier pour
consolider spectaculairement leurs positions. Elles en font d'ailleurs profiter leurs
membres qui se partagent les postes de direction, voire même les simples postes
d'employés, en étant généralement favorisés dans les entreprises de la caste.

1 Les jain, tout en étant, nous l'avons vu, d'une religion distincte de l'hindouisme, sont en
pratique intégrés dans le système des castes en tant que jainî baniyâ assimilés aux autres vaishya.

2 Sur un capital investi total d'environ 12 milliards de Rs. en 1958, on estime que les parsî
(Tata, Sasoon, Godrej) contrôlent complètement 3 milliards et partiellement 1 milliard; les marwârî
(Birla, jaggilal kamlapat — groupe singhania —, goenka, mody) 2,9 milliards et les jain (Dalmia,
jain, mahindra, mafatlal, walchand) plus de 2 milliards, c'est-à-dire pour ces trois castes 9 milliards
en tout sans compter leurs influences multiples dans d'autres groupes, ce qui étend encore leur
pouvoir financier. On pourra compléter et détailler ces indications, muni de la première « clé »
sommaire qu'elles nous fournissent sur la façon dont les grands noms de l'industrie et de la finance
se regroupent sous ces trois castes, en se reportant à l'excellente analyse que fait M. Bettelheim
(L'Inde indépendante, Armand Colin, Paris, 1962: p. 103-105) de l'universalisme et de la
concentration du capital indien, avec le détail des activités des grands groupes.

39



Le développement des circuits commerciaux et de la circulation des marchandises,
d'un autre côté, a profité presque exclusivement aux différentes castes de marchands
baniyâ des villes, marchés et centres de commercialisation et de transports. Par exemple,

le parc de camions de Shivpuri, étape et plaque tournante sur la route Agra-
Bombay, est passé d'environ une douzaine en 1956 à plus de 200 camions (pour la
plupart ultra-modernes: Tata-Mercedes ou Leyland) en 1964 et il est entre les mains
de jains, de baniyas et de quelques sikhs (réfugiés) de la ville.

Quant à l'accroissement de la circulation monétaire, il est en progression constante

depuis le début du siècle et encore accéléré par la planification actuelle, avec un
considérable développement de crédit rural1 qui repose encore en grande partie sur
le prêteur traditionnel. Celui-ci a été le grand bénéficiaire de cette expansion récente
du crédit rural. Il faut souligner que le prêteur rural appartient souvent à la caste

dominante, parce qu'elle est généralement la seule à disposer au départ de capital
(cela rend ses moyens de pression sur ses emprunteurs encore plus efficaces, car il
peut retirer aux paysans insolvables les terres qu'il leur fait cultiver ou ne plus leur
faire de prêts en graines de semence, ce qui porte atteinte à leurs moyens d'existence
mêmes). Ici encore, et dans un domaine extrêmement actif en raison des liens entre
prêteurs urbains et ruraux et du drainage vers les campagnes d'une partie importante
des capitaux urbains (notamment de l'accumulation des capitaux industriels —
processus très bien décrit par M. Bettelheim, ibid. p. 113-115), les profits servent, d'une
façon qui croît en même temps que la prospérité, à consolider le pouvoir financier
de castes bien déterminées.

De plus, la réforme agraire, telle qu'elle a été conçue, a eu en partie pour résultat
de consolider la possession de jure des terres par les castes dominantes locales, en
supprimant dans certains cas les intermédiaires « féodaux » qui leur étaient surimposés.

Par exemple les jâgirdâr marathes en pays kirâr ont été déchus de leurs droits
agraires et la terre est passée, de plein droit, à leurs « occupants » kirâr.

CONCLUSION

Ainsi, on aboutit toujours, en examinant les phénomènes de développement à

des réflexions parallèles en termes de castes. Le développement économique, en
Inde, aurait ainsi tendance à consolider la caste comme en Occident il consolide la
classe. Cependant le problème se complique, en Inde, du fait qu'on y trouve côte à côte
les castes et les classes sociales. Il est très important d'essayer de délimiter leurs domaines
respectifs, bien qu'on se trouve ici dans une question extrêmement délicate pour
laquelle nous manquons encore de recherches précises. Il ne suffit pas de dire, comme

1 Dont les conséquences ne laissent pas d'ailleurs d'être inquiétantes si l'on considère que cela
a encouragé pour une part la tendance des paysans indiens à vivre au-dessus de leurs moyens : selon
la Second Agricultural Labour Inquiry, menée en 1956-57, le revenu moyen des 28.560 familles
d'ouvriers agricoles étudiées dans 3.600 villages était de 437 Rs. par an, alors que leurs dépenses
moyennes étaient de 617 Rs. Le volume total de leurs dettes est passé de 800 millions de Rs en
1950-51 à 1.430 millions de Rs en 1956-57 (cf. India 1965, Publication Division, Govt of India, Delhi,
1965: p. 231-233).

40



le fait M. Bettelheim dans le remarquable ouvrage que nous avons déjà cité (p. 135),

que la stratification des classes sociales s'est « superposée » à la stratification des

castes: en effet l'une exclut plus ou moins l'autre sur le plan de la conscience que
l'on peut en avoir parce qu'elles sont fondées sur des valeurs radicalement opposées
(individu, liberté de mouvement et ouverture pour la classe; groupe, non-liberté et
recrutement par naissance pour la caste). Il y a deux aspects dans la façon dont nous
pouvons saisir et délimiter les classes sociales: 1. la méthode statistique, consistant à

répartir les individus d'une société donnée en classes selon leurs revenus, ce qui est

toujours faisable étant donné le caractère abstrait d'une telle opération (et malgré ses

approximations souvent contestables) ; 2. la constatation qu'il existe dans tel groupe
une conscience de classe. La classe ne s'accompagne pas toujours et forcément de

conscience de classe, mais il faut poser clairement que ce serait, en ce qui concerne
l'Inde, une erreur que de considérer comme des classes ayant une conscience de classe

celle que détermine l'économiste à partir des catégories de revenus. Cela n'est vrai
(peut-être même plus partiellement qu'on ne l'imagine) que pour une toute petite
minorité correspondant en gros à ceux qui sont occidentalisés (2 % de la population)
chez lesquels la conscience de classe tend en effet à se substituer à la conscience de

caste. Nous avons vu qu'ils représentent d'une part les catégories supérieures de

revenus et qu'ils sont d'autre part généralement recrutés dans les hautes castes.

Donc, déjà à ce niveau où nous pouvons affirmer qu'il y a classe parce qu'il y a aussi

conscience de classe, nous nous trouvons en accord avec la constatation faite par
M. Bettelheim {ibid., p. 135) que, tout compte fait, en Inde, la hiérarchie concrète
des revenus est actuellement assez voisine de celle, traditionnelle des castes. Or, il
n'en est pas autrement, non plus, à l'autre bout de la hiérarchie des classes, au niveau
du prolétariat qui se recrute, à l'inverse, généralement dans les basses castes. Mais,
dans ce dernier cas, on peut se demander s'il se produira un développement rapide
d'une conscience de classe : le prolétariat ouvrier citadin, où elle existe à un certain
degré, encouragée par le syndicalisme, l'unité des revendications et du genre de vie,
est, nous l'avons vu, très réduit en nombre et ses attaches avec le milieu rural freinent
une telle prise de conscience; quant au prolétariat rural, ou bien il reste pris dans un
système de dépendance où il voit une protection et une intégration encore vitales pour
lui, ou bien il rêve de sanskritisation, ce qui va en sens contraire et tend à renforcer
sa conscience de caste et non celle de classe. Enfin, nous avons entre ces deux extrêmes
la masse des « classes moyennes » 1 pour lesquelles prévaut la sanskritisation,
l'occidentalisation ne commençant à exercer un certain attrait que pour la minorité de

ceux qui sont déjà passés par la sanskritisation. Là non plus on ne va guère vers la
conscience de classe.

1 II faut prendre garde que « Middle Class », en Inde, désigne souvent une catégorie sociale
assez différente de celle que nous entendons ici, en désignant plutôt ceux, beaucoup moins nombreux,
qui se situent dans les couches citadines à revenu moyen où se recrutent notamment la plupart
des candidats à l'occidentalisation.

41



La conscience de classe est donc, somme toute, rare en Inde, bien qu'elle tende
à se développer de pair avec l'occidentalisation et en accusant, comme elle, une
progression constante. Les progrès de la conscience de classe ne semblent pas cependant
capables de rivaliser, dans la conjoncture actuelle, avec les progrès plus étendus et
plus rapides de la conscience de caste. Une brève analyse chiffrée peut nous en
convaincre : il n'est guère possible d'estimer à plus d'un demi-million le nombre de ceux
qui ont actuellement une chance de passer chaque année de la conscience de caste à
la conscience de classe, notamment dans le cadre de l'occidentalisation grâce aux
efforts accrus de l'éducation supérieure 1. Or, il y a une génération, entre 1941 et
1951, la population de l'Inde s'accroissait annuellement en moyenne de 4,5
millions et il naissait par an environ 14 millions d'enfants dont quelque 10 millions, en
tenant compte de la mortalité, arrivent à présent chaque année à l'âge adulte 2.

Selon ce calcul très schématique, seulement un sur vingt de ceux qui arrivent en ce
moment à l'âge adulte se voit donc donner une chance d'accéder à la conscience
de classe. Aujourd'hui, l'accroissement annuel moyen de la population a passé à

environ 12 millions et le nombre annuel des naissances doit se situer à environ
20 millions, avec un taux de survie plus élevé qu'à la génération précédente. Les
chances offertes par l'éducation et l'occidentalisation pourront difficilement croître
à ce rythme, si bien qu'on assistera vraisemblablement à un recul croissant du nombre
relatif de ceux gagnés par la conscience de classe par rapport aux autres, dont un
bon nombre sera par contre touché par la sanskritisation qui renforcera leur
conscience de caste.

Ce qu'on peut justement se demander, pour essayer d'expliquer la progression
peu rapide, dans le contexte moderne, de la conscience de classe en face de la
conscience de caste, c'est si les castes n'ont pas su procéder à une transformation d'elles-
mêmes, suffisamment dynamique en s'intégrant à la vie économique et politique de

l'Inde actuelle, pour jouer un rôle qui revient habituellement aux classes sociales, en
permettant notamment une certaine mobilité sociale. Certes, avec la sanskritisation,
on a affaire à une mobilité sociale bien différente de celle que nous connaissons en
Occident: elle se fait par groupe, non par individu, et ces groupes (les castes en sont
un exemple) restent clos, ne recrutent que par naissance, au contraire de la classe
sociale qui a pour caractère essentiel d'être ouverte. Mais cette forme de mobilité est
probablement mieux adaptée aux conditions et à la mentalité indienne.

1 En 1962-63, le nombre total d'étudiants dans l'éducation supérieure, y compris l'enseignement

technique et la recherche, était de 1.150.800. C'est calculer largement que d'estimer que la
moitié à peine de ces étudiants échappent chaque année à l'emprise de la caste à la fin de leurs études.
Il faut en effet ajouter à ce chiffre ceux qui sont déjà occidentalisés, dont la proportion est importante

dans l'enseignement supérieur.
2 II s'agit d'une estimation minimale ainsi qu'on peut s'en rendre compte en considérant le

fait que le corps électoral de l'Union indienne s'est accru de 35 millions entre 1962 et 1967, passant
de 216 à 251 millions, ce qui indique un accroissement annuel des adultes de 7 millions malgré les
décès d'adultes qu'on ne peut guère évaluer à moins de 4 millions par an (le total des décès pour
l'ensemble de la population se situe entre 8 et 10 millions selon qu'on estime le taux de mortalité
à 16 ou à 20°/oo, taux considérés comme faibles).

42



Il s'est dégagé de notre étude que les castes sont précisément en train de nous
présenter un visage renouvelé et plus dynamique, tout en gardant certains de leurs
caractères essentiels. Loin d'être en voie de disparaître, elles n'ont fait que se renforcer

avec le développement économique et elles ont manifesté leur renforcement d'une
façon particulièrement sensible sur le plan politique depuis l'indépendance. M.
Bettelheim {ibid., p. 137) arrive à une conclusion qui semble peu éloignée de la nôtre
lorsqu'il écrit: « En s'organisant de la sorte pour défendre des revendications
économiques ou politiques, les membres d'une caste (ou d'un groupe de caste) ou d'une
communauté manifestent et renforcent leur « conscience » de caste (ou de communauté)

mais dans des conditions profondément renouvelées par rapport aux conditions

traditionnelles ». Et cependant le même auteur {ibid., p. 140) estime également
que « si les conditions générales d'un développement économique rapide venaient
à être créées, le système des castes, ou ce qui pourrait encore en subsister, ne manquerait

pas de jouer un rôle de frein. Aussi rien ne doit être négligé pour accélérer la
disparition de ce système et des comportements qu'il conditionne ». Il n'y a pas de doute

que certains aspects des castes constituent un frein au développement, en même

temps qu'un boulet politique majeur, notamment par l'idéologie conservatrice qu'elle
tend à maintenir. Par exemple, si une réforme agraire vraiment radicale, donnant
la terre à celui qui la cultive (encore qu'on puisse se demander si elle serait réalisable)
n'a pu être envisagée, c'est clairement à cause de la puissance des diverses castes
dominantes régionales qui ont profité des premiers trains de réformes mais bloquent
tout nouveau projet. Je suis pourtant persuadé que ce n'est pas une attitude réaliste

que de prêcher la disparition des castes en Inde comme une des conditions du
développement. D'abord parce que les castes, au lieu d'avoir concrètement tendance à

s'affaiblir, font preuve d'un grand dynamisme d'adaptation aux conditions
modernes et que les batailles qu'on livre contre elle risquent de devenir purement
verbales — d'où, par exemple, la contradiction dans la politique actuelle du gouvernement

indien qui, d'un côté a supprimé les castes dans la constitution et de l'autre
doit reconnaître aux intouchables des privilèges politiques et administratifs,
indispensables pour leur permettre d'émerger, mais qui ont pour conséquence immédiate
de consolider leur conscience de caste, ne serait-ce que dans la course à la reconnaissance

du statut d'ex-intouchable pour jouir d'avantages. Ensuite parce que, même
au prix de certaines difficultés inhérentes à cette réalité, qu'il est impossible de
supprimer d'un trait de plume, il est important, et il est du reste inévitable, que l'Inde se

développe selon ses structures propres. Il n'y a actuellement en Inde aucune force
à l'œuvre pour réaliser une révolution sociale, aussi désirable soit-elle. Le gandhisme,
qui en contenait quelques germes, bien que de tendance passablement réactionnaire,
fait à présent partie de l'Histoire et on lui rend des hommages répétés en tant que tel.

Une évolution sociologique ne se force pas facilement dans une direction donnée,
les Chinois s'en rendent peut-être compte actuellement mieux que quiconque. D'autant

plus qu'en Inde une évolution très vivante est en train de se produire sous nos

yeux, même si ce n'est pas celle que nous souhaiterions. On peut cependant tenter
de l'infléchir par le moyen de la planification de l'économie et de l'enseignement, en

43



essayant par exemple d'accélérer au maximum le processus d'occidentalisation, qui
a du reste sa vigueur propre et a déjà pris racine depuis plusieurs générations, afin
d'essayer de lui faire regagner le terrain qu'il est en train de perdre par rapport à la
sanskritisation *. Mais même une progression plus rapide des classes sociales et de

la conscience de classe n'empêchera pas que le développement économique et la vie

politique devront continuer à prendre appui sur une double base: la caste et la classe,

la caste restant encore probablement pour longtemps de beaucoup la plus importante.

Cela veut dire que le développement économique va, en Inde, rester associé

pour une grande part à la caste de la même façon qu'il est, en Europe, associé à la
classe sociale. Faire en Inde une société sans castes ne serait pas plus réaliste qu'il
ne l'a été de vouloir faire en Union soviétique une société sans classes, tentative
vouée à l'échec en raison même du développement économique.

1 M. Bettelheim fait observer: « Il ne faudrait pas conclure... que le système des castes est
responsable de la stagnation de l'économie indienne. Sans nier les conséquences économiques négatives

du système, il semble qu'il serait bien plus vrai de dire que c'est la stagnation de l'économie
indienne qui est responsable du maintien du système des castes » (ibid., p. 140). Nous ne sommes
pas d'accord en ce qui concerne la stagnation, mais nous souscrivons à cette idée dans la mesure où
elle signifie que ce sont effectivement les progrès de l'économie et de la planification qui sont les plus
sûrs moyens de développer des structures sociales modernes capables d'affaiblir progressivement
les castes dans leurs aspects négatifs.

VOLKART
BROTHERS

SINCE 1851

WINTERTHUR
AND INDIA

44


	Les castes dans l'Inde moderne, leur place dans la vie politique et économique

