Zeitschrift: Revue économique et sociale : bulletin de la Société d'Etudes
Economiques et Sociales

Herausgeber: Société d’Etudes Economiques et Sociales

Band: 21 (1963)

Heft: [1]: La Suisse, 'URSS et I'Europe orientale

Artikel: Fondements philosophiques du marxisme-léninisme
Autor: Bochenski, R.-P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135619

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135619
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Fondements philosophiques du marxisme-léninisme

R.-P. BOCHENSKI
professenr a I’ Université de Fribourg

Le marxisme-léninisme qui est la «théorie générale du Parti communiste», se
divise, selon Lénine — distinction reprise par tous les communistes orthodoxes — en
trois parties: philosophie, économie politique et «socialisme scientifique» appelé
récemment aussi « science politique ». La premiete, la philosophie, forme le fondement
de I’ensemble; elle fournit en outre a toutes les sciences les lois les plus générales et les
grands principes de la méthode. Elle se compose elle-méme de deux sections: le maté-
rialisme dialectique et le matérialisme historique. Ce dernier est dérivé du matérialisme
dialectique par I'application des principes généraux aux phénomeénes historiques et
sociaux. Le matérialisme dialectique forme « la vue du monde (wirovogzrenie) du Patti ».

Quand on parle de cette philosophie, il faut éviter deux malentendus:

1. La confusion entre les formes mouvantes (« dialectiques») que prend la lutte
du Parti pour la conquéte du monde et des changements, voire avec un oubli
de sa philosophie de base. Le Parti communiste a été fondé, existe et agit exclusi-
vement afin d’imposer 4 ’humanité tout entiére une cettaine philosophie et de fagon-
ner le monde selon ses principes; il a toujours été et il reste « une philosophie en
action ». Il ne faut pas confondre non plus Pembourgeoisement, souvent visible
dans le monde communiste, avec une déchéance de la philosophie.

2. 11 est nécessaire de distinguer dans les doctrines communistes trois genres de
facteurs que j’appelle «le dogme fondamental », «la superstructure spéculative »
et «les doctrines marginales ». Tandis que ces dernieres sont aujourd’hui prati-
quement libres en Union soviétique et que la superstructure spéculative est un
champ de lutte entre des interprétations différentes (surtout aristotéliciennes,
hégéliennes et, derniérement, aussi positivistes), le dogme fondamental reste
relativement immuable. Il forme le véritable noyau de la philosophie communiste.
C’est ce dogme que nous allons exposer schématiquement ici.

Un mot sur les sources du systéme. S’il doit beaucoup a Karl Marx dans sa partie
sociale (le matérialisme historique), le fondateur du socialisme moderne n’y est que
pour peu de chose, quand il s’agit de la philosophie générale, de I’épistémologie, de I’'onto-
logie et, en grande partie, aussi de 'anthropologie. Les ¢léments principaux du maté-
rialisme dialectique se trouvent pour la premiere fois chez Engels qui reste la source
principale de la philosophie communiste. Mais les doctrines d’Engels ont subi une

17



transformation chez le penseur original que fut Lénine, I'autre grand « classique ».
C’est lui, en somme, qui commande la philosophie communiste contemporaine. On
peut dire sans exagération que le communisme philosophique est un 1éninisme. Certes,
ce léninisme a subi certaines modifications — en particulier grice aux interventions
libératrices de Staline en 1947 et 1950 — mais il semble qu’il s’agissait la et qu’il s’agit
encore aujourd’hui plutét d’une épuration et d’une continuation dans la ligne 1éniniste
que de changements profonds.

C’est pourquoi il est assez absurde d’appeler cette philosophie « marxiste ». Ce
terme devrait du reste étre évité, car il comporte trop d’ambiguité. Si ’on veut employer
le nom de Marx, il faudrait toujours dire « marxisme-léninisme » ou « marxisme sovié-
tique », mais il serait préférable de parler de léninisme ou de philosophie communiste
contemporaine.

J’aimerais encore ajouter que je n’ai pu découvtrir, en philosophie, de « stalinisme ».
Staline avait publié et imposé a tout le monde un résumé, superficiel mais fidéle, du
léninisme; ensuite il a opéré — lui et non pas M. Khrouchtchev — une libéralisation,
en particulier par ses déclarations sur la linguistique. Actuellement, un grand effort de
rationalisation se poursuit dans un esprit que Lénine n’aurait probablement pas renié.

Si nous cherchons au-deld de Marx, nous trouverons au moins deux sources
importantes: d’une part, ’hégélianisme; d’autre part, ce qu’on appelle « matérialisme
scientiste ». Ce dernier comporte les théses fondamentales des Lumitres et, en plus,
des rudiments d’une vue aristotélicienne de la réalité. Mais cette vue est formulée chez
les matérialistes d’une maniére si naive et schématique que les penseurs communistes
d’aujourd’hui semblent étre de plus en plus attirés soit par l’aristotélisme classique,
soit par des formes différentes du positivisme.

Epistémologie

Je pense qu’il est convenable de commencer par les doctrines épistémologiques,
bien que, pour les communistes eux-mémes, elles soient dérivées de leur ontologie.
Je les nomme d’abord, parce qu’elles me semblent non seulement caractériser la pensée
communiste d’une maniére trés profonde, mais encore former une des bases de leur vue
de la réalité. Je nommerai trois theses épistémologiques: I’absolutisme, le réalisme et
le rationalisme empiriste.

L’absolutisme

Contrairement a ce qu’on pourrait penser en lisant certaines déclarations sur la
dialectique, la philosophie communiste proclame avec une vigueur notable qu’il existe
des vérités absolues, que 'homme est capable de les connaitre et, ce qui est plus, que
de telles vérités ont été saisies dans toutes les sciences. Une vérité absolue est définie
comme vérité qui ne sera jamais réfutée par le progres des sciences. Certes, ’homme ne
connait pas toute la vérité et méme la ou il connalt des vérités absolues, il ne les connait
que partiellement — le progrés est infini 2 cet égard — cependant, il est capable de

18



connaitre des vérités absolues et il les connait de fait, en particulier sous la forme des
lois du « diamat ». ‘T'out scepticisme, tout relativisme est condamné comme « idéalisme »
ou « machisme ».

Réalisme

La vérité est définie comme reflet de la réalité dans la conscience humaine; et cette
réalité préexiste a la connaissance — & toute connaissance — elle est indépendante d’elle.
Les philosophes communistes vont, a cet égard, trés loin, ils défendent, par exemple,
le caractere de reflet de toute sensation qui, loin de créer son objet (par exemple les
couleurs), le réfléchit simplement. C’est donc un réalisme direct et extréme.

Rationalisme empiriste

Jemploie cette expression faute de mieux, parce que la philosophie communiste
se place ici entre le rationalisme et I’empirisme classiques. Elle soutient a la fois que
toute connaissance provient, en derniére analyse, des sens et que la raison est capable
d’aller au-dela des données sensibles pour saisit des essences. En plus, elle affirme le
caractére entierement rationnel et intelligible du réel.

En somme, nous avons ici une attitude radicalement, je dirais méme grossi¢rement,
aristotélicienne. I’hégélianisme est dépassé d’une part par le réalisme farouche, d’autre
patt par Pempirisme. L’ensemble prend, en plus, un caractére spécial grice au fait que
la vérité en question est non seulement Zszina — vérité théorique — mais pravda —
vérité salvifique et morale.

Ontologie

Celleci est, elle aussi, en grande partie aristotélicienne, mais comporte aussi des
éléments hégéliens.

La these fondamentale est peut-étre le réalisme ontologique, selon lequel I’idéal (idées
platoniciennes, etc.) est secondaire et dérivé par rapport au réel. C’est ce que les com-
munistes appellent « matérialisme », mais qui n’est qu’un anti-hégélianisme et un anti-
platonisme.

Une autre thése, commune cette fois 4 Aristote et Hegel, est celle du pluralisme
catégorial: la réalité n’est pas uniforme; elle comporte des niveaux qualitativement
différents d’étre —- telles la matiére brute, la vie, la conscience animale, la vie humaine —
séparés entre eux par des « bonds dialectiques ». C’est, si I’on veut, une vue radica-
lement opposée au darwinisme philosophique (par exemple celui de Spencer) selon
lequel les différences entre les étres seraient explicables par des configurations plus
ou moins évoluées de la méme matiere. Cette thése comporte, dans P’esprit de Hegel
une théorie ontologique de la révolution: le véritable progrés ne peut s’accomplir que
par des ruptures violentes, des « bonds » qui deviendront autant de révolutions sociales
sur le plan humain.

19



Troisiémement, nous avons affaire a une philosophie dynamiste. Elle 'est méme de
plusieurs maniéres. D’abord, elle proclame avec Hegel le caractére mouvant, essentiel-
lement instable de toute chose — cette mobilité va si loin qu’elle embrasse les lois et
les concepts eux-mémes. En deuxie¢me lieu, I'unité de ’étre et de Paction est affirmée:
par sa nature propre, I'étre est doué d’une tendance a ’épanouissement incessant.
Enfin, cette derniére thése trouve une application particuli¢re, due 2 Marx, dans la
doctrine de « 'unité dialectique et de théorie et de la pratique », selon laquelle chaque
jugement d’existence est nécessairement un jugement de valeur et la connaissance
indissolublement liée a4 'action dont elle proceéde et a laquelle elle aboutit de par sa
nature.

En quatrieme lieu, il y a la thése des contradictions. Malgré I'opposition des vieux
« diamatciki », les jeunes logiciens soviétiques ont su se débarrasser, a partir de 1958,
de la doctrine absurde selon laquelle il y aurait de véritables contradictions dans ’étre.
Ce qui reste, c’est Iaffirmation des oppositions polaires qui seraient le moteur de tout
mouvement,

Cette ontologie est encore déterministe au sens causal du mot. Le principe de causa-
lité est un principe d’étre. Il ne doit pas étre interprété a la maniére de Hume, comme
connexion nécessaire entre des phénomenes contigus et successifs dans le temps, mais
a la mani¢re d’Aristote et de Hegel, comme une véritable cause efficiente qui produit
son effet. Ce déterminisme n’exclut cependant, comme chez Aristote et saint Thomas
d’Aquin, ni la contingence, ni le libre arbitre qui, je crois, est affirmé en philosophie
soviétique.

Enfin, nous avons affaire a une philosophie substantialiste. Certes non pas a la maniére
de Locke, ou la substance est congue comme immuable, mais bien de nouveau a la
maniére d’Aristote. Le mouvement, les qualités et les relations ne sont concevables
que comme inhérents a un sujet ultime, dit « substance ».

Meétaphysique

La métaphysique communiste est trés proche de celle, bien connue, des matéria-
listes évolutionnistes du xrxe siecle.

Elle est d’abord immanentiste: il n’existe qu’une seule réalité, le monde matériel
avec ses composants spirituels dans ’homme — il n’y a rien en dehors de ce monde,
en particulier pas de Dieu. Remarquons que cette unicité du monde ne doit pas étre
confondue avec un monisme substantialiste, la pluralité des substances étant admise;
le monde n’est que leur ensemble. Mais il n’y a rien en dehors de ce monde.

Deuxiémement, le monde est congu comme z#fini dans le temps et dans ’espace,
et absolu: parce qu’il n’a pas de cause et parce qu’il posséde une « profondeur infinie »,
c’est-a-dire une capacité infinie d’émergence.

Cette émergence est la troisieme caractéristique du monde tel que le congoivent
les communistes. Contrairement a ce qu’on pourrait attendre de leur doctrine causale,
le monde (c’est-a-dire la matiére) est doué d’une capacité infinie de production de niveaux
différents de I’étre. Nous sommes ici trés pres de la vue de saint Augustin, pour lequel

20



Dieu avait créé une masse informe en la douant des « rationes seminales » qui la poussent
vers des états toujours supérieurs. Seulement ici, le monde est incréé et, ce qui est plus
important peut-étre, il n’y a dans le monde aucune tension téléologique: la nature ne
connait pas de fin. C’est pour avoir affirmé la finalité qu’Ernest Bloch fut condamné.
Cette finalité n’apparait que chez ’homme. La pensée soviétique récente a méme rejeté
toute idée de progrés dans le monde. Il se pourrait que les époques d’avancement
alternent avec des périodes de régression.

Cependant, si aveugle qu’elle soit, la matiére a produit la conscience dans ’homme.
Et depuis, Pesprit est actif, comme force réelle dans 'univers, selon ses lois propres,
en particulier selon la raison et les fins. I’homme devient le potteur unique de Iesprit
avec des tiches infinies qu’on peut entrevoir. L’athéisme matérialiste culmine ici dans
un prométhéisme exalté.

Anthropologie

L’anthropologie communiste est peut-étre la partie la moins comprise de cette
doctrine. Pour commencer, elle n’est pas matérialiste an sens conrant du mot. Juste le con-
traire. Il y a dans ’homme une conscience dite spirituelle, supérieure — qualitativement
supérieure — 2 la conscience animale. Cette conscience n’a aucune des caractéristiques
d’un corps. Il n’est donc pas tout 2 fait exact d’accuser les communistes de matérialisme,
bien qu’ils s’appellent eux-mémes ainsi. En réalité, ils sont beaucoup plus spiritualistes
que peut-étre la majorité des philosophes occidentaux.

Mais la doctrine centrale ici est celle de 'wnité de ’bhomme, qui est un seul étre —
encore une thése aristotélicienne. Il n’y a donc pas d’ime-substance dans ’homme.
L’esprit doit étre congu comme un ensemble de fonctions de la matiere.

Ses rapports a la matiere peuvent étre décrits de la maniére suivante:

— premiérement, esprit est temporellement postérieur 2 la matiére, aussi bien dans
Pindividu que dans le monde;

— deuxiemement, il se trouve en dépendance causale par rapport 4 la matiére qui le
cause par une sorte d’émergence;

— troisiémement, son contenu est totalement un reflet de la matiere.

C’est dans ces trois theses et en elles seulement que consiste le matérialisme com-
muniste. La troisitme des theses mentionnées est sujette a des discussions interminables
entre les philosophes soviétiques. Apres la perestrojka, la reconstruction pavlovienne
de 1950, la theése « dialectique » de L. S. Rubinstejn, selon laquelle il existerait un niveau
spirituel particulier, a été écartée. On dit maintenant qu’il 0’y a pas de distinction réelle
entre le processus nerveux et le processus psychique. Cependant, la psychologie reste
une science distincte: elle aurait pour objet le « contenu» des ptrocessus nerveux.
D’autre part, deux doctrines purement matérialistes de Pavlov, la réflexologie — tout
contenu conscient est un réflexe — et la théorie des signaux du second degré, ont été
imposées.

21



Comme on le voit, la situation est ici particulierement confuse. La lutte entre la
tendance « dialectique », hégélienne, et le matérialisme brut se poursuit: on est loin
de la clarté.

La situation est encore compliquée par une troisiéme thése selon laquelle la cons-
cience humaine serait d’origine sociale. 1’homme est devenu homme en travaillant et
ce travail a toujours été accompli en société. Cela a notamment obligé I’homme 2 parler
et la parole a produit la pensée. A cause de cela (et beaucoup moins sous l'influence
d’un hégélianisme ontologique qui est mis en question aujourd’hui par de nombreux
philosophes soviétiques), les communistes enseignent un sociologisme anthropologique:
I’homme n’existe que dans la société, par la société et pour la société.

Cependant, cela ne doit pas étre compris unilatéralement. La société elle-méme
dépend de I'homme et celui-ci reste, en elle, un individu « dialectiquement ». Si ’on
veut donner un sens intelligible 4 cette formule, il faudra dire que si ’homme ne devient
homme qu’en société, celle-ci, bien que jouissant d’une priorité, ne supprime pas tota-
lement l'individualité — au contraire, elle forme les conditions nécessaires de son
épanoulissement.

Nous avons déja remarqué que les communistes ne rejettent pas le libre arbitre.
Ils rejettent ’'indéterminisme, qui est une tout autre chose; et ils s’expliquent d’une
maniére extrémement confuse — mais il semble bien que la liberté de décision soit
préservée chez eux, a peu prés dans le sens thomiste de la possibilité d’agir ou de non-
agir, toutes les conditions de I’action étant données.

A ces traits s’en ajoute encore un autre, rarement formulé directement, mais fort
apparent dans 'ensemble de la doctrine et impliqué par le sociologisme: la #égation des
problémes existentiels. Ce qui frappe peut-étre plus que tout autre aspect de ’anthropo-
logie soviétique, c’est son caractére nettement rationaliste au sens du xIx® siécle, une
fin de non-recevoir opposée a toutes les questions de la destinée humaine et des situa-
tions limites. Il y a eu, récemment, chez V. P. Tugarinov et chez A. Schaff, des essais
timides de réintroduire cette problématique, mais il s’agit de choses tellement contraires
a Pesprit du systeme qu’elles doivent étre considérées comme des déviations. Tous
les problemes de ’homme setont résolus par le progreés de la société vers le communisme
mythique de I’avenir.

Philosophie de Phistoire

Le communisme est aujourd’hui une des rares doctrines qui comprennent une
véritable philosophie de I’histoire, c’est-a-dire une théorie générale du développement
de ’humanité élevée au rang d’une doctrine métaphysique. Celle-ci est essentiellement
marxienne, a cette différence prés qu’on la suppose fondée sur des principes « diama-
tiques » et que certaines théses de Marx ont pris ici un caractére beaucoup plus rigide
que chez lui.

Cette philosophie postule d’abord une immaturité radicale de I'homme présent qui
n’est pas encore sorti totalement de la période animale. Elle suppose, ensuite, implici-
tement, une poussée téléologique vers des états toujours supérieurs de la société humaine:

20



c’est donc une doctrine évolutionniste et optimiste. Ce qui est plus, on suppose que nous
sommes capables de connaitre les lois immuables et nécessaires de cette évolution —
que ces lois ont été formulées une fois pour toutes par Marx et Lénine.

D’autres theses viennent se greffer sur ces présuppositions de base. Ainsi, le moteur
dernier du progres est constitué par 'amélioration des instruments de la production
matérielle. L'histoite entiere de ’humanité est divisée schématiquement en cinq grandes
périodes — communisme primitif, période esclavagiste, féodalisme, capitalisme et
socialisme — chacune caractérisée par un type d’instruments de production. Les quatre
dernieres périodes sont dites étre portées par une classe. C'est cette classe qui, en lutte
avec les autres, opére la révolution, passage nécessaire entre une période et la suivante.
A chacune des classes dominantes — 4 ’exception de la derniére, le prolétariat —
s’oppose une classe des exploités. La relation entre ces deux classes typiques pour chaque
période est nécessairement celle d’une lutte sans merci. Par conséquent, depuis la venue
de lesclavagisme jusqu’a la victoire finale du prolétariat, le contenu de I’histoire est
celui de la /utte des classes. Aussi longtemps que celle-ci existe, la société ne possede et
ne peut pas posséder d’autre unité que celle fondée sur la lutte des classes.

Il s’ensuit que le prolétariat, qui, contrairement aux autres classes dominantes, ne
détient pas la propriété privée des moyens de production, opére pat sa révolution une
libération totale de tous les hommes du mal radical, celui de la propriété privée.

Enfin, 4 ces théses marxiennes s’ajoute une théorie que Marx aurait probablement
rejetée, celle du Parti «avant-garde et conscience du prolétariat» — doctrine aristocra-
tique due 4 Lénine, selon laquelle les ouvriers sont trop bornés pour pouvoir comprendre
leurs propres intéréts ; le Parti seul les connait. Par conséquent, le Parti seul est habilité
a diriger le cours de D’histoire. Il obtient dans la pensée communiste presque la place

de Dieu, ce qui n’est pas étonnant, puisqu’il incarne, pour ainsi dire, la conscience de
I’ Absolu.

Les valeurs ; la morale

A Dexception de certaines composantes des sciences — concession due a Staline
en 1950 — Pensemble de la conscience sociale, donc la philosophie, la science (en parti-
culier sociale) et tous les domaines des valeurs appartiennent a la superstructure et,
partant, sont toujours une affaire de classe. La classe trouve dans ces « formes de la
conscience sociale » sa maniére de se comprendre elle-méme, et ce qui plus est, une arme
dans sa lutte contre la classe exploitée. Il en résulte, premi¢rement, qu’il n’y a pas et ne
peut pas y avoir (dans une société ot il existe des classes « antagonistes ») de philosophie,
de morale, d’art, etc., simplement humains, mais que toutes ces formes de la conscience
sociale sont différentes selon les classes. Il y a donc, par exemple, un art prolétaire et un art
bourgeois. En deuxi¢me lieu, la théorie fait considérer tous ces domaines comme de purs
instruments de la lutte, c’est-a-dire, en fait, de la politique du Parti.

Ce principe s’applique, entte autres, aux valeurs morales. Il est nécessaire de faire
ici une distinction entre la morale proprement dite et ’éthique ou la métamorale com-
muniste. Cette derniére est purement relativiste: les valeurs surgissent de la lutte des
classes et changent avec leurs conditions. Par contre, la morale communiste n’est pas

23



purement relativiste. Elle enseigne bien que « bon et moral est ce qui sert a la destruc-
tion du vieux monde et 2 la construction du nouveau » (Lénine) — le méme acte, par
exemple le mensonge ou ’assassinat d’un innocent, sera donc bon ou mauvais selon les
cas. Mais la phrase citée montre que les communistes reconnaissent #we valeur absolue
et un impératif catégorique. Cet impératif peut étre formulé comme suit: « Tu agiras
de telle sorte que la victoire du communisme puisse étre accomplie le plus vite possible. »
Ce qui revient a dire, dans le cadre de cette pensée, que le progres de ’humanité, congu
comme aveénement du communisme, est une valeur morale absolue. Le communisme
préche non pas une morale relativiste, mais une worale moniste, dans laquelle — contrai-
rement par exemple a la morale chrétienne — il n’y a qu’une seule valeur absolue.

Cela explique les morales tellement opposées que les communistes préchent par-
fois en méme temps dans des pays différents.

Conclusion : Phumanisme communiste

Les éléments de la philosophie communiste que nous venons de présenter schéma-
tiquement nous permettent de décrire, en guise de conclusion, ce qu’on appelle « huma-
nisme communiste ». Si ’on met a part des fausses manceuvres, comme la glorification
du « capital le plus précieux » de Staline (lequel plagait ’homme dans le discours en
question exactement sur le méme plan que les machines), cet humanisme se réduit aux
affirmations suivantes:

L’homme est 1’étre supréme. Non seulement il est qualitativement distinct (par
un « bond ») des animaux, mais encore, il est le seul porteur de Pesprit dans le monde.
Cest un humanisme azhée par définition.

En tant que tel, ’homme est responsable du monde et de lui-méme. Il a comme
devoir de transformer la nature et I’humanité par un effort infini. Nous avons affaire
a un prométhéisme romantique.

S’il s’agit de la transformation de I'homme par ’homme, elle doit mener 4 la
victoire en lui du bien sur le mal. Peu de doctrines insistent si fortement sur la domination
du mal dans I'homme actuel. L’humanisme communiste ne consiste pas a admirer
béatement tout dans ’homme, mais 4 vouloir faire vaincre ’humain véritable en lui
sur I’animal, le bien sur le mal.

Maintenant, si I’on se demande quelle est la signification du terme homme dans ce
contexte, il apparait qu’il y a une grande différence entre le communisme et les autres
doctrines humanistes. Car, si le communisme fait appel 4 ’individu, ce qu’il considere
comme supréme n’est pas l'individu présent, mais I’humanité de l’avenir. Quant a
I’homme réel, individuel, d’aujourd’hui, il est considéré comme un pur moyen. Jugé
du point de vue de ’humanisme chrétien ou existentialiste, le communisme doit donc
étre considéré comme radicalement anti-humaniste.

Cet anti-humanisme est rendu encore plus apparent par le fait que, d’une part,
les problémes existentiels de ’homme sont déclarés vides de sens et que, d’autre part,
un caractére supérieur est attribué aux membres dirigeants du Parti qui eux seuls assu-
ment dans cette doctrine le réle de 'homme au sens plein du terme.

24



Note bibliographique

Les sources soviétiques doivent étre utilisées avant tout dans I’étude de la philosophie
communiste, patce que les publications des communistes occidentaux sont souvent viciées
par un effort d’adaptation 2 la mentalité locale. Parmi les sources soviétiques, les Osnovy Mark-
sistkoj filosofii (1€ éd., 1958) et les Osnovy marksizma-leninizma (17e éd., 1959) sont les plus repré-
sentatives de la pensée philosophique poststalinienne. Il faut y ajouter les (trés nombreuses)
publications coutantes, plus techniques (voir Bibliographie der sowjetischen Philosophie 1-111,
1959-1962, publiée dans la série « Sovietica » chez D, Reidel, Dotdrecht) — en particulier les
deux grandes revues philosophiques de Moscou: Voprosy Filosofii (1947 ss5.) et Filosofskie
Nanki (1958 ss.).

La littérature scientifique frangaise concernant ce sujet est pratiquement inexistante. Les
deux livres synthétiques allemands basés sur I’étude directe des textes originaux sont: G. A.
WETTER : Der dialektische Materialismus, Wien, 5¢ éd., 1961, et J. M. BocHENskI: Der sowjet-
russische dialektische Materialismus, Betrne, 3 éd., 1961. 1l existe une traduction anglaise des deux.
La seule revue spécialisée en philosophie communiste (soviétique et satellite) est celle de I'Ins-
titut de Fribourg: Studies in Soviet Thonght, éditée par D. Reidel Publishing Co. 2 Dordrecht
(Pays-Bas).

Quant aux développements plus técents il existe un nombre d’études, presque exclusive-
ment préparées a I'Institut de Fribourg et publiées dans la série « Sovietica » (D. Reidel, Dot-
drecht). Nous citons: TH. BLAKELEY : Soviet Scholasticism, 1961 ; J. Bocuenskr: Die dogmatischen
Grundlagen der sowjetischen Philosophie, 1959 ; N. Loskowicz: Das Widerspruchsprinzip in der
neueren sowjetischen Philosophie, 1959 ; Der Marxismus-Leninismus in der CSR, 1962; S. MULLER-
Markus: Einstein und die Sowjetphilosophie I, 1960. Voir aussi les études de moindre étendue
dans les Studies in Soviet Thought, Ost-Probleme (Bonn) et dans les autres revues soviétologiques.

Le domaine est infesté par un grand nombre de publications procommunistes et anti-
communistes sans valeur scientifique; ceux qui désitent connaitre les doctrines telles qu’elles
sont vraiment feront bien de se méfier des publications non recommandées par les spécialistes.

25






	Fondements philosophiques du marxisme-léninisme

