
Zeitschrift: Revue économique et sociale : bulletin de la Société d'Etudes
Economiques et Sociales

Herausgeber: Société d’Etudes Economiques et Sociales

Band: 21 (1963)

Heft: [1]: La Suisse, l'URSS et l'Europe orientale

Artikel: Fondements philosophiques du marxisme-léninisme

Autor: Bochenski, R.-P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135619

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135619
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Fondements philosophiques du marxisme-léninisme

R.-P. BOCHENSKI
professeur à l'Université de Fribourg

Le marxisme-léninisme qui est la «théorie générale du Parti communiste», se

divise, selon Lénine — distinction reprise par tous les communistes orthodoxes — en
trois parties : philosophie, économie politique et « socialisme scientifique » appelé
récemment aussi « science politique ». La première, la philosophie, forme le fondement
de l'ensemble ; elle fournit en outre à toutes les sciences les lois les plus générales et les

grands principes de la méthode. Elle se compose elle-même de deux sections : le
matérialisme dialectique et le matérialisme historique. Ce dernier est dérivé du matérialisme
dialectique par l'application des principes généraux aux phénomènes historiques et
sociaux. Le matérialisme dialectique forme « la vue du monde (mirovo^renié) du Parti ».

Quand on parle de cette philosophie, il faut éviter deux malentendus :

1. La confusion entre les formes mouvantes (« dialectiques ») que prend la lutte
du Parti pour la conquête du monde et des changements, voire avec un oubli
de sa philosophie de base. Le Parti communiste a été fondé, existe et agit exclusivement

afin d'imposer à l'humanité tout entière une certaine philosophie et de façonner

le monde selon ses principes ; il a toujours été et il reste « une philosophie en
action ». Il ne faut pas confondre non plus l'embourgeoisement, souvent visible
dans le monde communiste, avec une déchéance de la philosophie.

2. Il est nécessaire de distinguer dans les doctrines communistes trois genres de

facteurs que j'appelle «le dogme fondamental», «la superstructure spéculative»
et « les doctrines marginales ». Tandis que ces dernières sont aujourd'hui
pratiquement libres en Union soviétique et que la superstructure spéculative est un
champ de lutte entre des interprétations différentes (surtout aristotéliciennes,
hégéliennes et, dernièrement, aussi positivistes), le dogme fondamental reste
relativement immuable. Il forme le véritable noyau de la philosophie communiste.
C'est ce dogme que nous allons exposer schématiquement ici.

Un mot sur les sources du système. S'il doit beaucoup à Karl Marx dans sa partie
sociale (le matérialisme historique), le fondateur du socialisme moderne n'y est que
pour peu de chose, quand il s'agit de la philosophie générale, de l'epistemologie, de l'ontologie

et, en grande partie, aussi de l'anthropologie. Les éléments principaux du
matérialisme dialectique se trouvent pour la première fois chez Engels qui reste la source
principale de la philosophie communiste. Mais les doctrines d'Engels ont subi une

17



transformation chez le penseur original que fut Lénine, l'autre grand « classique ».
C'est lui, en somme, qui commande la philosophie communiste contemporaine. On
peut dire sans exagération que le communisme philosophique est un léninisme. Certes,

ce léninisme a subi certaines modifications — en particulier grâce aux interventions
libératrices de Staline en 1947 et 1950 — mais il semble qu'il s'agissait là et qu'il s'agit
encore aujourd'hui plutôt d'une épuration et d'une continuation dans la ligne léniniste

que de changements profonds.
C'est pourquoi il est assez absurde d'appeler cette philosophie « marxiste ». Ce

terme devrait du reste être évité, car il comporte trop d'ambiguïté. Si l'on veut employer
le nom de Marx, il faudrait toujours dire « marxisme-léninisme » ou « marxisme soviétique

», mais il serait préférable de parler de léninisme ou de philosophie communiste
contemporaine.

J'aimerais encore ajouter que je n'ai pu découvrir, en philosophie, de « stalinisme ».

Staline avait publié et imposé à tout le monde un résumé, superficiel mais fidèle, du
léninisme ; ensuite il a opéré — lui et non pas M. Khrouchtchev — une libéralisation,
en particulier par ses déclarations sur la linguistique. Actuellement, un grand effort de

rationalisation se poursuit dans un esprit que Lénine n'aurait probablement pas renié.
Si nous cherchons au-delà de Marx, nous trouverons au moins deux sources

importantes : d'une part, l'hégélianisme ; d'autre part, ce qu'on appelle « matérialisme
scientiste ». Ce dernier comporte les thèses fondamentales des Lumières et, en plus,
des rudiments d'une vue aristotélicienne de la réalité. Mais cette vue est formulée chez
les matérialistes d'une manière si naïve et schématique que les penseurs communistes

d'aujourd'hui semblent être de plus en plus attirés soit par l'aristotélisme classique,
soit par des formes différentes du positivisme.

Epistemologie

Je pense qu'il est convenable de commencer par les doctrines épistémologiques,
bien que, pour les communistes eux-mêmes, elles soient dérivées de leur ontologie.
Je les nomme d'abord, parce qu'elles me semblent non seulement caractériser la pensée
communiste d'une manière très profonde, mais encore former une des bases de leur vue
de la réalité. Je nommerai trois thèses épistémologiques: l'absolutisme, le réalisme et
le rationalisme empiriste.

L'absolutisme

Contrairement à ce qu'on pourrait penser en lisant certaines déclarations sur la
dialectique, la philosophie communiste proclame avec une vigueur notable qu'il existe
des vérités absolues, que l'homme est capable de les connaître et, ce qui est plus, que
de telles vérités ont été saisies dans toutes les sciences. Une vérité absolue est définie
comme vérité qui ne sera jamais réfutée par le progrès des sciences. Certes, l'homme ne
connaît pas toute la vérité et même là où il connaît des vérités absolues, il ne les connaît

que partiellement — le progrès est infini à cet égard — cependant, il est capable de

18



connaître des vérités absolues et il les connaît de fait, en particulier sous la forme des

lois du « diamat ». Tout scepticisme, tout relativisme est condamné comme « idéalisme »

ou « machisme ».

Réalisme

La vérité est définie comme reflet de la réalité dans la conscience humaine ; et cette
réalité préexiste à la connaissance — à toute connaissance — elle est indépendante d'elle.
Les philosophes communistes vont, à cet égard, très loin, ils défendent, par exemple,
le caractère de reflet de toute sensation qui, loin de créer son objet (par exemple les

couleurs), le réfléchit simplement. C'est donc un réalisme direct et extrême.

Rationalisme empiriste

J'emploie cette expression faute de mieux, parce que la philosophie communiste
se place ici entre le rationalisme et l'empirisme classiques. Elle soutient à la fois que
toute connaissance provient, en dernière analyse, des sens et que la raison est capable
d'aller au-delà des données sensibles pour saisir des essences. En plus, elle affirme le
caractère entièrement rationnel et intelligible du réel.

En somme, nous avons ici une attitude radicalement, je dirais même grossièrement,
aristotélicienne. L'hégélianisme est dépassé d'une part par le réalisme farouche, d'autre

part par l'empirisme. L'ensemble prend, en plus, un caractère spécial grâce au fait que
la vérité en question est non seulement istina — vérité théorique — mais pravda —
vérité salvifique et morale.

Ontologie

Celle-ci est, elle aussi, en grande partie aristotélicienne, mais comporte aussi des

éléments hégéliens.
La thèse fondamentale est peut-être le réalisme ontologique, selon lequel l'idéal (idées

platoniciennes, etc.) est secondaire et dérivé par rapport au réel. C'est ce que les
communistes appellent « matérialisme », mais qui n'est qu'un anti-hégélianisme et un
antiplatonisme.

Une autre thèse, commune cette fois à Aristote et Hegel, est celle du pluralisme
catégorial: la réalité n'est pas uniforme; elle comporte des niveaux qualitativement
différents d'être — telles la matière brute, la vie, la conscience animale, la vie humaine —
séparés entre eux par des « bonds dialectiques ». C'est, si l'on veut, une vue
radicalement opposée au darwinisme philosophique (par exemple celui de Spencer) selon

lequel les différences entre les êtres seraient explicables par des configurations plus
ou moins évoluées de la même matière. Cette thèse comporte, dans l'esprit de Hegel
une théorie ontologique de la révolution : le véritable progrès ne peut s'accomplir que
par des ruptures violentes, des « bonds » qui deviendront autant de révolutions sociales

sur le plan humain.

19



Troisièmement, nous avons affaire à une philosophie dynamiste. Elle l'est même de

plusieurs manières. D'abord, elle proclame avec Hegel le caractère mouvant, essentiellement

instable de toute chose — cette mobilité va si loin qu'elle embrasse les lois et
les concepts eux-mêmes. En deuxième lieu, l'unité de l'être et de l'action est affirmée :

par sa nature propre, l'être est doué d'une tendance à l'épanouissement incessant.

Enfin, cette dernière thèse trouve une application particulière, due à Marx, dans la
doctrine de « l'unité dialectique et de théorie et de la pratique », selon laquelle chaque
jugement d'existence est nécessairement un jugement de valeur et la connaissance
indissolublement liée à l'action dont elle procède et à laquelle elle aboutit de par sa

nature.
En quatrième lieu, il y a la thèse des contradictions. Malgré l'opposition des vieux

« diamatciki », les jeunes logiciens soviétiques ont su se débarrasser, à partir de 1958,
de la doctrine absurde selon laquelle il y aurait de véritables contradictions dans l'être.
Ce qui reste, c'est l'affirmation des oppositions polaires qui seraient le moteur de tout
mouvement.

Cette ontologie est encore déterministe au sens causal du mot. Le principe de causalité

est un principe d'être. Il ne doit pas être interprété à la manière de Hume, comme
connexion nécessaire entre des phénomènes contigus et successifs dans le temps, mais
à la manière d'Aristote et de Hegel, comme une véritable cause efficiente qui produit
son effet. Ce déterminisme n'exclut cependant, comme chez Aristote et saint Thomas

d'Aquin, ni la contingence, ni le libre arbitre qui, je crois, est affirmé en philosophie
soviétique.

Enfin, nous avons affaire à une philosophie substantialiste. Certes non pas à la manière
de Locke, où la substance est conçue comme immuable, mais bien de nouveau à la
manière d'Aristote. Le mouvement, les qualités et les relations ne sont concevables

que comme inhérents à un sujet ultime, dit « substance ».

Métaphysique

La métaphysique communiste est très proche de celle, bien connue, des matérialistes

évolutionnistes du xixe siècle.

Elle est d'abord immanentiste: il n'existe qu'une seule réalité, le monde matériel
avec ses composants spirituels dans l'homme — il n'y a rien en dehors de ce monde,
en particulier pas de Dieu. Remarquons que cette unicité du monde ne doit pas être
confondue avec un monisme substantialiste, la pluralité des substances étant admise;
le monde n'est que leur ensemble. Mais il n'y a rien en dehors de ce monde.

Deuxièmement, le monde est conçu comme infini dans le temps et dans l'espace,
et absolu : parce qu'il n'a pas de cause et parce qu'il possède une « profondeur infinie »,
c'est-à-dire une capacité infinie d'émergence.

Cette émergence est la troisième caractéristique du monde tel que le conçoivent
les communistes. Contrairement à ce qu'on pourrait attendre de leur doctrine causale,
le monde (c'est-à-dire la matière) est doué d'une capacité infinie de production de niveaux
différents de l'être. Nous sommes ici très près de la vue de saint Augustin, pour lequel

20



Dieu avait créé une masse informe en la douant des « rationes séminales » qui la poussent
vers des états toujours supérieurs. Seulement ici, le monde est incréé et, ce qui est plus
important peut-être, il n'y a dans le monde aucune tension téléologique : la nature ne
connaît pas de fin. C'est pour avoir affirmé la finalité qu'Ernest Bloch fut condamné.
Cette finalité n'apparaît que chez l'homme. La pensée soviétique récente a même rejeté
toute idée de progrès dans le monde. Il se pourrait que les époques d'avancement
alternent avec des périodes de régression.

Cependant, si aveugle qu'elle soit, la matière a produit la conscience dans l'homme.
Et depuis, l'esprit est actif, comme force réelle dans l'univers, selon ses lois propres,
en particulier selon la raison et les fins. L'homme devient le porteur unique de l'esprit
avec des tâches infinies qu'on peut entrevoir. L'athéisme matérialiste culmine ici dans

un prométhéisme exalté.

Anthropologie

L'anthropologie communiste est peut-être la partie la moins comprise de cette
doctrine. Pour commencer, elle n'est pas matérialiste au sens courant du mot. Juste le
contraire. Il y a dans l'homme une conscience dite spirituelle, supérieure — qualitativement
supérieure — à la conscience animale. Cette conscience n'a aucune des caractéristiques
d'un corps. Il n'est donc pas tout à fait exact d'accuser les communistes de matérialisme,
bien qu'ils s'appellent eux-mêmes ainsi. En réalité, ils sont beaucoup plus spiritualistes
que peut-être la majorité des philosophes occidentaux.

Mais la doctrine centrale ici est celle de l'unité de l'homme, qui est un seul être —
encore une thèse aristotélicienne. Il n'y a donc pas d'âme-substance dans l'homme.
L'esprit doit être conçu comme un ensemble de fonctions de la matière.

Ses rapports à la matière peuvent être décrits de la manière suivante :

— premièrement, l'esprit est temporellement postérieur à la matière, aussi bien dans

l'individu que dans le monde;

— deuxièmement, il se trouve en dépendance causale par rapport à la matière qui le

cause par une sorte d'émergence;

— troisièmement, son contenu est totalement un reflet de la matière.

C'est dans ces trois thèses et en elles seulement que consiste le matérialisme
communiste. La troisième des thèses mentionnées est sujette à des discussions interminables
entre les philosophes soviétiques. Après la perestrojka, la reconstruction pavlovienne
de 1950, la thèse « dialectique » de L. S. Rubinstejn, selon laquelle il existerait un niveau

spirituel particulier, a été écartée. On dit maintenant qu'il n'y a pas de distinction réelle

entre le processus nerveux et le processus psychique. Cependant, la psychologie reste

une science distincte: elle aurait pour objet le «contenu» des processus nerveux.
D'autre part, deux doctrines purement matérialistes de Pavlov, la réflexologie — tout
contenu conscient est un réflexe — et la théorie des signaux du second degré, ont été

imposées.

21



Comme on le voit, la situation est ici particulièrement confuse. La lutte entre la
tendance « dialectique », hégélienne, et le matérialisme brut se poursuit : on est loin
de la clarté.

La situation est encore compliquée par une troisième thèse selon laquelle la
conscience humaine serait d'origine sociale. L'homme est devenu homme en travaillant et
ce travail a toujours été accompli en société. Cela a notamment obligé l'homme à parler
et la parole a produit la pensée. A cause de cela (et beaucoup moins sous l'influence
d'un hégélianisme ontologique qui est mis en question aujourd'hui par de nombreux
philosophes soviétiques), les communistes enseignent un sociologisme anthropologique :

l'homme n'existe que dans la société, par la société et pour la société.

Cependant, cela ne doit pas être compris unilatéralement. La société elle-même

dépend de l'homme et celui-ci reste, en elle, un individu « dialectiquement ». Si l'on
veut donner un sens intelligible à cette formule, il faudra dire que si l'homme ne devient
homme qu'en société, celle-ci, bien que jouissant d'une priorité, ne supprime pas
totalement l'individualité — au contraire, elle forme les conditions nécessaires de son
épanouissement.

Nous avons déjà remarqué que les communistes ne rejettent pas le libre arbitre.
Ils rejettent l'indéterminisme, qui est une tout autre chose; et ils s'expliquent d'une
manière extrêmement confuse — mais il semble bien que la liberté de décision soit
préservée chez eux, à peu près dans le sens thomiste de la possibilité d'agir ou de non-
agir, toutes les conditions de l'action étant données.

A ces traits s'en ajoute encore un autre, rarement formulé directement, mais fort
apparent dans l'ensemble de la doctrine et impliqué par le sociologisme : la négation des

problèmes existentiels. Ce qui frappe peut-être plus que tout autre aspect de l'anthropologie

soviétique, c'est son caractère nettement rationaliste au sens du xixe siècle, une
fin de non-recevoir opposée à toutes les questions de la destinée humaine et des situations

limites. Il y a eu, récemment, chez V. P. Tugarinov et chez A. Schaff, des essais

timides de réintroduire cette problématique, mais il s'agit de choses tellement contraires
à l'esprit du système qu'elles doivent être considérées comme des déviations. Tous
les problèmes de l'homme seront résolus par le progrès de la société vers le communisme
mythique de l'avenir.

Philosophie de l'histoire

Le communisme est aujourd'hui une des rares doctrines qui comprennent une
véritable philosophie de l'histoire, c'est-à-dire une théorie générale du développement
de l'humanité élevée au rang d'une doctrine métaphysique. Celle-ci est essentiellement
marxienne, à cette différence près qu'on la suppose fondée sur des principes « diama-

tiques » et que certaines thèses de Marx ont pris ici un caractère beaucoup plus rigide
que chez lui.

Cette philosophie postule d'abord une immaturité radicale de l'homme présent qui
n'est pas encore sorti totalement de la période animale. Elle suppose, ensuite, implicitement,

une poussée téléologique vers des états toujours supérieurs de la société humaine :

22



c'est donc une doctrine evolutionniste et optimiste. Ce qui est plus, on suppose que nous
sommes capables de connaître les lois immuables et nécessaires de cette évolution —
que ces lois ont été formulées une fois pour toutes par Marx et Lénine.

D'autres thèses viennent se greffer sur ces présuppositions de base. Ainsi, le moteur
dernier du progrès est constitué par l'amélioration des instruments de la production
matérielle. L'histoire entière de l'humanité est divisée schématiquement en cinq grandes
périodes — communisme primitif, période esclavagiste, féodalisme, capitalisme et
socialisme — chacune caractérisée par un type d'instruments de production. Les quatre
dernières périodes sont dites être portées par une classe. C'est cette classe qui, en lutte
avec les autres, opère la révolution, passage nécessaire entre une période et la suivante.

A chacune des classes dominantes — à l'exception de la dernière, le prolétariat —
s'oppose une classe des exploités. La relation entre ces deux classes typiques pour chaque

période est nécessairement celle d'une lutte sans merci. Par conséquent, depuis la venue
de l'esclavagisme jusqu'à la victoire finale du prolétariat, le contenu de l'histoire est

celui de la lutte des classes. Aussi longtemps que celle-ci existe, la société ne possède et

ne peut pas posséder d'autre unité que celle fondée sur la lutte des classes.

Il s'ensuit que le prolétariat, qui, contrairement aux autres classes dominantes, ne
détient pas la propriété privée des moyens de production, opère par sa révolution une
libération totale de tous les hommes du mal radical, celui de la propriété privée.

Enfin, à ces thèses marxiennes s'ajoute une théorie que Marx aurait probablement
rejetée, celle du Parti « avant-garde et conscience du prolétariat » — doctrine aristocratique

due à Lénine, selon laquelle les ouvriers sont trop bornés pour pouvoir comprendre
leurs propres intérêts ; le Parti seul les connaît. Par conséquent, le Parti seul est habilité
à diriger le cours de l'histoire. Il obtient dans la pensée communiste presque la place
de Dieu, ce qui n'est pas étonnant, puisqu'il incarne, pour ainsi dire, la conscience de

l'Absolu.

Les valeurs ; la morale

A l'exception de certaines composantes des sciences — concession due à Staline

en 1950 — l'ensemble de la conscience sociale, donc la philosophie, la science (en
particulier sociale) et tous les domaines des valeurs appartiennent à la superstructure et,

partant, sont toujours une affaire de classe. La classe trouve dans ces « formes de la
conscience sociale » sa manière de se comprendre elle-même, et ce qui plus est, une arme
dans sa lutte contre la classe exploitée. Il en résulte, premièrement, qu'il n'y a pas et ne

peut pas y avoir (dans une société où il existe des classes « antagonistes ») de philosophie,
de morale, d'art, etc., simplement humains, mais que toutes ces formes de la conscience
sociale sont différentes selon les classes. Il y a donc, par exemple, un art prolétaire et un art

bourgeois. En deuxième heu, la théorie fait considérer tous ces domaines comme de purs
instruments de la lutte, c'est-à-dire, en fait, de la politique du Parti.

Ce principe s'applique, entre autres, aux valeurs morales. Il est nécessaire de faire
ici une distinction entre la morale proprement dite et l'éthique ou la métamorale
communiste. Cette dernière est purement relativiste: les valeurs surgissent de la lutte des

classes et changent avec leurs conditions. Par contre, la morale communiste n'est pas

23



purement relativiste. Elle enseigne bien que « bon et moral est ce qui sert à la destruction

du vieux monde et à la construction du nouveau » (Lénine) — le même acte, par
exemple le mensonge ou l'assassinat d'un innocent, sera donc bon ou mauvais selon les

cas. Mais la phrase citée montre que les communistes reconnaissent une valeur absolue

et un impératif catégorique. Cet impératif peut être formulé comme suit : « Tu agiras
de telle sorte que la victoire du communisme puisse être accomplie le plus vite possible. »

Ce qui revient à dire, dans le cadre de cette pensée, que le progrès de l'humanité, conçu
comme avènement du communisme, est une valeur morale absolue. Le communisme
prêche non pas une morale relativiste, mais une morale moniste, dans laquelle — contrairement

par exemple à la morale chrétienne — il n'y a qu'une seule valeur absolue.
Cela explique les morales tellement opposées que les communistes prêchent parfois

en même temps dans des pays différents.

Conclusion : l'humanisme communiste

Les éléments de la philosophie communiste que nous venons de présenter
schématiquement nous permettent de décrire, en guise de conclusion, ce qu'on appelle « humanisme

communiste ». Si l'on met à part des fausses manœuvres, comme la glorification
du « capital le plus précieux » de Staline (lequel plaçait l'homme dans le discours en

question exactement sur le même plan que les machines), cet humanisme se réduit aux
affirmations suivantes :

L'homme est l'être suprême. Non seulement il est quahtativement distinct (par
un « bond ») des animaux, mais encore, il est le seul porteur de l'esprit dans le monde.
C'est un humanisme athée par définition.

En tant que tel, l'homme est responsable du monde et de lui-même. Il a comme
devoir de transformer la nature et l'humanité par un effort infini. Nous avons affaire
à un promêthêisme romantique.

S'il s'agit de la transformation de l'homme par l'homme, elle doit mener à la
victoire en lui du bien sur le mal. Peu de doctrines insistent si fortement sur la domination
du mal dans l'homme actuel. L'humanisme communiste ne consiste pas à admirer
béatement tout dans l'homme, mais à vouloir faire vaincre l'humain véritable en lui
sur l'animal, le bien sur le mal.

Maintenant, si l'on se demande quelle est la signification du terme homme dans ce

contexte, il apparaît qu'il y a une grande différence entre le communisme et les autres
doctrines humanistes. Car, si le communisme fait appel à l'individu, ce qu'il considère
comme suprême n'est pas l'individu présent, mais l'humanité de l'avenir. Quant à

l'homme réel, individuel, d'aujourd'hui, il est considéré comme un pur moyen. Jugé
du point de vue de l'humanisme chrétien ou existentialiste, le communisme doit donc
être considéré comme radicalement anti-humaniste.

Cet anti-humanisme est rendu encore plus apparent par le fait que, d'une part,
les problèmes existentiels de l'homme sont déclarés vides de sens et que, d'autre part,
un caractère supérieur est attribué aux membres dirigeants du Parti qui eux seuls
assument dans cette doctrine le rôle de l'homme au sens plein du terme.

24



Note bibliographique

Les sources soviétiques doivent être utilisées avant tout dans l'étude de la philosophie
communiste, parce que les publications des communistes occidentaux sont souvent viciées
par un effort d'adaptation à la mentalité locale. Parmi les sources soviétiques, les Osnovy Mark-
sistkoj filosofa (Ie éd., 1958) et les Osnovy marksi^ma-lenini^ma (lre éd., 1959) sont les plus
représentatives de la pensée philosophique poststalinienne. Il faut y ajouter les (très nombreuses)
publications courantes, plus techniques (voir Bibliographie der sowjetischen Philosophie I-III,
1959-1962, publiée dans la série « Sovietica » chez D. Reidei, Dordrecht) — en particulier les
deux grandes revues philosophiques de Moscou : Voprosy Filosofa (1947 ss.) et Filosofskie
Nauki (1958 ss.).

La littérature scientifique française concernant ce sujet est pratiquement inexistante. Les
deux livres synthétiques allemands basés sur l'étude directe des textes originaux sont : G. A.
Wetter: Der dialektische Materialismus, Wien, 5e éd., 1961, et J. M. Bochenski: Der
sowjetrussische dialektische Materialismus, Berne, 3e éd., 1961. Il existe une traduction anglaise des deux.
La seule revue spécialisée en philosophie communiste (soviétique et satellite) est celle de l'Institut

de Fribourg: Studies in Soviet Thought, éditée par D. Reidel Publishing Co. à Dordrecht
(Pays-Bas).

Quant aux développements plus récents il existe un nombre d'études, presque exclusivement

préparées à l'Institut de Fribourg et publiées dans la série « Sovietica » (D. Reidel,
Dordrecht). Nous citons: Th. Blakeley: Soviet Scholasticism, 1961 ; J. Bochenski: Die dogmatischen
Grundlagen der sowjetischen Philosophie, 1959 ; N. Lobkowicz : Das Widerspruchsprinsjp in der

neueren sowjetischen Philosophie, 1959; Der Marxismus-Leninismus in der CSR, 1962; S. Muller-
Markus : Einstein und die Sowjetphilosophie I, 1960. Voir aussi les études de moindre étendue
dans les Studies in Soviet Thought, Ost-Probleme (Bonn) et dans les autres revues soviétologiques.

Le domaine est infesté par un grand nombre de publications procommunistes et
anticommunistes sans valeur scientifique; ceux qui désirent connaître les doctrines telles qu'elles
sont vraiment feront bien de se méfier des publications non recommandées par les spécialistes.

25




	Fondements philosophiques du marxisme-léninisme

