Zeitschrift: Revue économique et sociale : bulletin de la Société d'Etudes
Economiques et Sociales

Herausgeber: Société d’Etudes Economiques et Sociales

Band: 17 (1959)

Heft: 2

Artikel: La contribution de Boris Pasternak a I'étude de la sociologie et de
I'économie communistes

Autor: Schaller, Francois

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-135086

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-135086
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

La contribution de Boris Pasternak
a I’étude de la sociologie et de I’économie communistes

par FRANGOIS SCHALLER,
privat-docent & I’Université de Berne

L’attribution du Prix Nobel 1958 & I’écrivain soviétique Boris Pasternak,
pour son ouvrage Le Docteur Jivago, garantissait 4 cet auteur une belle consé-
cration au sein de l'intelligenzia occidentale. La violente réaction du régime
a I’égard du lauréat lui assurait par surcroit un succés inespéré. On pouvait
craindre, avant cela, d’étre en présence d’une réédition de J'ai choisi la
liberté, c’est-a-dire de la critique un peu facile, et somme toute banale, d’un
citoyen soviétique en rupture de ban avec le régime. La richesse de vocabu-
laire — dont seuls les Soviétiques proches du pouvoir ont le secret — qui fut
dépensée a l’encontre de Boris Pasternak, a éveillé I'attention du monde
entier, et il fut normal alors de supposer que Le Docteur Jivago était beaucoup
plus qu’un roman et contenait peut-étre des théses d’un certain intérét. Nous
voudrions, par les quelques suggestions qui suivent, souligner que cet espoir
est fondé, et inviter ainsi a I’étude de cet ouvrage.

PASTERNAK ET LE MARXISME

Il apparait évident que I'auteur est marxiste, et qu’il n’entend pas rom-
pre avec cette philosophie. « Vint le marxisme. Il avisa la racine du mal, le
moyen de le guérir. Il devint la grande force du siécle» (p. 547)1. Pasternak ne
s'inscrit donc nullement dans la tradition vulgairement qualifiée de «réac-
tionnaire », si tant est que chacun ne soit pas le réactionnaire de quelqu’un.
Il adopte sincérement les principales théses de Marx, & commencer par le
matérialisme historique et le déroulement inéluctable de I'histoire. Il s’oppose
au gouvernement personnel, au culte de la personne et ne croit pas au role
de ’homme, mais seulement de la classe. « Personne ne fait I'histoire... Les
guerres, les révolutions, les tsars, les Robespierre sont ses ferments organiques,
son levain » (p. 540). L’homme — et seul le prolétaire est homme — est natu-
rellement bon et sincére, absolument innocent (p. 154), avant d’avoir été
corrompu par la société capitaliste.

L’auteur décrit le dogme marxiste de ’apocalypse en termes saisissants
(p. 222), avec infiniment plus de couleur que Marx lui-méme. Que nous sommes
loin des vulgarités débitées par les premiers communistes de 1’Occident,
annong¢ant le Grand Soir | Comme Marx, Pasternak enrobe ses prophéties de

! Le numéro des pages se rapporte a la 188¢ édition de Gallimard, NRF, Paris, novembre
1958.



206 REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE

massacres d’un vocabulaire tout imprégné de mysticisme : « C’est le miracle
de I’histoire, cette Révélation braillée en plein dans la vie de tous les jours,
et sans égards pour elle» (p. 236). Ne croyons pas qu’il s’agisse ici de simples
effets de style. L’auteur est aussi convaincu que son maitre & penser de la
fatalité et de la nécessité de la destruction totale du monde pour permettre
sa reconstruction collectiviste. Chez lui, nulle idée de réformisme petit-bour-
geols : «Les destructions sont les éléments préparatoires naturels d’un plan
constructif plus ample. La société n’est pas encore assez détruite. Il faut
qu’elle s’effondre complétement, ensuite un véritable pouvoir révolutionnaire
la reconstruira, piece par piece, sur des fondements nouveaux» (p.199). Le
docteur Jivago convient en son for intérieur que ces bouleversements sont
peut-étre inévitables... (p. 199).

Comme Marx, et surtout comme Lénine, Pasternak croit a I'élection his-
torique de la pointe du parti. Il professe a I'’égard du peuple dans son ensem-
ble un assez grand mépris : « Qu’est-ce qu'un peuple? demandes-tu. Faut-il
donc tellement s’en occuper? Celui qui, sans se soucier de son peuple, 'en-
traine a sa suite... lui donne ainsi la gloire... ne fait-il pas davantage pour
lui ? Oui, c’est évident » (p. 153). L'ouvrage n’elit pas été vraiment marxiste,
s’ll n’avait emprunté I'imagerie chére au maitre, et s’il n’avait évoqué la
figure hirsute du contremaitre, ce personnage honni de Marx, rouant de coups
un pauvre apprentl

Vraiment, jusqu’ici, le talent de Pasternak est peut-étre grand, mais son
originalité phllosophlque est mince. Elle est méme nulle dans les critiques,
heureusement rares, que I'auteur adresse a ’ordre bourgeois antérieur a 1917.
Il est évident: ou qu’il n’a pas connu cette société, ou qu’il s’en souvient
mal. Certains passages (p. 214) sont au niveau du discours de cantine a la
veille d’élections. La bourgeoisie qu'il décrit est aussi éloignée qu’il est possi-
ble de la peinture réaliste d’un Balzac, d’un Tolstoi, ou encore des observa-
tions souvent trés pertinentes de Marx lui-méme dans le Manifeste commu-
niste. Pasternak confond une noblesse décadente, débauchée et oisive, avec la
véritable bourgeoisie d’affaires du type calviniste, de laquelle F. Engels, par
exemple, était issu. Relevons, & la décharge de 'auteur, que les possibilités
d’observations lui firent ici défaut.

A LA RECHERCHE D’UNE SYNTHESE
ENTRE LE CHRISTIANISME ET LE MARXISME

Dire que le marxisme est religion, et qu’adhérer a cette philosophie est
accomplir un acte de foi, c’est énoncer une vérité devenue banale. Mais le
sujet n'est pas épuisé par une affirmation. Jules Monnerot, dans sa Sociologie
du Communisme?, a beau nous parler de I’Entreprise, de cet Islam du xxe
siécle, et procéder a4 un sérieux essai d’analyse de cette religion séculiére ; il
ne nous éclaire encore qu’'a demi, comme ne nous satisfont qu’a moitié Tes
déductions qu’il tire de la différence établie entre le mythe et I'idéologie. Le
fait demeure brutal et particuliérement déroutant pour I’esprit : des millions
d’étres professent, apparemment du moins, un athéisme absolu. Or, on sait

1 Gallimard, NRF, Paris 1949.



REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE 207

que toute tentative d’athéisme, intégralement et consciencieusement menée,
risque de conduire a une forme quelconque de dissolution psychique. Mais on
ne sait pas que cette affection ait jamais fait plus de ravages dans les milieux
communistes qu’ailleurs ; il semble méme que ce soit plutot le contraire.

Et cependant la «religion» séculiére de I’Entreprise, dont nous entretient
Monnerot, n’est religion qu’en for¢ant le sens des mots. Voila done le mystére,
celui-la méme dont Pasternak, semble-t-il, nous donnera la clef. Car nous ne
saurions rien attendre de Marx a ce sujet. Comme Dlécrit justement Henri
Holstein : « Il n’y a pas, chez Marx, de philosophie religieuse : le sujet ne I'in-
téressait pas et il n’en parle guére qu’'en des boutades 1

Quant a4 F. Engels, on sait toute la peine qu’il éprouva a se libérer de I’'hy-
pothéque religieuse héritée du piétisme familial ; 1l semble qu’il préféra repor-
ter & plus tard, au-dela de I’aube révolutionnaire, la solution d’une question
qui ne cessa de le tourmenter, et dont les hommes nouveaux qui composeront
la société nouvelle devront alors bien s’occuper.

Boris Pasternak, precmement s’en est occupé. Il ne repousse ni le Christ,
ni les Evangélistes. Il tente & sa maniére une nouvelle synthese du Christ et
de Marx, n’hésitant pas & appeler saint Jean a son aide.

Il croit a la résurrection, et, en cela déja, quitte les vieux chemins battus
de 'orthodoxie marxiste. Mais sa résurrection n’a rien de «la forme grossiére
ou on la formule pour la consolation des faibles... Ou irait-on mettre toutes
ces multitudes rassemblées au cours des millénaires?» (p. 90). Cette forme
grossiére procéde selon lul d’une interprétation simpliste des textes sacrés:
« Ce que le Christ a dit des vivants et des morts, je a1 toujours compris autre-
ment » (p. 90). Et voici son explication.

Isoler I’étre de I’entité prolétarienne est 'erreur commune a toute religion
révélée (prémisse encore tres marxiste), c’est en somme sacrifier & une illusion
d’optique. Se considérer sol-méme, c’est s’ empmsonner proprement s ‘auto-
mtox1quer aussi vral que « vouloir consciemment s ’endormir, ¢’est I'insomnie
a coup sur, s’efforcer de prendre conscience du travail de sa propre digestion,
c¢’est courir a un déreglement nerveux » (p. 90). Le Moi, qui ne s’exprime que
par la conscience de Soi, est donc une aberration, et si ce Moi se manifeste
cependant, ce n’est jamais qu’en référence a autrui, pour et par autrui. Notre
conscience est donc la conscience que nous avons d’autrui (c’est-a-dire de
I'unique autrui: la société prolétarienne) ; notre existence, loin de nous étre
propre, est celle d’autrui. Voila bien ce que dit le docteur leago « La cons-
cience est un p01son un instrument d’auto-intoxication pour le sujet qui se
I'applique & lui-méme. La conscience est une lumiere dirigée vers le dehors, la
conscience éclaire la route au-devant de nous... La conscience, ¢’est un phare
allumé a ’avant d’une locomotive. Dmgez-le vers l’mtemeur, et ce sera la
catastrophe » (p. 90). Vous n’existez donc que dans et par autrui.

« Vous-méme, qu’étes-vous? C’est la toute la question. Regardons-y de
plus prés. Que vous sentez-vous, de quelle partie du composé que vous étes
avez-vous conscience ? De vos reins, de votre foie, de vos vaisseaux? Non,
fouillez dans vos souvenirs, vous ne vous étes jamais surpris que tourné vers

1 De Marxz au Marzisme, ouvrage collectif. Editions de Flore, Paris 1948, p. 90.



208 REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE

le dehors, vers I’action, dans I'ceuvre de vos mains, dans votre famille, dans
les autres. Et maintenant écoutez-moi bien. L’homme présent dans les autres,
c’est cela justement qui est '4me de 'homme. Voila ce que vous étes... Cela,
c’est votre ame, votre immortalité, votre vie dans les autres. Et alors? En
autrui vous avez été, en autrui vous serez... Ce sera vous, entré dans la compo-
sition du futur» (p. 91). La résurrection ? Elle est prouvée, non évidemment
par D'espérance chrétienne, mais par notre existence méme, ou plutét par
Iexistence méme et la pérennité de la société prolétarienne. Puisque nous
n’existons que dans, et par les autres, I’existence des autres prouve notre per-
pétuelle résurrection. Nous nous interrogeons sur celle-ci, alors qu’a I'instant
méme nous en constituons la preuve, par ce recours & une forme quelque peu
inédite de la métempsycose ! « C’est une vie toujours identique et infinie qui
remplit 'univers et se renouvelle d’heure en heure en d’'innombrables combi-
naisons et métamorphoses... Vous vous demandez avec inquiétude si vous allez
ressusciter, alors que vous étes déja ressuscité lorsque vous étes né, sans méme
vous en apercevoir» (p. 90). « Il n’y a pas de quoi s’inquiéter. La mort n’existe
pas. La mort n’est pas notre affaire... Il n’y aura pas de mort, a dit saint
Jean» (p. 91).

Voila qui est beaucoup plus clair, et surtout beaucoup plus humain, que
tous les développements sur la religion séculiére, dont la raison superficielle de
I’homme peut bien se satisfaire, mais non sa conscience. Du coup, le martyr
communiste est expliqué qui, tel Vaillant-Couturier, meurt confiant et rayon-
nant, face au peloton d’exécution qui peut bien le supprimer comme étre de
chair et de sang, mais ne peut éluder sa résurrection dans les lendemains qui
chantent. Cette foi n’a plus rien de «séculier », ni surtout de matérialiste, et
n’a plus rien a envier & tous les grands courants de la pensée spiritualiste...
8i ce n’est leur degré de vraisemblance. Avec Pasternak, c’est la résurrection
retrouvée, 'angoisse du néant qui céde la place a la certitude de la vie. Et
I’auteur, libéré, peut alors en toute quiétude consacrer ses poémes a la Semaine
Sainte, & I’Etoile de Noél, au Muiracle, aux Derniers Jours du Christ, & Marie-
Madeleine et au Jardin de Gethsémani. Il a pleinement conscience d’avoir
réconcilié le Christ et Marx.

Ce que vaut cette réconciliation du point de vue de la théologie chré-
tienne, d’autres s’en feront juges avec plus de compétence.

Ce qu’elle vaut du point de vue de la doctrine marxiste est aisé a saisir.
Il est douteux que cette philosophie nouvelle soit retenue par les défenseurs
de I'orthodoxie. Elle s’oppose directement aux théses de L. Feuerbach, que le
P. de Lubac appelle le pére spirituel du marxisme. Elle constitue en effet un
retour pur et simple au phénomeéne religieux, et donc nécessairement, a I’alié-
nation de ’homme, selon ’optique de Feuerbach et du marxisme. Par le com-
portement religieux, I’homme aliéne ce qu’il a de meilleur en son étre au
profit d’un univers qui n’est autre chose que la projection de son idéal humain.
Que cet univers soit céleste — la société des élus — ou terrestre — la société
prolétarienne — ne change rien a la chose, ni surtout a I’aliénation de I’homme,
a son enchainement, corps et &me, & un concept qui lui est extérieur. A la
réflexion, 1l apparait méme que le degré d’aliénation est supérieur dans la
philosophie de Pasternak — puisque la conscience que I’homme avait de lui-



REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE 209

méme lui est retirée — comparé a celui que représenterait toute autre foi.
L’accueil réservé a la tentative se devait donc d’étre froid... pour ne pas dire
plus. Mais I'explication demeure ; il est probable que I'auteur ne fait ici que
la formuler avec un certain bonheur, alors qu’elle est, dés longtemps, large-
ment répandue dans divers milieux communistes.

Pasternak se présente ainsi & nous comme un marxiste sincére, qui éprouve
cependant la nostalgie de la grande espérance chrétienne, et qui tente par
conséquent la synthése des deux doctrines.

Cet effort présente d’autant plus d’intérét qu’il répond, semble-t-il, d’au-
dela du rideau de fer, & certaines velléités semblables qui se sont manifestées
en Occident depuis la guerre. Nous pensons, parmi d’autres, au Pr Henri
Bartoli, de I'Université de Grenoble, qui, lui, se réclamant de la doctrine chré-
tienne, subit irrésistiblement I'attraction de I’espérance marxiste et formule
dans la Doctrine économique et sociale de Karl Marx ! un curieux essai de syn-
thése. Pourquol éprouvons-nous & cette lecture une impression franchement
pénible, faite d’étonnement et parfois de stupeur, alors que les pages du
Docteur Jivago captivent notre esprit ? L’explication pourrait étre celle-ci :
une synthése — celle de Pasternak — est beaucoup plus que la simple trans-
position de vocabulaire qui résume en somme tout l'effort de M. Bartoli.
« Etre fidele a Marx, c’est le comprendre en le vivant » (p. 389) : belle rémi-
niscence, sans plus, de quelque article de catéchisme chrétien appliqué au
culte marxien. Pour le Pr Bartoli, il semble que le chrétien est celui qui devient
le disciple aussi fidéle qu’aveugle du prophéte Karl Marx. « L’idéal marxien
d’'une humanité libre et unie, vivant en plénitude a la consommation de
Ihistoire, est celui des chrétiens », affirme-t-il brutalement. Donc, logiquement,
s1 vous ne partagez pas cet article de foi spécifiquement marxiste, vous vous
retranchez de la communauté chrétienne. Le syllogisme est caractéristique.
Condamnant «I’hérésie spiritualiste» (p. 405), qui ne saurait décemment dési-
gner le capitalisme bourgeois mais bien le seul christianisme, M. Bartoli conclut
avec une ineffable candeur que Marx a ainsi «dénoncé le hideux péché du xixe
siecle », qu’il a « restauré la dignité de I’homme, défendu et servi la personne »,
et qu’ll « nous a surtout aidés & comprendre qu’en dehors du Christ il n’est
pas de solution possible des contradictions» (p. 406) ; évidemment, mais a
condition qu’en disant le Christ, on songe a Marx, ce que ne cesse de faire le
Pr Bartoli, lequel enrdle un peu trop facilement le Christ dans le rang des
siens en portant des condamnations solennelles comme s’il était a lui seul
toute la Sacrée Congrégation de I'Index ! La raison s’y perd.

Le Pr Bartoli a trop bien saisi le sens profond de I’aliénation, religieuse
d’abord selon L. Feuerbach, puis étendue aux phénomeénes économiques par
Karl Marx, pour ne pas se pénétrer profondément de I'idée que le christia-
nisme ne pouvait s’accommoder de cette foi nouvelle qu’en cessant totalement
d’étre lui-méme, par une abdication compléte, sans la moindre réserve deve-
nue impossible. Voila pourquoi la synthése du Pr Bartoli n’en est pas une. Voila
également pourquoi, de Pasternak et de Bartoli, le plus fidéle & Marx n’est
certainement pas le Soviétique. A Moscou, d’ailleurs, on ne s’y trompa pas.

1 Editions du Seuil, Paris 1950.



210 REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE

PASTERNAK ET LA POLITIQUE ECONOMIQUE DU REGIME

Nous ne pensons pas cependant que la question soulevée ci-dessus ait
suffi,  elle seule, a attirer sur ’auteur les foudres du régime. Ses critiques
acerbes contre «les purs » et «la pureté » dans les entreprises politiques ont un
caractére trop blasphématoire pour ne pas provoquer la réaction de défense
des maitres du communisme. Comme toute révolution, celle de 1917 a été un
temps — un temps qui se prolonge — entre les mains de quelques Saint-J ust.
Ce modéle, que 'auteur connait puisqu’il le cite (p. 214), n’a pas manqué de
copies dans la Russie des Soviets. Deux des personnages principaux du roman,
Strelnikov et Livéri, sont la fidele réplique du grand conventionnel frangals
Cette recherche d’une pureté politique absolue, qui aboutit infailliblement au
fanatisme le plus authentique, ne tient plus aucun compte des réalités de la
vie, et aboutit au mépris et a la suppression de celle-ci au nom de I'Entre-
prise. C’est contre cette profonde inhumanité que s’éleve Pasternak. « Ces
choses-la me dépassent. Ce n’est pas la vie, ¢’est une espéce de vertu romaine,
un des mystéres de notre époque » (p. 361). « Que serait venue faire ici la voix
du coeur ? Ce n’est pas du tout dans leurs principes» (p. 362). « Ce sont des
rochers et non des hommes, avec leurs pmnmpes leur discipline...» (p. 363).
II n’en fallait pas davantage, et il en fallait méme beaucoup moins pour se
perdre... L’Entreprise conduite par ces rochers, en vue d’atteindre une per-
fection infinie, toujours prophétisée, jamais appréhendée, finit par lasser
Pasternak, et certaines de ses formules sont lourdes de signification :
« L’homme est né pour vivre et non pour se préparer a vivre» (p. 358). Cette
pureté de I'intention n’excuse plus a ses yeux, les moyens quotidiennement
employés. On songe, malgré soi, & un rapprochement bien singulier : « Loin de
nous les héros sans humanité ! » s'exclamait Bossuet dans I'Oraison funébre du
prince de Condé.

La nature de 'ouvrage et son ampleur suffisaient & interdire & l'auteur
de s’engager dans de longues analyses des raisons pour lesquelles, en U.R.S.S.
aujourd’hui, 'homme, au lieu de vivre, se préparait & vivre. Ces développe-
ments eussent conduit Pasternak sur une voie plus périlleuse encore que celle
qu’il avait délibérément choisie, car il edt été infailliblement conduit a la
critique de la politique économique soviétique. Au fait, rien ne nous dit que
Boris Pasternak, philosophe et romancier de grand talent, se sente par sur-
croit une vocation d’économiste. Aussi peut-il paraitre de prime abord para-
doxal de prétendre que c’est sur le plan de la politique économique que les
théses du Docteur Jivago heurterent de front la volonté du pouvoir. Car,
comment expliquer que, depuis plus de quarante ans, le citoyen v.owehque se
prépare a vivre, alors que 'ouvrier occidental, exceptlon faite des années 30,
vit une existence matériellement améliorée d année en année? Pourquoi la
volonté des uns est-elle savamment orientée par la propagande vers un idéal
de grandeur nationale, de rayonnement des abstractions marxistes, de mys-
tique de puissance bien propres & faire oublier 'insuffisance des revenus et
I’ampleur de I'effort exigé dans une discipline de fer, alors qu’ailleurs toutes
les volontés tendent & I’amélioration des conditions matérielles d’existence,
par la réalisation progressive des revendications sociales les plus diverses ?



REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE 211

L’histoire, celle du x1xe¢ siécle en particulier, permet de fournir des réponses
a ces questions.

I.’économie a ses lois, lois naturelles, providentielles ou non, qui s’imposent
a 'homme sans le moindre égard pour la philosophie qu’il professe. On a
beaucoup exagéré le nombre autant que la portée de ces lois, spécialement au
siecle dernier. Les conclusions doctrinales tirées de ces théories a la mode ont
fini par sembler inhumaines, ce qu’elles étaient effectivement. Un revirement
théorique a été cherché et obtenu. On a passé d’une mauvaise caricature de
I’homme, le fameux « homo oeconomicus », & une autre caricature de ’homme,
faustien ou fabien, ce qui revient & dire que I'homme serait le maitre de son
destin économique et de son niveau de vie aussi sirement qu’il est maitre de
la forme de gouvernement qu’il se donne. Cessant ainsi d’exagérer en un sens,
on a exagéré dans 'autre. « On ne peut empécher la nature des choses d’étre
la nature des choses », se plaisait a répéter Bastiat, qu’il serait peut-étre aussi
sage de relire aujourd’hui qu’il fut opportun de 'oublier depuis quarante ans.

Edifier, en un minimum de temps, de vastes structures économiques en par-
tant de rien, ou d’a peu pres rien, est précisément I’'un de ces grands problémes
dont la solution est unique et dictée par une loi naturelle ou par la nature
méme des choses. Il convient d’emblée, et inéluctablement, de réduire la pro-
duction des biens de consommation au strict minimum nécessaire a la conser-
vation de Dexistence physique des prolétaires. Les forces ainsi distraites
seront affectées a la création, puis au développement de ’appareil moderne
de production. Les conditions d’existence seront alors d’autant plus miséra-
bles que le rythme du développement industriel sera plus accéléré. (On ne se
nourrit ni de traverses de chemin de fer, ni du ciment des barrages.) Le pseudo-
paradoxe de la misere effroyable au milieu des « richesses inouies » ! apparait
alors en pleine lumiére, qui risque de provoquer la révolte des masses, I’effon-
drement du régime et des structures sociales, la rupture du processus de capi-
talisation. Pour y parer, il sera indispensable de recourir & un systéme doctri-
nal séduisant, qui soutiendra I’Entreprise en méme temps qu’il lui fournira sa
Justification théorique. Ce corps de doctrine est bientét attaqué avec une
violence toujours accrue par les espnts les plus clalrvoyants qui découvrent
en lui le véritable fondement du régime et la cause premlere des sacrifices
inhumains qui sont exigés de la population laborieuse. L’épreuve de force
commence. La lutte, au début, est inégale ; a la fin également, d’ailleurs, par
un renversement des positions, car il devient impossible de justifier longtemps
les plus dures privations au milieu de ’abondance des moyens de production.

Telle est I’histoire abrégée de I’effort d’industrialisation accompli au siecle
dernier par la bourgeoisie capitaliste, appuyée par Turgot et sa théorie du
salaire naturel, puis par I’ensemble de la construction théorique libérale. Les
conditions d’existence du prolétaire sont pires alors, souvent, que celles de
I'esclave antique, et ne souffrent de comparaison — et pour cause — qu’avec
celles de I'ouvrier soviétique d’apres la Révolution. Mais la réaction se dessine,
puis s’affirme, avec la pensée socialiste, puis anarcho-syndicaliste, chrétienne-
sociale, en attendant le marxisme qui dénonce «l’exploitation» avec la

1 I’expression est, on le sait, particulierement chére a Marx.



212 REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE

véhémence que I'on sait, et qui nous paraitrait aujourd’hui un peu comique, si
ces choses pretalent a rire. Les premiers socialistes — ancétres de ceux qui
pourraient a présent inscrire au porche de leurs lieux de réunion: « Fermé
pour cause de victoire » — furent accusés de barbarie, et qualifiés d’ennemis
de la société en des termes qui font penser, toutes proportions gardées, a ceux
dont les siens qualifiéerent I’écrivain soviétique Boris Pasternak.

Celui-ci, en effet, s’insurge contre I’ascétisme depuis si longtemps imposé
aux masses soviétiques. Il est temps de vivre, écrit-il, et ceci signifie : il est
temps de développer notre industrie de consommation au méme rythme que
I'industrie lourde, et de nous fournir plus de beurre et d’automobiles, et moins
de poutrelles d’acier, diit en souffrir le degré d’accélération de notre dévelop-
pement économique. L’homme n’est pas né pour se préparer a vivre, dit-il
encore, et ceci signifie : le travailleur doit étre récompensé de ses efforts autre-
ment que par la promesse d’hypothétiques et trop lointains lendemains qui
chantent.

La protestation de Pasternak, celle-lJa méme qui lui attira la fureur du
régime, est authentiquement socialiste, au sens occidental du terme. Elle est
profondément humaine, et donc opposée a la mystique marxiste. Elle est
enfin réellement chrétienne : non point du tout dans le sens altéré et mécon-
naissable que préte au christianisme un Henri Bartoli, mais dans la ligne de
la plus pure tradition chrétienne 1.

Ce cri de révolte, poussé non par un émigré, mais par un fonctionnaire
intellectuel du régime, en plein cceur de la Russie des Soviets, serait-ce le
début d’une révolte plus générale de I'intelligenzia contre la politique écono-
mique implacable poursuivie par le pouvoir? Se pourrait-il que le niveau de
vie de I’ouvrier américain, et méme occidental, exerce aujourd’hui une certaine
attraction en Russie ?

Mais Pasternak, écrivain soviétique, jouit — ou jouissait — d’un régime
de faveur comparé a celui du prolétariat russe. Qu'importe ! La révolte n’est-
elle pas toujours I’ccuvre d’une élite intellectuelle et sociale ? Les marxistes
le savent mieux que personne. Michel Bakounine, le prince Kropotkine,
étaient-ils des manants ? Karl Marx, le beau-frére de S. E. M. le ministre de
Prusse, baron Ferdinand von Westphalen, était-il un gueux? L’industriel et
grand capitaliste F. Engels était-il un prolétaire ? Avouons que I'inquiétude
et la colere des milieux officiels a ’égard de Boris Pasternak sont 'une et
I’autre justifiées.

Voila les raisons pour lesquelles nous pensons qu'une étude de la sociologie
du communisme et de ’économie soviétique ne pourra plus, & ’avenir, faire
abstraction des theses de Boris Pasternak.

! Pour ne citer qu’un exemple : « On parle souvent de la nécessité de larges investisse-
ments. C’est I’évidence méme. Mais le chrétien ne doit-il pas savoir que ’humain doit avoir
la primauté et que la part des bénéfices consacrés aux investissements doit étre subordon-
née aux versements préalables de salaires convenables aux ouvriers?» Archevéque de
%larseille, cité par Jean Villain, S.J. : L’Enseignement social de I'Eglise, t. 11, p. 149, Spes,

aris 1958.



	La contribution de Boris Pasternak à l'étude de la sociologie et de l'économie communistes

