
Zeitschrift: Revue économique et sociale : bulletin de la Société d'Etudes
Economiques et Sociales

Herausgeber: Société d’Etudes Economiques et Sociales

Band: 17 (1959)

Heft: 2

Artikel: La contribution de Boris Pasternak à l'étude de la sociologie et de
l'économie communistes

Autor: Schaller, François

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-135086

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-135086
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La contribution de Boris Pasternak
à l'étude de la sociologie et de l'économie communistes

par François Schaller,
privat-docent à l'Université de Berne

L'attribution du Prix Nobel 1958 à l'écrivain soviétique Boris Pasternak,
pour son ouvrage Le Docteur Jivago, garantissait à cet auteur une belle
consécration au sein de l'intelligenzia occidentale. La violente réaction du régime
à l'égard du lauréat lui assurait par surcroît un succès inespéré. On pouvait
craindre, avant cela, d'être en présence d'une réédition de J'ai choisi la
liberté, c'est-à-dire de la critique un peu facile, et somme toute banale, d'un
citoyen soviétique en rupture de ban avec le régime. La richesse de vocabulaire

— dont seuls les Soviétiques proches du pouvoir ont le secret — qui fut
dépensée à l'encontre de Boris Pasternak, a éveillé l'attention du monde
entier, et il fut normal alors de supposer que Le Docteur Jivago était beaucoup
plus qu'un roman et contenait peut-être des thèses d'un certain intérêt. Nous
voudrions, par les quelques suggestions qui suivent, souligner que cet espoir
est fondé, et inviter ainsi à l'étude de cet ouvrage.

PASTERNAK ET LE MARXISME

Il apparaît évident que l'auteur est marxiste, et qu'il n'entend pas rompre

avec cette philosophie. « Vint le marxisme. Il avisa la racine du mal, le

moyen de le guérir. Il devint la grande force du siècle» (p. 547)1. Pasternak ne
s'inscrit donc nullement dans la tradition vulgairement qualifiée de «

réactionnaire », si tant est que chacun ne soit pas le réactionnaire de quelqu'un.
Il adopte sincèrement les principales thèses de Marx, à commencer par le
matérialisme historique et le déroulement inéluctable de l'histoire. Il s'oppose
au gouvernement personnel, au culte de la personne et ne croit pas au rôle
de l'homme, mais seulement de la classe. « Personne ne fait l'histoire... Les
guerres, les révolutions, les tsars, les Robespierre sont ses ferments organiques,
son levain» (p. 540). L'homme — et seul le prolétaire est homme — est
naturellement bon et sincère, absolument innocent (p. 154), avant d'avoir été

corrompu par la société capitaliste.
L'auteur décrit le dogme marxiste de l'apocalypse en termes saisissants

(p. 222), avec infiniment plus de couleur que Marx lui-même. Que nous sommes
loin des vulgarités débitées par les premiers communistes de l'Occident,
annonçant le Grand Soir Comme Marx, Pasternak enrobe ses prophéties de

1 Le numéro des pages se rapporte à la 188e édition de Gallimard, NRF, Paris, novembre
1958.



206 REVUE ÉCONOMIQUE et sociale

massacres d'un vocabulaire tout imprégné de mysticisme : « C'est le miracle
de l'histoire, cette Révélation braillée en plein dans la vie de tous les jours,
et sans égards pour elle » (p. 236). Ne croyons pas qu'il s'agisse ici de simples
effets de style. L'auteur est aussi convaincu que son maître à penser de la
fatalité et de la nécessité de la destruction totale du monde pour permettre
sa reconstruction collectiviste. Chez lui, nulle idée de réformisme petit-bourgeois

: «Les destructions sont les éléments préparatoires naturels d'un plan
constructif plus ample. La société n'est pas encore assez détruite. Il faut
qu'elle s'effondre complètement, ensuite un véritable pouvoir révolutionnaire
la reconstruira, pièce par pièce, sur des fondements nouveaux» (p.199). Le
docteur Jivago convient en son for intérieur que ces bouleversements sont
peut-être inévitables... (p. 199).

Comme Marx, et surtout comme Lénine, Pasternak croit à l'élection
historique de la pointe du parti. Il professe à l'égard du peuple dans son ensemble

un assez grand mépris : « Qu'est-ce qu'un peuple demandes-tu. Faut-il
donc tellement s'en occuper Celui qui, sans se soucier de son peuple,
l'entraîne à sa suite... lui donne ainsi la gloire... ne fait-il pas davantage pour
lui? Oui, c'est évident» (p. 153). L'ouvrage n'eût pas été vraiment marxiste,
s'il n'avait emprunté l'imagerie chère au maître, et s'il n'avait évoqué la
figure hirsute du contremaître, ce personnage honni de Marx, rouant de coups
un pauvre apprenti...

Vraiment, jusqu'ici, le talent de Pasternak est peut-être grand, mais son
originalité philosophique est mince. Elle est même nulle dans les critiques,
heureusement rares, que l'auteur adresse à l'ordre bourgeois antérieur à 1917.
Il est évident : ou qu'il n'a pas connu cette société, ou qu'il s'en souvient
mal. Certains passages (p. 214) sont au niveau du discours de cantine à la
veille d'élections. La bourgeoisie qu'il décrit est aussi éloignée qu'il est possible

de la peinture réaliste d'un Balzac, d'un Tolstoï, ou encore des observations

souvent très pertinentes de Marx lui-même dans le Manifeste communiste.

Pasternak confond une noblesse décadente, débauchée et oisive, avec la
véritable bourgeoisie d'affaires du type calviniste, de laquelle F. Engels, par
exemple, était issu. Relevons, à la décharge de l'auteur, que les possibilités
d'observations lui firent ici défaut.

A LA RECHERCHE D'UNE SYNTHÈSE
ENTRE LE CHRISTIANISME ET LE MARXISME

Dire que le marxisme est religion, et qu'adhérer à cette philosophie est
accomplir un acte de foi, c'est énoncer une vérité devenue banale. Mais le
sujet n'est pas épuisé par une affirmation. Jules Monnerot, dans sa Sociologie
du Communisme 1, a beau nous parler de l'Entreprise, de cet Islam du xxe
siècle, et procéder à un sérieux essai d'analyse de cette religion séculière ; il
ne nous éclaire encore qu'à demi, comme ne nous satisfont qu'à moitié les
déductions qu'il tire de la différence établie entre le mythe et l'idéologie. Le
fait demeure brutal et particulièrement déroutant pour l'esprit : des millions
d'êtres professent, apparemment du moins, un athéisme absolu. Or, on sait

1 Gallimard, NRF, Paris 1949.



REVUE ÉCONOMIQUE ET SOCIALE 207

que toute tentative d'athéisme, intégralement et consciencieusement menée,
risque de conduire à une forme quelconque de dissolution psychique. Mais on
ne sait pas que cette affection ait jamais fait plus de ravages dans les milieux
communistes qu'ailleurs ; il semble même que ce soit plutôt le contraire.

Et cependant la «religion» séculière de l'Entreprise, dont nous entretient
Monnerot, n'est religion qu'en forçant le sens des mots. Voilà donc le mystère,
celui-là même dont Pasternak, semble-t-il, nous donnera la clef. Car nous ne
saurions rien attendre de Marx à ce sujet. Comme l'écrit justement Henri
Holstein : « Il n'y a pas, chez Marx, de philosophie religieuse : le sujet ne
l'intéressait pas et il n'en parle guère qu'en des boutades1. »

Quant à F. Engels, on sait toute la peine qu'il éprouva à se libérer de
l'hypothèque religieuse héritée du piétisme familial ; il semble qu'il préféra reporter

à plus tard, au-delà de l'aube révolutionnaire, la solution d'une question
qui ne cessa de le tourmenter, et dont les hommes nouveaux qui composeront
la société nouvelle devront alors bien s'occuper.

Boris Pasternak, précisément, s'en est occupé. Il ne repousse ni le Christ,
ni les Evangélistes. Il tente à sa manière une nouvelle synthèse du Christ et
de Marx, n'hésitant pas à appeler saint Jean à son aide.

Il croit à la résurrection, et, en cela déjà, quitte les vieux chemins battus
de l'orthodoxie marxiste. Mais sa résurrection n'a rien de « la forme grossière
où on la formule pour la consolation des faibles... Où irait-on mettre toutes
ces multitudes rassemblées au cours des millénaires » (p. 90). Cette forme
grossière procède selon lui d'une interprétation simpliste des textes sacrés :

« Ce que le Christ a dit des vivants et des morts, je l'ai toujours compris
autrement» (p. 90). Et voici son explication.

Isoler l'être de l'entité prolétarienne est l'erreur commune à toute religion
révélée (prémisse encore très marxiste) ; c'est en somme sacrifier à une illusion
d'optique. Se considérer soi-même, c'est s'empoisonner, proprement s'auto-
intoxiquer, aussi vrai que « vouloir consciemment s'endormir, c'est l'insomnie
à coup sûr, s'efforcer de prendre conscience du travail de sa propre digestion,
c'est courir à un dérèglement nerveux» (p. 90). Le Moi, qui ne s'exprime que
par la conscience de Soi, est donc une aberration, et si ce Moi se manifeste
cependant, ce n'est jamais qu'en référence à autrui, pour et par autrui. Notre
conscience est donc la conscience que nous avons d'autrui (c'est-à-dire de
l'unique autrui : la société prolétarienne) ; notre existence, loin de nous être
propre, est celle d'autrui. Voilà bien ce que dit le docteur Jivago : « La
conscience est un poison, un instrument d'auto-intoxication pour le sujet qui se

l'applique à lui-même. La conscience est une lumière dirigée vers le dehors, la
conscience éclaire la route au-devant de nous... La conscience, c'est un phare
allumé à l'avant d'une locomotive. Dirigez-le vers l'intérieur, et ce sera la
catastrophe» (p. 90). Vous n'existez donc que dans et par autrui.

« Vous-même, qu'êtes-vous C'est là toute la question. Regardons-y de
plus près. Que vous sentez-vous, de quelle partie du composé que vous êtes
avez-vous conscience De vos reins, de votre foie, de vos vaisseaux Non,
fouillez dans vos souvenirs, vous ne vous êtes jamais surpris que tourné vers

1 De Marx au Marxisme, ouvrage collectif. Editions de Flore, Paris 1948, p. 90.



208 REVUE ÉCONOMIQUE ET SOCIALE

le dehors, vers l'action, dans l'œuvre de vos mains, dans votre famille, dans
les autres. Et maintenant écoutez-moi bien. L'homme présent dans les autres,
c'est cela justement qui est l'âme de l'homme. Voilà ce que vous êtes... Cela,
c'est votre âme, votre immortalité, votre vie dans les autres. Et alors En
autrui vous avez été, en autrui vous serez... Ce sera vous, entré dans la composition

du futur» (p. 91). La résurrection? Elle est prouvée, non évidemment
par l'espérance chrétienne, mais par notre existence même, ou plutôt par
l'existence même et la pérennité de la société prolétarienne. Puisque nous
n'existons que dans, et par les autres, l'existence des autres prouve notre
perpétuelle résurrection. Nous nous interrogeons sur celle-ci, alors qu'à l'instant
même nous en constituons la preuve, par ce recours à une forme quelque peu
inédite de la métempsycose « C'est une vie toujours identique et infinie qui
remplit l'univers et se renouvelle d'heure en heure en d'innombrables
combinaisons et métamorphoses... Vous vous demandez avec inquiétude si vous allez
ressusciter, alors que vous êtes déjà ressuscité lorsque vous êtes né, sans même
vous en apercevoir» (p. 90). « Il n'y a pas de quoi s'inquiéter. La mort n'existe
pas. La mort n'est pas notre affaire... II n'y aura pas de mort, a dit saint
Jean» (p. 91).

Voilà qui est beaucoup plus clair, et surtout beaucoup plus humain, que
tous les développements sur la religion séculière, dont la raison superficielle de
l'homme peut bien se satisfaire, mais non sa conscience. Du coup, le martyr
communiste est expliqué qui, tel Vaillant-Couturier, meurt confiant et rayonnant,

face au peloton d'exécution qui peut bien le supprimer comme être de
chair et de sang, mais ne peut éluder sa résurrection dans les lendemains qui
chantent. Cette foi n'a plus rien de « séculier », ni surtout de matérialiste, et
n'a plus rien à envier à tous les grands courants de la pensée spiritualiste...
si ce n'est leur degré de vraisemblance. Avec Pasternak, c'est la résurrection
retrouvée, l'angoisse du néant qui cède la place à la certitude de la vie. Et
l'auteur, libéré, peut alors en toute quiétude consacrer ses poèmes à la Semaine
Sainte, à YEtoile de Noël, au Miracle, aux Derniers Jours du Christ, à Marie-
Madeleine et au Jardin de Gethsémani. Il a pleinement conscience d'avoir
réconcilié le Christ et Marx.

Ce que vaut cette réconciliation du point de vue de la théologie
chrétienne, d'autres s'en feront juges avec plus de compétence.

Ce qu'elle vaut du point de vue de la doctrine marxiste est aisé à saisir.
Il est douteux que cette philosophie nouvelle soit retenue par les défenseurs
de l'orthodoxie. Elle s'oppose directement aux thèses de L. Feuerbach, que le
P. de Lubac appelle le père spirituel du marxisme. Elle constitue en effet un
retour pur et simple au phénomène religieux, et donc nécessairement, à
l'aliénation de l'homme, selon l'optique de Feuerbach et du marxisme. Par le
comportement religieux, l'homme aliène ce qu'il a de meilleur en son être au
profit d'un univers qui n'est autre chose que la projection de son idéal humain.
Que cet univers soit céleste — la société des élus — ou terrestre — la société
prolétarienne — ne change rien à la chose, ni surtout à l'aliénation de l'homme,
à son enchaînement, corps et âme, à un concept qui lui est extérieur. A la
réflexion, il apparaît même que le degré d'aliénation est supérieur dans la
philosophie de Pasternak — puisque la conscience que l'homme avait de lui-



REVUE ÉCONOMIQUE ET SOCIALE 209

même lui est retirée — comparé à celui que représenterait toute autre foi.
L'accueil réservé à la tentative se devait donc d'être froid... pour ne pas dire
plus. Mais l'explication demeure ; il est probable que l'auteur ne fait ici que
la formuler avec un certain bonheur, alors qu'elle est, dès longtemps, largement

répandue dans divers milieux communistes.
Pasternak se présente ainsi à nous comme un marxiste sincère, qui éprouve

cependant la nostalgie de la grande espérance chrétienne, et qui tente par
conséquent la synthèse des deux doctrines.

Cet effort présente d'autant plus d'intérêt qu'il répond, semble-t-il, d'au-
delà du rideau de fer, à certaines velléités semblables qui se sont manifestées
en Occident depuis la guerre. Nous pensons, parmi d'autres, au Pr Henri
Bartoli, de l'Université de Grenoble, qui, lui, se réclamant de la doctrine
chrétienne, subit irrésistiblement l'attraction de l'espérance marxiste et formule
dans la Doctrine économique et sociale de Karl Marx 1 un curieux essai de
synthèse. Pourquoi éprouvons-nous à cette lecture une impression franchement
pénible, faite d'étonnement et parfois de stupeur, alors que les pages du
Docteur Jivago captivent notre esprit L'explication pourrait être celle-ci :

une synthèse — celle de Pasternak — est beaucoup plus que la simple
transposition de vocabulaire qui résume en somme tout l'effort de M. Bartoli.
« Etre fidèle à Marx, c'est le comprendre en le vivant» (p. 389) : belle
réminiscence, sans plus, de quelque article de catéchisme chrétien appliqué au
culte marxien. Pour le Pr Bartoli, il semble que le chrétien est celui qui devient
le disciple aussi fidèle qu'aveugle du prophète Karl Marx. « L'idéal marxien
d'une humanité libre et unie, vivant en plénitude à la consommation de
l'histoire, est celui des chrétiens », affirme-t-il brutalement. Donc, logiquement,
si vous ne partagez pas cet article de foi spécifiquement marxiste, vous vous
retranchez de la communauté chrétienne. Le syllogisme est caractéristique.
Condamnant «l'hérésie spiritualiste» (p. 405), qui ne saurait décemment désigner

le capitalisme bourgeois mais bien le seul christianisme, M. Bartoli conclut
avec une ineffable candeur que Marx a ainsi «dénoncé le hideux péché du xixe
siècle », qu'il a « restauré la dignité de l'homme, défendu et servi la personne »,
et qu'il « nous a surtout aidés à comprendre qu'en dehors du Christ il n'est
pas de solution possible des contradictions » (p. 406) ; évidemment, mais à
condition qu'en disant le Christ, on songe à Marx, ce que ne cesse de faire le
Pr Bartoli, lequel enrôle un peu trop facilement le Christ dans le rang des
siens en portant des condamnations solennelles comme s'il était à lui seul
toute la Sacrée Congrégation de l'Index La raison s'y perd.

Le Pr Bartoli a trop bien saisi le sens profond de l'aliénation, religieuse
d'abord selon L. Feuerbach, puis étendue aux phénomènes économiques par
Karl Marx, pour ne pas se pénétrer profondément de l'idée que le christianisme

ne pouvait s'accommoder de cette foi nouvelle qu'en cessant totalement
d'être lui-même, par une abdication complète, sans la moindre réserve devenue

impossible. Voilà pourquoi la synthèse du Pr Bartoli n'en est pas une. Voilà
également pourquoi, de Pasternak et de Bartoli, le plus fidèle à Marx n'est
certainement pas le Soviétique. A Moscou, d'ailleurs, on ne s'y trompa pas.

1 Editions du Seuil, Paris 1950.



210 REVUE ÉCONOMIQUE ET SOCIALE

PASTERNAK ET LA POLITIQUE ÉCONOMIQUE DU RÉGIME

Nous ne pensons pas cependant que la question soulevée ci-dessus ait
suffi, à elle seule, à attirer sur l'auteur les foudres du régime. Ses critiques
acerbes contre « les purs » et « la pureté » dans les entreprises politiques ont un
caractère trop blasphématoire pour ne pas provoquer la réaction de défense
des maîtres du communisme. Comme toute révolution, celle de 1917 a été un
temps — un temps qui se prolonge — entre les mains de quelques Saint-Just.
Ce modèle, que l'auteur connaît puisqu'il le cite (p. 214), n'a pas manqué de
copies dans la Russie des Soviets. Deux des personnages principaux du roman,
Strelnikov et Livéri, sont la fidèle réplique du grand conventionnel français.
Cette recherche d'une pureté politique absolue, qui aboutit infailliblement au
fanatisme le plus authentique, ne tient plus aucun compte des réalités de la
vie, et aboutit au mépris et à la suppression de celle-ci au nom de l'Entreprise.

C'est contre cette profonde inhumanité que s'élève Pasternak. « Ces
choses-là me dépassent. Ce n'est pas la vie, c'est une espèce de vertu romaine,
un des mystères de notre époque» (p. 361). « Que serait venue faire ici la voix
du cœur? Ce n'est pas du tout dans leurs principes» (p. 362). «Ce sont des
rochers et non des nommes, avec leurs principes, leur discipline...» (p. 363).
Il n'en fallait pas davantage, et il en fallait même beaucoup moins pour se

perdre... L'Entreprise conduite par ces rochers, en vue d'atteindre une
perfection infinie, toujours prophétisée, jamais appréhendée, finit par lasser
Pasternak, et certaines de ses formules sont lourdes de signification :

« L'homme est né pour vivre et non pour se préparer à vivre» (p. 358). Cette
pureté de l'intention n'excuse plus, à ses yeux, les moyens quotidiennement
employés. On songe, malgré soi, à un rapprochement bien singulier : « Loin de

nous les héros sans humanité » s'exclamait Bossuet dans l'Oraison funèbre du
prince de Condé.

La nature de l'ouvrage et son ampleur suffisaient à interdire à l'auteur
de s'engager dans de longues analyses des raisons pour lesquelles, en U.R.S.S.
aujourd'hui, l'homme, au lieu de vivre, se préparait à vivre. Ces développements

eussent conduit Pasternak sur une voie plus périlleuse encore que celle
qu'il avait délibérément choisie, car il eût été infailliblement conduit à la
critique de la politique économique soviétique. Au fait, rien ne nous dit que
Boris Pasternak, philosophe et romancier de grand talent, se sente par
surcroît une vocation d'économiste. Aussi peut-il paraître de prime abord
paradoxal de prétendre que c'est sur le plan de la politique économique que les
thèses du Docteur Jivago heurtèrent de front la volonté du pouvoir. Car,
comment expliquer que, depuis plus de quarante ans, le citoyen soviétique se

prépare à vivre, alors que l'ouvrier occidental, exception faite des années 30,
vit une existence matériellement améliorée d'année en année Pourquoi la
volonté des uns est-elle savamment orientée par la propagande vers un idéal
de grandeur nationale, de rayonnement des abstractions marxistes, de
mystique de puissance bien propres à faire oublier l'insuffisance des revenus et
l'ampleur de l'effort exigé dans une discipline de fer, alors qu'ailleurs toutes
les volontés tendent à l'amélioration des conditions matérielles d'existence,
par la réalisation progressive des revendications sociales les plus diverses



REVUE ÉCONOMIQUE ET SOCIALE 211

L'histoire, celle du xixe siècle en particulier, permet de fournir des réponses
à ces questions.

L'économie a ses lois, lois naturelles, providentielles ou non, qui s'imposent
à l'homme sans le moindre égard pour la philosophie qu'il professe. On a
beaucoup exagéré le nombre autant que la portée de ces lois, spécialement au
siècle dernier. Les conclusions doctrinales tirées de ces théories à la mode ont
fini par sembler inhumaines, ce qu'elles étaient effectivement. Un revirement
théorique a été cherché et obtenu. On a passé d'une mauvaise caricature de
l'homme, le fameux « homo oeconomicus », à une autre caricature de l'homme,
faustien ou fabien, ce qui revient à dire que l'homme serait le maître de son
destin économique et de son niveau de vie aussi sûrement qu'il est maître de
la forme de gouvernement qu'il se donne. Cessant ainsi d'exagérer en un sens,
on a exagéré dans l'autre. « On ne peut empêcher la nature des choses d'être
la nature des choses », se plaisait à répéter Bastiat, qu'il serait peut-être aussi
sage de relire aujourd'hui qu'il fut opportun de l'oublier depuis quarante ans.

Edifier, en un minimum de temps, de vastes structures économiques en
partant de rien, ou d'à peu près rien, est précisément l'un de ces grands problèmes
dont la solution est unique et dictée par une loi naturelle ou par la nature
même des choses. Il convient d'emblée, et inéluctablement, de réduire la
production des biens de consommation au strict minimum nécessaire à la conservation

de l'existence physique des prolétaires. Les forces ainsi distraites
seront affectées à la création, puis au développement de l'appareil moderne
de production. Les conditions d'existence seront alors d'autant plus misérables

que le rythme du développement industriel sera plus accéléré. (On ne se
nourrit ni de traverses de chemin de fer, ni du ciment des barrages.) Le
pseudoparadoxe de la misère effroyable au milieu des « richesses inouïes » 1 apparaît
alors en pleine lumière, qui risque de provoquer la révolte des masses,
l'effondrement du régime et des structures sociales, la rupture du processus de
capitalisation. Pour y parer, il sera indispensable de recourir à un système doctrinal

séduisant, qui soutiendra l'Entreprise en même temps qu'il lui fournira sa
justification théorique. Ce corps de doctrine est bientôt attaqué avec une
violence toujours accrue par les esprits les plus clairvoyants, qui découvrent
en lui le véritable fondement du régime et la cause première des sacrifices
inhumains qui sont exigés de la population laborieuse. L'épreuve de force
commence. La lutte, au début, est inégale ; à la fin également, d'ailleurs, par
un renversement des positions, car il devient impossible de justifier longtemps
les plus dures privations au milieu de l'abondance des moyens de production.

Telle est l'histoire abrégée de l'effort d'industrialisation accompli au siècle
dernier par la bourgeoisie capitaliste, appuyée par Turgot et sa théorie du
salaire naturel, puis par l'ensemble de la construction théorique libérale. Les
conditions d'existence du prolétaire sont pires alors, souvent, que celles de
l'esclave antique, et ne souffrent de comparaison — et pour cause — qu'avec
celles de l'ouvrier soviétique d'après la Révolution. Mais la réaction se dessine,
puis s'affirme, avec la pensée socialiste, puis anarcho-syndicaliste, chrétienne-
sociale, en attendant le marxisme qui dénonce «l'exploitation» avec la

1 L'expression est, on le sait, particulièrement chère à Marx.



212 REVUE ÉCONOMIQUE ET SOCIALE

véhémence que l'on sait, et qui nous paraîtrait aujourd'hui un peu comique, si
ces choses prêtaient à rire. Les premiers socialistes — ancêtres de ceux qui
pourraient à présent inscrire au porche de leurs lieux de réunion : « Fermé
pour cause de victoire » — furent accusés de barbarie, et qualifiés d'ennemis
de la société en des termes qui font penser, toutes proportions gardées, à ceux
dont les siens qualifièrent l'écrivain soviétique Boris Pasternak.

Celui-ci, en effet, s'insurge contre l'ascétisme depuis si longtemps imposé
aux masses soviétiques. Il est temps de vivre, écrit-il, et ceci signifie : il est
temps de développer notre industrie de consommation au même rythme que
l'industrie lourde, et de nous fournir plus de beurre et d'automobiles, et moins
de poutrelles d'acier, dût en souffrir le degré d'accélération de notre développement

économique. L'homme n'est pas né pour se préparer à vivre, dit-il
encore, et ceci signifie : le travailleur doit être récompensé de ses efforts autrement

que par la promesse d'hypothétiques et trop lointains lendemains qui
chantent.

La protestation de Pasternak, celle-là même qui lui attira la fureur du
régime, est authentiquement socialiste, au sens occidental du terme. Elle est
profondément humaine, et donc opposée à la mystique marxiste. Elle est
enfin réellement chrétienne : non point du tout dans le sens altéré et
méconnaissable que prête au christianisme un Henri Bartoli, mais dans la ligne de
la plus pure tradition chrétienne 1.

Ce cri de révolte, poussé non par un émigré, mais par un fonctionnaire
intellectuel du régime, en plein cœur de la Russie des Soviets, serait-ce le
début d'une révolte plus générale de l'intelligenzia contre la politique économique

implacable poursuivie par le pouvoir Se pourrait-il que le niveau de
vie de l'ouvrier américain, et même occidental, exerce aujourd'hui une certaine
attraction en Russie

Mais Pasternak, écrivain soviétique, jouit — ou jouissait — d'un régime
de faveur comparé à celui du prolétariat russe. Qu'importe La révolte n'est-
elle pas toujours l'œuvre d'une élite intellectuelle et sociale Les marxistes
le savent mieux que personne. Michel Bakounine, le prince Kropotkine,
étaient-ils des manants Karl Marx, le beau-frère de S. E. M. le ministre de
Prusse, baron Ferdinand von Westphalen, était-il un gueux L'industriel et
grand capitaliste F. Engels était-il un prolétaire Avouons que l'inquiétude
et la colère des milieux officiels à l'égard de Boris Pasternak sont l'une et
l'autre justifiées.

Voilà les raisons pour lesquelles nous pensons qu'une étude de la sociologie
du communisme et de l'économie soviétique ne pourra plus, à l'avenir, faire
abstraction des thèses de Boris Pasternak.

1 Pour ne citer qu'un exemple : « On parle souvent de la nécessité de larges investissements.

C'est l'évidence même. Mais le chrétien ne doit-il pas savoir que l'humain doit avoir
la primauté et que la part des bénéfices consacrés aux investissements doit être subordonnée

aux versements préalables de salaires convenables aux ouvriers » Archevêque de
Marseille, cité par Jean Villain, S.J. : L'Enseignement social de l'Eglise, t. II, p. 149, Spes,
Paris 1958.


	La contribution de Boris Pasternak à l'étude de la sociologie et de l'économie communistes

