
Zeitschrift: Revue économique et sociale : bulletin de la Société d'Etudes
Economiques et Sociales

Herausgeber: Société d’Etudes Economiques et Sociales

Band: 15 (1957)

Heft: 1

Artikel: L'Occident en face de l'Islam contemporain

Autor: Mende, Tibor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-134832

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-134832
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'Occident en face de l'Islam contemporain

par Tibor Mende
Professeur à l'Ecole nationale d'administration de Paris

Faisons tout d'abord un survol rapide du monde de l'Islam.
C'est un monde extraordinaire, dans l'espace comme dans le

temps. Au début du viie siècle, surgis du cœur du désert arabe.
issus de petites tribus nomades querelleuses, les Bédouins connaissent

un bref moment de splendeur, telle une aveuglante comète. En
moins d'un siècle, ils propagent leur foi, leur culture et leur langage
de l'Espagne aux frontières de la Chine. Leur domination apporte
une culture nouvelle, une intelligence fertilisante et la promesse
d'une libération sociale à plus de trois continents. Puis, à peine un
siècle plus tard, le feu d'artifice s'éteint. L'unité des Arabes ne
survit guère aux premiers califes. Ils deviennent partie d'un
empire aux populations multiples ; ils en sont d'abord la caste
dirigeante, puis tombent sous la coupe de dirigeants étrangers et, dans
les siècles suivants, s'éparpillent en dynasties et en califats rivaux,
sous la domination de petites principautés turques, arabes et
kurdes. L'influence corrosive de l'instabilité, de l'orthodoxie rigoureuse

et de l'immobilisme social les conduit à l'absorption dans
l'empire ottoman. La torpeur d'une société incapable de rassembler

les forces de son propre rajeunissement enveloppe lentement
l'empire ottoman lui-même, et cette immobilité paralysante gagne
du terrain pendant des dizaines et des dizaines d'années, jusqu'à la
fin de la première guerre mondiale.

Cependant, bien que sa puissance politique fût déjà en rapide
déclin, la foi de l'Islam continuait de repousser toujours plus loin
ses frontières. Elle atteint l'Inde, la Malaisie, Sumatra et Java, les
Philippines et même l'intérieur de la Chine, à l'est ; les frontières
de la Sibérie, au nord ; la côte atlantique et le coeur de l'Afrique, à
l'ouest et au sud. Mais, depuis le xve siècle, comme par une ombre



REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE

menaçante, l'Islam est suivi dans sa marche en avant : suivi par
l'Occident à la technique supérieure.

Sur les mêmes routes maritimes qu'avaient parcourues les
marchands et les missionnaires musulmans, apparaissent les navires
occidentaux dotés d'une puissante artillerie. Ce n'est pas l'effet du
hasard. L'Islam tirait sa prospérité de sa position intermédiaire
entre l'Orient et l'Occident, et cette prospérité était largement
fondée sur le commerce des épices. S'adressant à ses soldats à
Malacca, Alburquerque leur explique que pour saper la puissance
des Mores, il est essentiel de leur enlever le lucratif commerce des
épices. Il faut les couper de leurs sources, et la puissance navale
portugaise doit encercler la puissance des infidèles. La suprématie
navale de l'Occident, qui préfigure sa supériorité technique, prête
la main à sa ferveur religieuse. Le coup mortel est porté à la
prospérité more, et l'entreprise coloniale de l'Occident commence. Une
nouvelle phase de l'histoire s'ouvre : elle devait catapulter le blanc
vers une position de domination mondiale, et ravaler la plupart des
régions islamisées dans une servitude coloniale.

En 1914, l'Islam était presque entièrement absorbé dans les
empires coloniaux occidentaux. La seule exception notable,
l'empire Ottoman, était en pleine agonie. Lorsqu'il se désintégra
définitivement, la plupart des territoires situés hors de Turquie
obtinrent une indépendance qu'il était assez difficile de distinguer
du destin d'un protectorat.

Dans une perspective historique, nous nous trouvons actuellement

au moment où les quatre siècles et demi de domination
occidentale sur le globe touchent à leur fin ; où, pour la première fois,
la suprématie occidentale se trouve réellement contestée ; où
s'amorce un recul manifeste. Après 1945, ce mouvement prend de
l'ampleur. Les uns après les autres, les pays coloniaux obtiennent
leur indépendance. Des masses supérieures à la population de
l'Occident contraignent la minorité blanche jusqu'ici dominante à
réviser leurs relations. De même que, voici plusieurs siècles, l'expansion

de l'Islam se trouva écrasée sous la conquête occidentale, de
même aujourd'hui — depuis 1945 —¦ la libération politique des
musulmans suit le reflux de la domination occidentale.

En 1948, une centaine de millions de musulmans accèdent à la
souveraineté en Inde et au Pakistan. Deux ans plus tard, soixante-
dix autres millions font de même en Indonésie. L'Iran est évacué.



REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE

Ceux qu'on appelle les pays arabes du Moyen-Orient voient leur
indépendance politique prendre un peu plus de réalité. Dans les

cinq années qui suivent, l'Egypte est progressivement évacuée, et
en 1956, la zone du canal elle-même passe sous sa souveraineté. En
Afrique du Nord, la Tunisie et le Maroc relâchent leurs liens avec la
France, et plusieurs pays musulmans d'Afrique obtiennent les
premières concessions sur la voie de l'indépendance politique. En
Malaisie et en Algérie, des populations musulmanes encore sous la
domination occidentale directe sont en pleine révolte armée.

Considérés dans leur ensemble, les événements de ces dix
dernières années forment un tableau impressionnant. De Java à Dakar
et du Cachemire au Soudan, près de 80 % des quelque 400 millions
de musulmans que compte le monde se sont libérés de la domination

étrangère directe. Ils possèdent plus d'une douzaine de voix
dans les conseils des Nations Unies et, en compagnie des nouveaux
pays indépendants d'Asie, peuvent former une partie de la majorité.

Ils possèdent également d'importantes quantités de matières
premières, produisent le quart du pétrole mondial et gardent dans
leur sous-sol la moitié des réserves mondiales connues de ce précieux
liquide. Ils habitent les rivages de certaines des principales routes
et voies maritimes du monde, et exercent leur autorité sur des

régions qui sont indispensables aux calculs stratégiques des grandes
puissances. Et si le communisme constitue la frontière orientale de

l'Europe, les musulmans occupent toute la côte nord-africaine,
formant la ligne de défense méridionale du monde occidental.

Si impressionnante que soit cette nouvelle forme de l'Islam, elle
a un envers également frappant.

Les masses de l'Islam, qui sortent à peine de leur passé colonial,
sont parmi les plus pauvres du monde. Leur revenu annuel moyen
dépasse rarement une centaine de dollars et dans les statistiques
internationales sur la sous-alimentation, l'incidence des maladies ou
l'analphabétisme, elles arrivent en tête de liste. A de très rares
exceptions près, ces masses musulmanes vivent dans des Etats où
l'indifférence en matière de progrès social s'allie à une expansion
démographique rapide pour éliminer tout espoir d'améliorer les
conditions de vie héritées du passé colonial. Leurs relations sociales
et leurs institutions politiques sont placées sous le signe d'un
immobilisme féodal et l'on ne fait que de rares tentatives sérieuses pour
remédier à la situation. On peut même aller plus loin et relever le



REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE

fait que du Pacifique à l'Atlantique, l'Islam n'a jamais construit
une seule usine. Ou encore, on peut se demander si c'est ou non un
simple accident de l'histoire qui a voulu que cette gigantesque ceinture

de l'Islam, qui s'étend au travers de trois continents, soit en
grande partie composée de déserts. En d'autres termes, compte
tenu de l'immobilisme social et de la stérilité politique qui a caractérisé

l'Islam pendant tant de siècles, est-ce le désert qui a attiré les
disciples du prophète, ou bien est-ce leur présence qui a contribué à
la propagation du sable infertile

Ce sont là des questions auxquelles on ne saurait apporter une
réponse définitive. Cependant, si l'on veut aborder le problème des
relations de l'Islam et de notre monde occidental, il y a une série
de questions qu'il convient de se poser. Dans quelle mesure l'unité
du monde islamique est-elle une réalité politique et sociale Comment

se fait-il que malgré leurs faiblesses, les pays habités par des
musulmans aient acquis une telle importance dans les affaires
mondiales De même, cette influence sera-t-elle durable Quels sont les
développements probables à l'intérieur de l'Islam Quels espoirs et
quels dangers comportent-ils Et enfin, quelles sont les chances de
coexistence pacifique entre notre monde occidental et les pays de
l'Islam, dans le cadre de relations mutuellement bénéfiques, au
cours des années à venir

Pour tenter d'apporter à ces questions les réponses hypothétiques

qui sont les seules possibles dans la situation actuelle, qui
évolue rapidement, il est essentiel de voir jusqu'à quel point et dans
quelles conditions on est fondé à parler de l'unité de l'Islam.

Le terme d'unité, naturellement, est un terme élastique : cela
peut aller de la sympathie vague, ou de la communauté des institutions

et des sentiments jusqu'à l'obligation de partager risques et
sacrifices. L'Islam extrême-oriental est composé de races
différentes de celles du reste des pays musulmans. Leur fanatisme a été
radouci par un milieu tropical humide, et la rigueur doctrinale de
leur foi a depuis longtemps passé un compromis avec les religions
plus tolérantes de leurs voisins. Leur prospérité, en Malaisie et dans
une certaine mesure en Indonésie, dépend de l'échange de matières
premières contre de l'équipement industriel ou des biens de consommation,

qu'il leur est impossible d'obtenir du reste du monde
musulman. Au Pakistan, la grande majorité du fonds racial se

compose d'Hindous convertis et une hostilité persistante oppose



REVUE ECONOMIQUE ET SOCIALE

les deux moitiés séparées du pays. De plus, la sécurité désirée contre
l'Inde et l'équipement nécessaire au programme économique du
pays exigent la collaboration avec les puissances industriellement
avancées. A l'autre bout, au cœur de l'Afrique, l'Islam s'est amalgamé

à des héritages tribaux plus simples, et n'aurait guère à gagner
à remplacer ses liens avec l'Occident par un contact plus étroit avec
le Moyen-Orient. Le long de la côte méditerranéenne, grâce à son
contact prolongé avec l'Espagne d'abord et la France ensuite,
l'Islam s'est imprégné d'un tour d'esprit occidental, et plus
particulièrement latin ; il s'est ainsi dissocié des formes plus rigides de
l'orthodoxie orientale et, sur un plan purement politique, est
devenu peu enclin à accepter l'association par ailleurs tentante avec
ce qu'on appelle les pays arabes. De plus, en pratique, les deux ailes
de l'Islam — en Afrique du Nord et à l'est de l'Iran — sont à peine
conscientes de l'existence de l'autre.

Ainsi, restent les neuf pays de la Ligue arabe, qui groupent
quelque 55 millions d'hommes et parmi lesquels les Arabes, à qui ils
ont emprunté leur nom, ne sont probablement qu'une infime minorité,

vivant surtout en Arabie séoudite. Ils sont les héritiers de

l'empire Ottoman, possèdent des élites intellectuelles qui parlent la
langue arabe et sont formés dans la même tradition. Pourtant, dans
leur diversité, déchirés comme ils le sont par leurs jalousies et leurs
rivalités dynastiques, il n'y a guère entre eux d'autre facteur
d'unité que leur expérience commune de la tutelle occidentale et
l'obscur souvenir, dans l'esprit des fellahin, d'une succession
d'empires qui leur ont passé sur le dos.

Si on laisse de côté, pour le moment, les dénominateurs
psychologiques communs, ou la tendance naturelle des Etats faibles à voir
dans les groupements régionaux une source de plus grande force,
tout cela ne semble guère justifier, du point de vue économique et
politique, ce qu'on appelle généralement l'unité et la force de
l'Islam.

On peut donc se demander comment il se fait que malgré leurs
faiblesses et leurs divisions manifestes, les pays de l'Islam ont pu
acquérir une telle importance dans les affaires mondiales.

Stratégiquement, la réponse est évidente. En Afrique du Nord,
les régions habitées par les musulmans, si elles tombaient sous une
direction politique antioccidentale, compléteraient l'encerclement
de l'Europe et, en même temps, couperaient l'Europe de cette



10 REVUE ÉCONOMIQUE ET SOCIALE

Afrique qui est son dernier rêve économique. Au Moyen-Orient, les
Etats musulmans constituent la plaque tournante des communications

occidentales avec l'Asie et l'Extrême-Orient. Sur le sous-
continent indien, le Pakistan fait fonction d'isolant entre le continent

communiste et les masses hindoues. Enfin, dans l'archipel qui
s'étend de la Malaisie aux Celebes, l'allégeance idéologique des
musulmans peut ouvrir ou fermer la porte méridionale de l'océan
Pacifique vers l'Australie.

Economiquement, le rôle des diverses régions musulmanes est
aussi varié. En Afrique, elles occupent ce qu'on croit être l'un des
derniers réservoirs de richesses inexploitées du monde. Au Moyen-
Orient et en Iran, le sous-sol renferme la plus grande partie du
pétrole consommé par l'Europe et les pays musulmans de cette
région contrôlent, de Port-Saïd à l'extrémité méridionale de

l'Arabie, la voie maritime stratégique qui rend les communications
entre l'Asie et l'Europe à la fois plus rapides et moins coûteuses. De
plus, ces pays sont traversés par les pipe-lines qui amènent une
grande partie de leur pétrole à la Méditerranée. Plus à l'est, il
dépend pour une grande part de l'attitude des musulmans de
Malaisie que la moitié chinoise de la population de la péninsule
permette ou non à la Chine d'étendre sa domination jusqu'à Singapour.
Il ne faut pas oublier non plus que la Malaisie et Sumatra produisent
ensemble à peu près toutes les matières premières tropicales, et
notamment le caoutchouc, qui seraient nécessaires au bloc communiste

pour satisfaire à tous ses besoins économiques.
A côté des facteurs stratégiques et économiques qui ont

permis aux pays musulmans d'acquérir leur importance mondiale
actuelle, il existe un troisième facteur : c'est la possibilité qu'ils
ont — soit en profitant de la rivalité mondiale pour le pouvoir,
soit par la simple résistance armée — de porter préjudice à la
stabilité économique de l'Occident. Les Pays-Bas ont été obligés
de dépenser presque l'équivalent exact de l'aide qu'ils ont reçue au
titre du plan Marshall pour essayer de maintenir leur souveraineté
sur les îles indonésiennes. Le budget de la Grande-Bretagne est
douloureusement obéré par son effort pour perpétuer sa domination sur
la Malaisie. Et les efforts de modernisation industrielle de la France
sont compromis par les dépenses militaires qu'elle est obligée
d'engager pour contenir la rébellion des régions musulmanes
d'Afrique.



REVUE ÉCONOMIQUE ET SOCIALE 11

Telles sont donc les possibilités anti-occidentales de l'Islam dans
le contexte actuel sur le plan stratégique, économique et militaire.
Mais ces possibilités ne peuvent prendre de réalité que dans la
mesure où les pays musulmans sont armés par l'Occident lui-même ;

soutenus par des puissances qui ont profit à les encourager contre
l'Occident ; ou encore, que dans la mesure où l'Occident se montre
incapable de réviser ses relations contractuelles avec les pays
musulmans de manière à harmoniser les demandes raisonnables de
l'Occident avec les aspirations justifiées des pays musulmans. C'est
ce triple pouvoir qui se traduit dans les votes, permet d'exercer une
pression, crée ses profiteurs, autorise à proférer des menaces ou à

pratiquer le chantage, en d'autres termes, permet de maintenir une
certaine position de force internationale.

La véritable question qui se pose est donc de savoir combien de
temps peut durer ce mélange. Jusqu'à quand cette constellation
favorable de facteurs variés permettra-t-elle aux pays musulmans
de conserver leur position de force

Il semble évident qu'aucune des trois composantes, stratégique,

économique ou militaire, de la force musulmane ne représente

une menace sérieuse pour l'Occident dans son ensemble si on
la considère en dehors du contexte des desseins antagonistes des
puissances occidentales ou en dehors du conflit de puissance Est-Ouest.
La force militaire des pays musulmans est négligeable comparée à la
force combinée de l'Occident. Ils ne possèdent pas d'industries
d'armement importantes. Leurs voix combinées dans les conseils
internationaux, sans le soutien des voix des pays non-musulmans, ne
peuvent renverser la majorité occidentale. Sans le soutien des
puissances occidentales, ils ne peuvent s'opposer effectivement aux
décisions prises en commun par les Occidentaux. Et enfin, dans le domaine
économique, étant donné que les puissances communistes sont encore
incapables de leur fournir l'équipement en quantité nécessaire, le
développement économique des États musulmans dépend toujours
de l'échange de leurs matières premières contre de l'équipement
industriel occidental. En ce qui concerne leur ressource la plus importante,

le pétrole, la position n'est pas très différente.
L'intérêt que présente pour l'Europe le pétrole du Moyen-Orient

peut être défini brièvement. Pour améliorer son niveau de vie et
pour poursuivre son expansion industrielle, l'Europe occidentale a
besoin de quantités croissantes d'énergie. A l'heure actuelle, les



12 REVUE ÉCONOMIQUE ET SOCIALE

ouvriers d'Europe occidentale ne disposent que du tiers de l'énergie
que possèdent les ouvriers américains. Jusqu'en 1929 pourtant,
l'Europe avait été exportatrice d'énergie. Depuis lors, du fait
surtout de la baisse de rendement des mines de charbon européennes,
l'Europe s'est trouvée de plus en plus dépendante à l'égard de
l'énergie importée, et en particulier du pétrole. Cette dépendance a
été encore accentuée par les progrès techniques qui ont donné au
pétrole la préférence sur les autres combustibles. Dans ces conditions,

le déficit énergétique de l'Europe a dû être couvert par des

importations croissantes : un cinquième en 1955, qui deviendra près
d'un quart en 1960. Selon les estimations, l'énergie importée devra
couvrir 37 % des besoins de l'Europe occidentale en 1975. D'ici là,
malgré ce qu'on raconte à ce sujet, on ne s'attend pas que les
centrales atomiques puissent couvrir plus du dixième des besoins
énergétiques de l'Europe occidentale. En d'autres termes, la fission de
l'atome ne diminuera pas de sitôt la dépendance de l'Europe à

l'égard du pétrole importé.
D'une manière plus concrète, le déficit énergétique de l'Europe

occidentale a déjà nécessité en 1955 l'importation de 29 millions de
tonnes de charbon et de 84 millions de tonnes de pétrole. Ces
importations ont coûté l'équivalent de près de 2 milliards de dollars. On
estime que les importations nécessaires en 1975, qui se composeront
surtout de pétrole, coûteront l'équivalent de 5 milliards de dollars.
Le continent américain, évidemment, pourrait fournir cette énergie.
Mais il faudrait la payer en dollars et cela soulèverait d'insurmontables

difficultés de paiement. Ainsi est-il tout à fait clair que
l'Europe occidentale dépendra pendant longtemps encore du pétrole
du Moyen-Orient. Etant donné que dès à présent, dans des conditions

normales, les deux tiers de ce pétrole moyen-oriental passent
par le canal de Suez et que le dernier tiers arrive à la Méditerranée
par des pipe-lines traversant des Etats musulmans, cette dépendance

à l'égard d'un produit unique, fourni par une région unique,
et dépendant entièrement lui-même, pour son transport des
habitants musulmans de cette région-là, — cette dépendance représente
pour l'Europe occidentale des risques sur lesquels il est inutile de
s'étendre plus longuement.

Ce sont très évidemment ces risques qui donnent aux pays
musulmans leur ressource la plus durable. Pourtant, cela dit, il reste
que les chameaux ne marchent pas au pétrole, et que les pays du



REVUE ÉCONOMIQUE ET SOCIALE 13

Moyen-Orient ne peuvent pas ne pas utiliser leur seule ressource
irremplaçable. Ils sont obligés de vendre leur pétrole et de participer

à son transport, soit pour financer leurs propres plans de
développement, soit pour satisfaire les appétits de certains potentats
monopolistes. Dans l'avenir prévisible, ni l'Union Soviétique, ni la
Chine ne seront en mesure de proposer, contre le pétrole du
Moyen-Orient, de l'argent, des biens de consommation ou de
l'équipement industriel pour une valeur de 2 à 5 milliards par an
d'ici 1975. L'Occident est donc, pour l'instant, le seul acheteur
possible, et le problème est uniquement de réaliser la transaction à des
conditions compatibles à la fois avec la prospérité occidentale et
avec les aspirations justifiées des Etats musulmans. Ce calcul dépend
d'une série de facteurs matériels et psychologiques. Il pose la question

du prix acceptable, ainsi que des sentiments nationaux et
raciaux des vendeurs, de leur fierté religieuse ; en d'autres termes, il
faut faire intervenir tous les facteurs qui déterminent si leurs
aspirations sont raisonnables ou irrationnelles. Et ces aspirations, très
certainement, dépendent de l'évolution interne des pays musulmans

intéressés.
A ce point de notre enquête, nous en sommes arrivés à notre

question cruciale : quels sont, sur le plan politique et social, les

développements probables au sein du monde de l'Islam et de quelle
façon influenceront-ils ses aspirations C'est seulement en examinant

les chances de l'évolution interne que nous pourrons tenter de

mesurer les dangers et les possibilités constructives de la coexistence

de l'Occident avec le monde de l'Islam.
Si notre analyse est correcte, toutes les menaces que présente

l'Islam pour l'Occident ne sont que des dangers virtuels. Ils ne
peuvent devenir réels que si les Etats musulmans sont poussés à des
actes de désespoir par un mécontentement accumulé, ou s'ils reçoivent

un soutien matériel ou politique de pays extérieurs à l'Islam.
La question qui se pose est donc de savoir dans quelle mesure les
aspirations des pays musulmans sont compatibles avec les intérêts
occidentaux, ou bien de savoir dans quelle mesure il est pour eux
raisonnable de prendre le risque de les voir renforcées par un soutien
antioccidental.

Nous savons que plusieurs pays musulmans possèdent des
ressources qui, si elles étaient convenablement utilisées, devraient
assurer à leur population un niveau de vie bien plus élevé et, dans



14 REVUE ÉCONOMIQUE ET SOCIALE

le monde, un respect bien plus grand que celui dont ils jouissent
actuellement. De toute évidence, ce besoin d'une vie meilleure et
d'une position de moindre dépendance dans le monde est à la base
des aspirations populaires des masses musulmanes. Raisonnablement

satisfait, il peut permettre une évolution progressive. Laissé
insatisfait, il risque de renforcer ceux qui réclament des solutions
révolutionnaires. L'instabilité interne des Etats musulmans — et la
tentation qui en résulte d'avoir recours à des méthodes
extrémistes — est donc, en grande partie, la conséquence d'influences
intérieures et extérieures opposées au genre d'adaptation économique

et politique qui peut être la condition préalable d'un progrès
sans heurt. De fait, c'est cette opposition aux changements
économiques et politiques nécessaires — de Java au Maroc — qui porte
la principale responsabilité du dangereux désespoir actuel. De plus,
c'est ce mécontentement impatient qui donne leur force dangereuse

à la fois aux obscurantistes religieux, qui font appel aux
instincts traditionnels — et aux propagandistes du panislamisme, qui
promettent une grandeur vague à la place d'un effort systématique.

C'est ici, je crois, que nous rencontrons le terrible problème posé
par les forces inhérentes à l'Islam, qui sont elles-mêmes opposées à

l'adaptation des pays musulmans aux conditions capables de contribuer

à la satisfaction de leurs aspirations séculaires. Mis à part le
climat, l'indéfendable système de propriété et d'usure, ou
l'intervention arbitraire des puissances occidentales dans la vie politique
d'Etats artificiels — le fait central qui frappe l'observateur est que
le nationalisme musulman se trouve pris dans un conflit inéluctable
avec ses formes traditionnelles. S'il veut se trouver sur un pied
d'égalité avec l'Occident, ce qui est son but déclaré, le nationalisme

musulman doit viser à atteindre l'efficacité technique
occidentale. Et cela, encore une fois, suppose un certain alignement sur
les modes de pensée occidentaux et l'adaptation des institutions
musulmanes aux nécessités politiques et économiques d'un cadre
productif moderne. En pratique, nous n'avons que très peu
d'exemples de pays où ce genre d'adaptation ait seulement été tenté.

Il est presque impossible en Islam de séparer logiquement de la
masse des institutions celles que nous appellerions religieuses.
L'Islam est si étroitement lié à tous les aspects des activités
quotidiennes que même un mouvement politique purement nationaliste
affecterait profondément la vie religieuse de la communauté. La



REVUE ÉCONOMIQUE ET SOCIALE 15

cohésion sociale est intimement liée au conformisme rituel et
canonique. L'enseignement des réformateurs politiques peut
difficilement se dissocier des prescriptions des chefs religieux. Et dans la
plupart des cas, une orthodoxie rigoureuse règle encore la vie
spirituelle et dirige les passions des masses. Comme c'est une foi qui
régit toutes les cellules de la société, l'Islam et ses institutions ont
formé un tout qui a donné leur cachet spécifique aux sociétés musulmanes.

C'est cette indivisibilité de la société musulmane qui rend
si décevantes les tentatives des réformistes pour reformuler la
religion dans des termes compatibles avec les aspirations contemporaines

de leur société.
Les exemples abondent pour illustrer ce cercle vicieux. Ceux qui

offrent quelque encouragement sont beaucoup plus rares.
A un extrême, nous pouvons nous tourner vers l'Arabie séoudite,

patrie vénérée de l'orthodoxie musulmane. Selon des estimations
dignes de confiance, le roi a reçu, depuis 1945, 1,6 milliards de
dollars des seules compagnies pétrolières américaines, sa principale
ressource après les pèlerinages. Pour un pays de 7 millions de sujets,
cette somme aurait suffi à financer le plus ambitieux programme de
modernisation économique et sociale. En réalité, la durée moyenne
de la vie en Arabie séoudite est de 33 ans ; 70 % de la population
sont atteints du trachome ; 40 % ont la syphilis ; et une proportion

plus importante encore est atteinte de tuberculose. En 1950, on
estimait que le revenu annuel par personne était de 45 dollars et
qu'environ 250 000 sujets arabes vivaient encore en esclavage. Sur
un revenu annuel moyen de 200 millions de dollars provenant des
seules royalties des pétroles, 10 millions de dollars sont consacrés,
globalement, à la santé publique, à l'éducation et aux services
sociaux, alors que 322 princes reçoivent chaque année une liste
civile de 32 000 dollars, plus les frais. Ces chiffres nous permettent
d'accepter sans autre vérification les fières déclarations de la société
Cadillac, selon lesquelles ce pieux pays musulman, qui possède en
tout 350 kilomètres de routes goudronnées est son meilleur marché
à l'est de Suez, avec une vente moyenne de 250 voitures par an.

Le Pakistan fournit un exemple moins extravagant, mais non
moins intéressant. En 1948, les Britanniques quittèrent la péninsule

et l'Inde et le Pakistan virent le jour. Ils héritaient des
institutions identiques, des conditions de vie comparables, le même
genre de personnel et de ressources assez également réparties dans



16 REVUE ÉCONOMIQUE ET SOCIALE

la population. En Inde, les développements constitutionnels ont
été réguliers et les réformes se sont succédé ; un premier plan
quinquennal a été mené à bien, permettant une augmentation de 11 %
du revenu national annuel par personne. Au Pakistan, en grande
partie du fait de l'opposition des extrémistes religieux, il a fallu
huit ans pour mettre sur pied une constitution, et elle a dû accepter
la suprématie des directives religieuses. Une série de mesures
d'urgence désordonnées ont tenu lieu de progrès méthodique. En
raison du conflit permanent entre les considérations religieuses et
sociales, pratiquement aucun des nombreux et brûlants problèmes
du pays n'a encore été abordé de manière constructive. En ce qui
concerne l'amélioration des conditions de vie, il n'existe aucun signe
certain de progrès mesurable.

A l'autre extrême, nous pouvons prendre l'exemple de la
Turquie. C'est le seul pays musulman où, jusqu'ici, la dissociation
des institutions religieuses et des institutions séculières ait été
réalisée. La révolution « sécularisante » de Kemal Ataturk, comme dirait
Arnold Toynbee, a fondamentalement occidentalisé une société
musulmane dans toutes ses cellules constituantes. Est-ce une simple
coïncidence si, de toute la gigantesque ceinture musulmane qui
s'étend au travers de trois continents, c'est dans ce pays que la
stabilité sociale est la plus grande, que le rythme du développement
économique est le plus rapide, que les problèmes économiques et
sociaux pratiques ont le mieux remplacé les débats religieux et que
l'opinion est la moins sensible aux rêves des propagandistes du
panislamisme

Au terme de cette série de questions et d'esquisses de réponses
vous vous poserez peut-être la question suivante : s'il est vrai que
l'unité du monde islamique est plus que fragile, que les pays
musulmans ne possèdent aucun levier durable d'influence économique

ou stratégique décisive et que, finalement, leur modernisation

interne se heurte à de tels obstacles au sein même de leurs
traditions — si tout cela est vrai, comment se fait-il que les pages
de nos quotidiens soient remplies de preuves concrètes de l'importance

croissante de l'Islam et des lourdes conséquences que cela
a sur les affaires mondiales

Ma réponse est que tous ces facteurs individuellement vagues ne
trouvent leur unité et leur cohérence qu'à Vextérieur et au-delà du
cadre musulman limité. Ils ne trouvent leur véritable sens contem-



REVUE ÉCONOMIQUE ET SOCIALE 17

porain que si l'on s'efforce de les intégrer dans le cadre beaucoup
plus vaste de la révolte mondiale contre la domination occidentale.
La clameur qui monte du monde de l'Islam pour demander
l'émancipation n'est qu'une voix puissante dans le chœur furieux dont
l'écho retentit aux quatre coins de la terre, réclamant des méthodes
effectives et rapides pour rattraper la minorité blanche privilégiée
de l'humanité. Le problème de l'Islam contemporain n'est donc, à
mon sens, qu'un simple aspect du problème général des territoires
sous-développés ; un aspect qui, du fait de la proximité du monde
musulman, retient la plus grande partie de notre attention. Quant
à la fragile unité de ce monde musulman, elle ne trouve sa force
réelle que dans la mesure où elle est une branche de cette unité
bien plus vaste qui est en train de se forger parmi des masses
rapprochées les unes des autres par leur ressentiment contre ce
qu'elles croient être des forces opposées à leur émancipation et
représentant l'arrogance raciale du blanc.

Le monde musulman connaît aujourd'hui les affres de l'une des
crises les plus profondes de son histoire. Cette crise a son origine en
premier lieu dans l'impact, sur la société islamique traditionnelle,
des idées politiques et philosophiques et des connaissances
techniques de l'Occident. Dans plusieurs domaines, la civilisation
islamique avait été jusqu'au xvne siècle l'égale de la civilisation
européenne. Mais les effets de la révolution scientifique et industrielle
de l'Europe n'ont commencé à pénétrer sérieusement dans le monde
fermé de l'Islam qu'au début de ce siècle. Dans la génération
actuelle, cette pénétration a pris un rythme révolutionnaire. Tout
cela, bien sûr, est également vrai des autres civilisations non-occidentales.

Les Japonais, les Chinois et les Indiens ont été exposés à
cette même influence occidentale et ont été eux aussi pris de la
passion d'agir à un rythme fiévreux. Dans leurs civilisations aussi,
il y a eu des tentatives pour revenir aux traditions anciennes, dans
un effort désespéré pour faire comme si cette influence n'existait
pas et pour s'en débarrasser. De même, ces civilisations ont eu elles
aussi, leurs intellectuels libéraux et leurs réformateurs occidentalisants.

A un moment ou à l'autre de leur histoire récente, elles ont
toutes eu à faire face au même dilemme : se fermer à l'Occident et
renoncer à l'espoir de rivaliser sur un pied d'égalité avec sa suprématie

technique, ou bien absorber et adopter globalement les idées et les
méthodes occidentales, pour être capables d'assimiler sa technique.



18 REVUE ÉCONOMIQUE ET SOCIALE

Au Japon d'abord et en Inde ensuite, la décision a été prise
d'adopter les méthodes et les idées occidentales dans une mesure
compatible avec le maintien de l'essentiel de la culture indigène. En
Chine, la puissance du conservatisme social, l'intervention étrangère

et la rigueur de l'éducation se sont combinées pour empêcher
cette modernisation. Le prix en a été l'humiliation et le découragement.

C'est à ce prix que les révolutionnaires chinois ont pu introduire

les méthodes de pensée et la technique occidentales, grâce à
une alliance avec une puissance antioccidentale.

Dans le monde de l'Islam aussi, l'impatience de ces dernières
décennies a cristallisé une bourgeoisie et une petite bourgeoisie
occidentalisantes, ainsi qu'une opposition conservatrice et
traditionaliste prenant souvent appui sur l'aide étrangère pour maintenir

ses privilèges anachroniques. Le résultat est ce même
mécontentement, ce même désespoir que l'Occident n'a pas su diagnostiquer

dans la Chine d'avant-guerre. Aujourd'hui, la même complaisance

amène l'Occident à oublier que la question qui se pose dans
le monde musulman n'est pas de savoir où et quand il y aura une
révolution qui le fera accéder à l'âge moderne, mais de savoir qui
prendra la tête de la révolution qui a déjà commencé.

La question qui se pose au monde musulman est donc de savoir
avec quelle aide et à travers quelle sorte de filtre idéologique il
accédera à ces méthodes et à ces idées occidentales dont il a besoin
pour satisfaire ses ambitions séculières. A cet égard, les
caractéristiques de la plupart des Etats musulmans sont identiques à celles
des autres pays sous-développés. Leur population s'accroît très
rapidement et dépasse déjà leurs moyens ; ils ont besoin d'industries

pour transformer leurs matières premières et pour absorber
leur main-d'œuvre rurale en chômage ; ils doivent moderniser leur
production agricole archaïque et, très rapidement, former un
personnel administratif et technique ; mais surtout, ils doivent aussi
trouver le cadre politique convenable qui leur permettra d'épargner

une forte proportion de leur revenu national et de l'investir
dans des projets économiques productifs. Mener à bien cette série
de tâches formidables, préparer l'émancipation économique, c'est le
vœu passionné de près des trois quarts de l'humanité qui nous
entoure. Pour échapper à leur terrible misère, pour se libérer de la
faim, de l'analphabétisme et de la maladie, toutes ces masses
doivent à tout prix trouver une méthode — une sorte de « modèle



REVUE ÉCONOMIQUE ET SOCIALE 19

de développement » — qui leur fournisse une stratégie de véritable
progrès matériel.

Nous, qui sommes le monde occidental privilégié, nous n'avons
pas encore mis au point ce « modèle de développement » et notre
intervention n'a pas toujours contribué à aider les forces de progrès.
Notre aide matérielle n'est pas allé au-delà des points IV des plans
de Colombo ou de l'Assistance technique, gestes timides devant
l'ampleur du défi. Pourtant, nous sommes les seuls à avoir les

moyens d'aider à l'émancipation inévitable de cette majorité
économiquement en retard de l'humanité et de faire qu'elle se réalise
sans des excès qui pourraient menacer notre existence même. Il est
encore en notre pouvoir que cette révolution de la majorité de
l'humanité se fasse avec notre aide et non point contre nous. Pourtant,

ce « modèle de développement », qui pourrait apporter une
solution et nous obtenir la collaboration de ces masses en mouvement,

n'est pas encore en vue.
Mais nous ne sommes plus les seuls vers qui ces masses

impatientes et désespérées peuvent se tourner. Le Japon et l'Union
Soviétique ont réussi, par leurs seuls efforts, à échapper à la condition

de pays sous-développé. La Chine et l'Inde sont en train
d'expérimenter leurs propres méthodes. Et de toute évidence, c'est
le « modèle de développement communiste » qui, avec sa rapidité
et son impitoyable efficacité, fait la plus forte impression.

Ce serait une dangereuse erreur de notre part de croire que les
aspects qui nous paraissent effrayants dans les méthodes communistes

— et c'est à dessein que j'emploie le pluriel — sont vus sous
le même jour par des peuples dont les antécédents et les
expériences sont très différents des nôtres. Il serait également dangereux
de refuser de tirer les enseignements de l'exemple de la Chine et de
continuer à croire que les traditions ou la religion peuvent immuniser

des masses affamées et fanatisées contre les cruautés et les
sacrifices impliqués par l'adoption du modèle de développement
économique des communistes.

Si irréconciliables que soient l'Islam et le communisme sur le
plan doctrinal, les deux systèmes présentent des ressemblances
frappantes. Les deux ont un caractère autoritaire. Le Shari'ah — au
nom duquel gouvernent les gouvernements musulmans contemporains

et dont ils appliquent les décrets — a un pouvoir illimité et
son action n'est pas amendée. Obéir et se conformer à ses décisions



20 REVUE ÉCONOMIQUE ET SOCIALE

est un signe de vertu et de piété, et l'on est hostile au changement et
à l'innovation. Le gouvernement, de l'avis de théologiens musulmans
respectés, n'est que l'agent politique de Dieu, l'interprète de Sa
volonté et il ne peut prétendre outrepasser ce rôle. Cette
prédestination qui s'exprime dans la solidarité avec Dieu plutôt que
dans la liberté individuelle — peut être assimilée au déterminisme
historique. Quant à l'avenir de l'homme, les deux credos proclament

que la perfection est accessible par le remplacement de
l'ensemble des conditions extérieures existantes par un autre
ensemble. Enfin, le temporel et le spirituel en Islam n'étant pas
divisés en compartiments exclusifs, l'accent mis sur le temporel
risque de diminuer l'intérêt de l'homme du commun pour le spirituel.

L'accent mis par le christianisme sur la liberté individuelle
peut constituer un rempart contre le matérialisme communiste ;

mais l'expérience coloniale de l'Islam ne peut qu'affaiblir sa foi dans
les déclarations occidentales sur la liberté. Et bien que, sur le plan
purement doctrinal, l'Islam ne puisse s'accommoder de la
philosophie communiste, lorsque l'accent est mis non plus sur le spirituel

mais sur le temporel, la frontière disparaît et le passage vers
l'acceptation de la doctrine communiste peut être forcé. De plus,
l'héritage anticolonianiste de l'Islam devenu haine raciale et croisade

antioccidentale ne peut qu'être renforcé par l'internationalisme
de l'Islam et du communisme.

Cependant, quelles que soient les possibilités doctrinales de
compromis, elles sont rejetées dans l'ombre par l'impatience des
ambitions séculières ; ambitions qui, pour les musulmans comme
pour les autres participants à la conférence de Bandoeng, ne cessent
de prendre une forme politique de plus en plus concrète.

Les événements profondément troublants de ces derniers mois
laissent-ils encore espérer qu'on puisse empêcher le triomphe du
provincialisme égoïste et désastreux de l'Europe sur ce qu'il y a
encore de compatissant, de généreux et de noble dans notre
civilisation occidentale En histoire, il n'est jamais trop tard. Plus
grand est le danger, plus il y a d'espoir que la raison et l'instinct de
conservation finiront par l'emporter. Mais si nous voulons voir cet
espoir réalisé, il ne faut pas oublier que nous n'avons que très peu
de temps.


	L'Occident en face de l'Islam contemporain

