
Zeitschrift: Regio Basiliensis : Basler Zeitschrift für Geographie

Herausgeber: Geographisch-Ethnologische Gesellschaft Basel ; Geographisches
Institut der Universität Basel

Band: 47 (2006)

Heft: 1

Artikel: Grenzverkehr zwischen Eigenem und Fremdem : religiöse Rituale
ausstellen

Autor: Fierz, Gaby

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1088340

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1088340
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REGIO BASILIENSIS 47/1 2006 S. 55-60

Grenzverkehr zwischen Eigenem und Fremdem -
Religiöse Rituale ausstellen

Gaby Fierz

Zusammenfassung
Die Ausstellung "Feste im Licht. Religiöse Vielfalt in einer Stadt" (7. November 2004 bis 16. Mai
2005) hat im Spannungsfeld zwischen gesellschaftspolitischer Bedeutung, individuellen Lebenswelten

und integrationsstiftender Funktion von Religion und Religiosität angesetzt, indem sie eine
Bühne bot, auf der alle beteiligten Religionsgemeinschaften gleichwertig dargestellt wurden.

Ausgangspunkt für die Präsentation der Lichterfeste waren museologische Konzepte, die Museen
neben dem Bewahren und Konservieren auch als Agenturen der Perspektivierung und Sinnproduktion

und nicht nur als Orte des Wissens, sondern auch als Orte des Befremdens, der Irritation
und der Infragestellung des Gewohnten sehen. Ausgehend von einem demokratischen
Museumsverständnis entstand die Ausstellung in einem partizipativen und integrativen Prozess zusammen
mit Vertreterinnen und Vertretern der verschiedenen Religionsgemeinschaften.

1 Einleitung

Religionen sind durch die jüngsten auch religiös begründeten Terroranschläge und Gewaltausbrüche

ins Blickfeld des öffentlichen Interesses gerückt. Samuel P. Huntington beschwört in seiner
viel beachteten Schrift "Kampf der Kulturen" die Gefahr des Islams für die westlichen
Gesellschaften herauf (Huntington 1998, 19). Zudem hat die religiöse Pluralisierung der westlichen
Gesellschaften als Folge der Zuwanderung heftige Debatten über umstrittene religiöse
Repräsentationsformen ausgelöst. Insbesondere das Tragen des Kopftuchs führt nicht nur in Frankreich,
sondern auch in der Schweiz zu öffentlichen Diskussionen über die Grenzen der verfassungsmässig
garantierten Religionsfreiheit. Die Terroranschläge vom 11. September und danach auf Bali, in
Madrid und London haben die Öffentlichkeit aufgeschreckt. Religion wird als diffuse Gefahr und

bedrohliche Macht wahrgenommen und dämonisiert.

Religionssoziologen sprechen gar von einer "weltweiten Rückkehr der Religionen und ihrer
Bedeutung als öffentliche Macht" und beobachten, was sie noch vor einigen Jahren als unwahr-

Adresse der Autorin: Lie. phil. Gaby Fierz, Ethnologin, Leiterin Abteilung Bildung und Vermittlung,
Museum der Kulturen, Augustinergasse 2, CH-4001 Basel

55



scheinliche Entwicklung erachteten, dass Religion wieder zunehmend "Kennzeichen sozialer
Identität" wird und die Fähigkeit hat, "Menschen nach ihrem eigenen Ethos zu formen" (Riese-
brodt 2001, 9).

Unabhängig von dieser gesellschaftspolitischen Dimension ist Religion ein wesentlicher
Bestandteil individueller westlicher Lebenswelten. Und dies entgegen der von Modernisierungstheoretikern

über Jahrzehnte hinweg vertretenen These, dass mit der zunehmenden Rationalisierung

die Religion verschwinden würde (Bräunlein 2003,60; Gabriel & Reuter 2004,36). So wurde

eine Zunahme der Religionen beobachtet, die sich an der Erfahrung orientieren, individuelle
und subjektive Zugänge erlauben und die Ganzheitlichkeit betonen (Knoblauch 2002, 81). Auch
Studien in der Schweiz kommen zum Schluss, dass die Religion und religiöse Orientierung als

individuelle Suche nach dem Sinn des Lebens, des Daseins und der Spiritualität nie an Bedeutung
verloren hat (Dubach & Campiche 1993,51-92). So haben zwar in den vergangenen 30 Jahren die
Kirchen viel von ihrer gesellschaftlichen Macht eingebüsst und Mitglieder verloren, denn "das
Streben nach persönlicher Entfaltung und religiöser Selbstbestimmung bringt es mit sich, dass die
Kirchen beim Aufbau der Identität in die hinteren Ränge verwiesen werden" (Campiche 2004,

281). Die Bedeutung der individuellen Religiosität hat jedoch nicht abgenommen, sondern sich

der kulturellen und gesellschaftlichen Entwicklung angepasst. Neuere Studien betonen zudem die
starke Prägung religiöser Sozialisation (Campiche 2004, 273) und widerlegen damit die noch in
den 70-er und 80-er Jahren des 20. Jahrhunderts unumstrittene Auffassung der Individualisierung
der Religion im Sinne der Autonomie des gläubigen Subjekts (Luckmann [1967] 1991, 143). So

stellt Campiche in seiner jüngsten Analyse der helvetischen Religionslandschaft die These von
einer "Dualisierung der Religion" auf. Das heisst: Es gibt ein Nebeneinander zweier verschiedener

Religiositäten, zum einen die institutionelle oder auch traditionelle, die sich in der Schweiz aufdas

Christentum bezieht, und zum anderen die universelle, welche den sozio-kulturellen Wandel

widerspiegelt (Campiche 2004, 48). Zudem hat sich die religiöse Landschaft der Schweiz plurali-
siert. So haben sich die prozentualen Anteile der islamischen Gemeinschaft von 0.89 % bei der

Volkszählung von 1980 auf4.26 % im Jahre 2000 erhöht. Auch der Anteil weiterer nichtchristlicher

Religionsgemeinschaften ist im gleichen Zeitraum von 0.19 auf0.78 % gestiegen (Campiche
2004, 51).

Religion ist identitätsstiftend und deshalb gleich wie andere Faktoren für eine erfolgreiche
Integration von Migrantinnen und Migranten von Bedeutung. Dargelegt wird dies beispielsweise in

einer Arbeit über die Situation tamilischer Flüchtlinge in Bern, wo auf die grosse Bedeutung hin-
duistischer und christlicher Religiosität für die Bewältigung des Alltags in der Fremde hingewiesen

wird (.Lüthi 2003, 295-322). Generell liegen jedoch für die Schweiz kaum wissenschaftliche

Untersuchungen zum Themenbereich Religion und Migration vor. Erst in jüngster Zeit, aus An-
lass der Dämonisierung des Islams und vor dem Hintergrund der tendenziösen Berichterstattung
über die neusten Volkszählungsdaten, die eine rasante Zunahme der Muslime in der Schweiz
prophezeien, gab die offizielle Integrations- und Migrationspolitik Untersuchungen in Auftrag.

Ende Oktober 2005 wurde der erste sozialwissenschaftliche Forschungsbericht über Muslime
in der Schweiz den Medien vorgestellt {Eidgenössische Ausländerkommission EKA 2005). Dabei

wird die Heterogenität der in der Schweiz lebenden Muslime betont. Gemeinsam ist das Bekenntnis

zum Islam. Die Umsetzung des islamischen Glaubens wird jedoch individuell sehr
unterschiedlich gehandhabt, nicht nur nach Herkunft, sondern auch innerhalb einer Gruppe mit dem

gleichen kulturellen Hintergrund. Im Rahmen der Identitätsbildung stellt die Studie zudem fest,
dass es ein doppeltes Spannungsfeld gibt, welches sich durch die gesamte muslimische Bevölkerung

zieht: Einerseits das Verhältnis zur nicht-muslimischen Bevölkerung und zum anderen die

keineswegs konfliktfreien Beziehungen innerhalb der muslimischen Gemeinschaften {Eidgenössische

Ausländerkommission EKA 2005, 6).

56



2 Feste - kulturelle und religiöse Orientierung

In diesem Spannungsfeld zwischen gesellschaftspolitischer Bedeutung, individuellen Lebenswelten

und integrationsstiftender Funktion von Religion und Religiosität hat die Ausstellung "Feste
im Licht. Religiöse Vielfalt in einer Stadt" angesetzt. Die Ausstellung bot eine Bühne, aufder alle

beteiligten Religionsgemeinschaften gleichwertig dargestellt wurden.

Konzeptuell auf Feste konzentriert, die ihren Ursprung in der hinduistischen, buddhistischen,
islamischen, christlichen, jüdischen und der altiranischen Religion haben, zeigte die Ausstellung
"Lichterfeste", so wie sie von Herbst 2003 bis Frühling 2004 in Basel und Umgebung stattgefunden

haben. In diesem geographischen Raum leben Menschen aus 155 Nationen, über 30 Prozent
der Einwohner haben einen ausländischen Pass.

Die inhaltliche, geographische und zeitliche Festlegung ermöglichte eine Momentaufnahme
und zeigte ein spannungsreiches Neben- und Miteinander verschiedener Feste, namentlich der
christlichen Weihnacht, des islamischen Ramadanfests, des jüdischen Chanukka, des thai-bud-
dhistischen Loy Krathong und der hinduistischen Feste Deepavali und Gauri Puja sowie des
altiranischen Nouwrouz (Fier: & Schneider 2004, 7-1 1

Feste stehen erstens im Gegensatz zum Alltag der Arbeitswelt und der Schule, wo sich die Zu-
wanderinnen und Zuwanderer in der Regel gezwungenermassen den Gepflogenheiten und kulturellen

Mustern der Mehrheitsgesellschaft anpassen müssen. Feste, Feiern und religiöse Zeremonien

sind Gelegenheiten, eigene Bräuche und eigene kulturelle Praktiken zu leben und diese dann

auch der nächsten Generation weiterzuvermitteln (Caduff& Pfaff-Czarneka 1993, 8).
"Vor allem für unsere Kinder ist es wichtig, dass sie unsere Feste feiern und miterleben können,

denn von der Schule wissen sie zwar viel über Weihnachten und Ostern, hingegen über das

Ramadanfest würden sie sonst nichts erfahren," sagt Meryenr Yilmaz, eine der insgesamt 20 für
die Ausstellung interviewten Personen.

Zweitens haben Rituale, Zeremonien und Feste eine integrative, gruppenbildende und

gruppenbestätigende Funktion, worauf bereits Emile Dürkheim hinwies (Hugger 1987, 13). Sie spielen

im Prozess der Kollektivierung und des Zusammenhalts einer Gruppe eine wesentliche Funktion.

Gerade dieser gruppenbildende und -bestätigende Charakter ist in der "Fremde" von grosser
Relevanz, wo Feste und Feiern ein Stück Heimat und damit Vertrautheit und Halt bieten {Caduff&
Pfaff-Czarnecka 1993, 16).

Dies weist auf eine dritte universelle Funktion von Festen hin, nämlich die Bedeutung als
sicherer Hafen in unsicheren Zeiten, sei dies im individuellen Lebenszyklus (Rituale, die als "Rites
de passage" beschrieben werden) oder aber im Jahrcslauf und saisonalen Zyklus (z. B. bei den

Winter- und Sonnenwende- sowie Erntedankfesten). Die Vorstellung, mittels Ritualen unvorher-
sehbarc Gefahren in Natur und Gesellschaft meistern zu können, ist ein Phänomen, das alle
Gesellschaften und Kulturen kennen {Michaels 1993, 47).

Feste und Feiern stehen aber viertens auch für eine lebendige Debatte über gesellschaftliche
Inhalte. Obwohl aufdie Überlieferung von Traditionen ausgerichtet, sind sie nicht starr und
unveränderlich. Sic beharren, sind gegenüber gesellschaftlichen Neuerungen resistent, aber dennoch
flexibel. Alte Inhalte werden neu interpretiert, veränderte Rahmenbedingungen kreativ in die

Festpraxis integriert. Festtraditionen werden neu erfunden und säkularisiert {Caduff &
Pfaff-Czarneka 1993, 13-16; Baumann 2004, 140-150). Zum Beispiel Nouwrouz, das ebenfalls
in der Ausstellung "Feste im Licht" vorgestellte, ursprünglich altiranische zum Mithraskult
gehörende Neujahrsfest der Tag- und Nachtgleiche im Frühling, blickt aufeine lange Geschichte
unterschiedlicher Zuschreibungen, Traditionen und Bedeutungen zurück. Heute ist das Neujahrsfest
Nouwrouz oder auch Newroz für die kurdische Bevölkerung in der Türkei vor allem ein Symbol
ihrer kulturellen Unabhängigkeit. Mit politischen Demonstrationen fordern sie jedes Jahr an

57



Newroz politische und kulturelle Anerkennung. Eine politische Konnotation hat das altiranische
Fest auch in der seit 1991 unabhängigen zentralasiatischen Republik Usbekistan erhalten, wo
Nouwrouz 1993 im Zuge der Nationalisierungskampagne zum Nationalfeiertag erklärt wurde

(Roy 2005, 28).

3 Das Museum als Ort der Innovation und Irritation

Das Museum wird oft als Ort der Erinnerung, der Vergangenheit, der früher gelebten Traditionen
gesehen - die Dinge im Museum werden als materialisierte Geschichte verstanden. Doch das

Museum ist durch seine Ausstellungstätigkeit nicht nur "Deponie, sondern auch Generator" (Korff
2002, 172). So werden aus Archiven und Bewahranstalten für materielle Kulturen auch Agenturen
der Perspektivierung und Sinnproduktion (Korff2002, 152). Ausschlaggebend für die
Ausstellungskonzeption von "Feste im Licht" waren eben diese museologischen Konzepte von Korff
(2002). Demnach werden Museen nicht nur als Orte des Wissens, sondern vor allem auch als Orte
des Befremdens gesehen. Auch wird die Gesellschaft, die sich an Identifizierungen klammert, in
einen intelligenten Grenzverkehr mit dem Fremden verwickelt und als Ort der Irritation des Eigenen

und der inszenierten Infragestellung des Gewohnten gesehen (Sloterdijk 1989).
In diesem Sinne präsentierte das Museum der Kulturen mit der Ausstellung "Feste im Licht"

eine Bühne, auf der die "Lichterfeste" gleichwertig inszeniert wurden. Dies ganz im Gegensatz

zum bekannten Stadtbild, das von christlichen Kirchen dominiert wird und hinduistische Tempel
und Moscheen in unwirtlichen Industriegebieten vor der Mehrheit der Bevölkerung verborgen

Abb. 1 Teilnehmerinnen eines dialogischen Rundgangs in der Ausstellung "Feste im Licht".
Foto: Markus Gruber

58



untergebracht sind. Das gleichwertige Nebeneinander löste angesichts der gegensätzlichen Realität

ein generelles Gefühl des Befremdens aus. Zudem gab es für die Besucherinnen und Besucher

Eigenes und Fremdes zu entdecken. Irritierendes und Vertrautes lagen eng beieinander. Verstärkt
wurde dieses Gefühl des Befremdens und der Irritation durch die Lichtführung. Die Feste wurden
mittels typischer Objekte, die zum jeweiligen Fest und zur Umgebung gehören, in der sie stattfinden,

in transparenten - von Leuchtstoffröhren beleuchteten - Kuben inszeniert. Auf den ersten
Blick widerspiegelten diese Räume Realität, wurden jedoch durch das grelle Licht gleich wieder
von ihr entrückt.

4 Das Museum als Ort der Partizipation und Integration

"Die Lichterfest-Ausstellung ist wunderbar - vielfältig und einfach zugleich", schrieb ein Besucher

ins Gästebuch und eine andere Besucherin meinte, "mir gefällt die Ausstellung sehr - ich
komme mir nicht dumm und unwissend vor und kann etwas lernen." Diese Aussagen sind ein
Flinweis darauf, dass der für diese Ausstellung gewählte integrative und partizipative Ansatz
erfolgreich umgesetzt wurde. Im Projekt "Feste im Licht" war die Zusammenarbeit von Mitgliedern
verschiedener Religionsgemeinschaften zentral. Dahinter steht ein demokratisches Museumsverständnis,

das unter anderen David Anderson, Begründer der "British Gallery" im Victoria and
Albert Museum in London, im Rahmen des Konzepts der "Learning Society" (permanente
Erwachsenenbildung) seit Jahren erfolgreich mit verschiedenen Gesellschaften umsetzt (Anderson 2004,
19-28).

Die Projektidee fand bei den Vertreterinnen und Vertretern der Religionsgemeinschaften grossen

Anklang, wie folgende Zitate zeigen:
"Selbstverständlich machen wir mit bei diesem Projekt", sagte Cent Lütfi Karatekin, Präsident

der Basler Muslimkommission, anlässlich unseres ersten Treffens im Museum. "Es ist schön,

wenn ich die Gelegenheit habe, Schweizern und anderen Ausländern von meiner Kultur und meiner

Religion zu erzählen", meinte die Vize-Präsidentin des Wat Thai-Vereins, Juthamas Renggli.
Unterwegs als teilnehmende Beobachterin, begleitet vom Kameramann Beat Manetsch,

dokumentierten wir die Lichterfeste. Diese für die Ausstellung unverzichtbaren filmischen Dokumente
kamen einzig dank der Offenheit der verschiedenen Religionsgemeinschaften zustande. Die
Diskussionen über den Rohschnitt der Filme oder über die Auswahl der Ausschnitte aus den Gesprächen

waren intensiv und für beide, sowohl die Museumsmitarbeiterinnen als auch die Mitglieder
der Religionsgemeinschaften, äusserst fruchtbar und bereichernd. Und dies gerade auch, weil dieser

Prozess der Vertrauensbildung nicht ohne Konflikte und Irritationen verlief. Das Museum
konnte keineswegs alle Erwartungen erfüllen. So beispielsweise auch diejenige des Abts des

thai-buddhistischen Zentrums nicht, der dem Museum eine Buddhafigur schenken wollte mit der

Auflage, jene permanent auszustellen. Im offenen Gespräch wurde die Unmöglichkeit dieses
Vorhabens erläutert. Die Auseinandersetzung festigte die Beziehungen. Irritiert war auch die
sunnitisch-türkische Religionsgemeinschaft, die ein Hinterglasbild in der Ausstellung, das Mohammed
auf dem geflügelten Pferd zeigt und vermutlich aus Pakistan stammt, durch einen Koranvers
ersetzt haben wollte. Das Bild blieb. Das Argument, dass Respekt geboten sei vor der Vielfalt
religiöser Ausdrucksformen, vermochte zu überzeugen.

Die Ausstellung "Feste im Licht" ging nicht von einer einzigen unerschütterlichen Wissensinstanz

aus, sondern gestand dem "Laienwissen" ebenfalls seinen Platz zu. So entstand eine Bühne
für unterschiedliche Sichtweisen, Erfahrungen und Werthaltungen. Die Form der Darstellung

59



sensibilisierte das Publikum fur Eigenes und Fremdes und forderte so eine differenzierte
Wahrnehmung kultureller und religiöser Phänomene, eine wichtige Voraussetzung für ein gegenseitiges

Verstehen.

Literatur

Anderson D. 2004. Participation Attracts - Participation
Binds. In: Commandeur B. & Dennert D. (Hrsg.):
Event zieht - Inhalt bindet. Besucherorientierung
von Museen aufneuen Wegen. Bielefeld, 19-28.

Baumann M. 2004. Migration, Religion und religiöse
Feste. In: Fierz G. & Schneider M. (Hrsg.): Feste im
Licht. Religiöse Vielfalt in einer Stadt. Basel,
140-150.

Bräunlein P.J. 2003. Religion(en) im Museum. Einige
Anmerkungen zu irritierenden Erfahrungen. In:
Kraus M. & Münzel M. (Hrsg.): Museum und
Universität in der Ethnologie. Curupira, Marburg,
57-75.

Campiche R.J. 2004. Die zwei Gesichter der Religion.
Faszination und Entzauberung. Zürich, 1-394.

Caduff C. & Pfaff-Czamecka J. (Hrsg.) 1993. Rituale
heute. Theorien - Kontroversen - Entwürfe. Berlin,
1-230.

Dubach A. & Campiche R.J. (Hrsg.) 1993. Jeder ein

Sonderfall? : Religion in der Schweiz. Zürich, 1-398.

Eidgenössische Ausländerkommission EKA 2005.
Muslime in der Schweiz. 1 -47.

Fierz G. & Schneider M. 2004. Einführung. In: Feste im
Licht. Religiöse Vielfalt in einer Stadt. Basel, 7—11.

Gabriel K. & Reuter H.-R. 2004. Einleitung. In: Gabriel
K. & Reuter H.-R. (Hrsg.): Religion und Gesellschaft.

Paderborn, 11—49.

Hugger P. 1987. Das Fest - Perspektiven einer For¬

schungsgeschichte. Einleitung. In: Hugger P. (ed).
Stadt und Fest. Zu Geschichte und Gegenwart
europäischer Festkultur. Unterägeri, 9-24.

Huntington S.P. 1996. Kampfder Kulturen. Die
Neugestaltung der Weltpolitik im 21. Jahrhundert. Wien,
1-581.

Knoblauch H. 2002. Ganzheitliche Bewegungen,
Transzendenzerfahrung und die Entdifferenzierung
von Kultur und Religion in Europa. In: Berliner
Journal für Soziologie 12: 295-307.

Korff G. 2002. Museumsdinge. Deponieren - Exponieren.

Köln, Weimar, Wien, 1-391.

Luckmann T. 1991 (1967). Die unsichtbare Religion.
Frankfurt, 1-191.

Lüthi D. 2003. "Heimatliche Konventionen im Exil be¬

wahren." In: Baumann M. et al. (Hrsg.). Tempel und
Tamilen in zweiter Heimat. Würzburg, 295-322.

Michaels A. 1993. "Le rituel pour le rituel" oder wie
sinnlos sind Rituale? In: Caduff C. & Pfaff-Czar-
necka J. (Hrsg.) Rituale heute. Theorien - Kontroversen

- Entwürfe. Berlin, 23—48.

Riesebrodt M. 2001. Die Rückkehr der Religion.
Fundamentalismus und der "Kampf der Kulturen ". München,

1-158.

Roy O. 2005. Herzland der Welt oder tote Mitte? du
(Die Seidenstrasse) 753(1): 28-29.

Sloterdijk P. 1989. Museum, Schule des Befremdens.
In: FAZ-Magazin (17.3. 1989).

60


	Grenzverkehr zwischen Eigenem und Fremdem : religiöse Rituale ausstellen

