Zeitschrift: Regio Basiliensis : Basler Zeitschrift fir Geographie

Herausgeber: Geographisch-Ethnologische Gesellschaft Basel ; Geographisches
Institut der Universitat Basel

Band: 47 (2006)

Heft: 1

Artikel: Grenzverkehr zwischen Eigenem und Fremdem : religiose Rituale
ausstellen

Autor: Fierz, Gaby

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1088340

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1088340
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REGIO BASILIENSIS 47/12006 S.55-60

Grenzverkehr zwischen Eigenem und Fremdem -
Religiose Rituale ausstellen

Gaby Fierz

Zusammenfassung

Die Ausstellung “Feste im Licht. Religiose Vielfalt in einer Stadt” (7. November 2004 bis 16. Mai
2005) hat im Spannungsfeld zwischen gesellschafispolitischer Bedeutung, individuellen Lebens-
welten und integrationsstiftender Funktion von Religion und Religiositdt angeselzt, indem sie eine
Biihne bot, auf der alle beteiligten Religionsgemeinschaften gleichwertig dargestellt wurden.
Ausgangspunkt fiir die Prdsentation der Lichterfeste waren museologische Konzepte, die Museen
neben dem Bewahren und Konservieren auch als Agenturen der Perspektivierung und Sinnpro-
duktion und nicht nur als Orte des Wissens, sondern auch als Orte des Befremdens, der Irritation
und der Infragestellung des Gewohnten sehen. Ausgehend von einem demokratischen Museums-
verstindnis entstand die Ausstellung in einem partizipativen und integrativen Prozess zusammen
mit Vertreterinnen und Vertretern der verschiedenen Religionsgemeinschaften.

1 Einleitung

Religionen sind durch die jiingsten auch religios begriindeten Terroranschldge und Gewaltausbrii-
che ins Blickfeld des offentlichen Interesses gertickt. Samuel P. Huntington beschwort in seiner
viel beachteten Schrift “Kampf der Kulturen” die Gefahr des Islams fiir die westlichen Gesell-
schaften herauf (Huntington 1998, 19). Zudem hat die religidse Pluralisierung der westlichen Ge-
sellschaften als Folge der Zuwanderung heftige Debatten iiber umstrittene religiose Reprisenta-
tionsformen ausgeldst. Insbesondere das Tragen des Kopftuchs fiihrt nicht nur in Frankreich, son-
dern auch in der Schweiz zu 6ffentlichen Diskussionen tiber die Grenzen der verfassungsmaéssig
garantierten Religionsfreiheit. Die Terroranschldge vom 11. September und danach auf Bali, in
Madrid und London haben die Offentlichkeit aufgeschreckt. Religion wird als diffuse Gefahr und
bedrohliche Macht wahrgenommen und ddmonisiert.

Religionssoziologen sprechen gar von einer “weltweiten Riickkehr der Religionen und ihrer
Bedeutung als 6ffentliche Macht” und beobachten, was sie noch vor einigen Jahren als unwahr-

Adresse der Autorin:  Lic. phil. Gaby Fierz, Ethnologin, Leiterin Abteilung Bildung und Vermittlung,
Muscum der Kulturen, Augustinergasse 2, CH-4001 Basel

55



scheinliche Entwicklung erachteten, dass Religion wieder zunehmend “Kennzeichen sozialer
[dentitat” wird und die Fahigkeit hat, “Menschen nach ihrem eigenen Ethos zu formen” (Riese-
brodt 2001, 9).

Unabhingig von dieser gesellschaftspolitischen Dimension ist Religion ein wesentlicher Be-
standteil individueller westlicher Lebenswelten. Und dies entgegen der von Modernisierungs-
theoretikern iiber Jahrzehnte hinweg vertretenen These, dass mit der zunehmenden Rationalisie-
rung die Religion verschwinden wiirde (Brdunlein 2003, 60; Gabriel & Reuter 2004, 36). So wur-
de eine Zunahme der Religionen beobachtet, die sich an der Erfahrung orientieren, individuelle
und subjektive Zuginge erlauben und die Ganzheitlichkeit betonen (Knoblauch 2002, 81). Auch
Studien in der Schweiz kommen zum Schluss, dass die Religion und religiose Orientierung als in-
dividuelle Suche nach dem Sinn des Lebens, des Daseins und der Spiritualitit nie an Bedeutung
verloren hat (Dubach & Campiche 1993, 51-92). So haben zwar in den vergangenen 30 Jahren die
Kirchen viel von ihrer gesellschaftlichen Macht eingebiisst und Mitglieder verloren, denn “das
Streben nach persdnlicher Entfaltung und religidser Selbstbestimmung bringt es mit sich, dass die
Kirchen beim Aufbau der Identitét in die hinteren Range verwiesen werden” (Campiche 2004,
281). Die Bedeutung der individuellen Religiositit hat jedoch nicht abgenommen, sondern sich
der kulturellen und gesellschaftlichen Entwicklung angepasst. Neuere Studien betonen zudem die
starke Priagung religioser Sozialisation (Campiche 2004, 273) und widerlegen damit die noch in
den 70-er und 80-er Jahren des 20. Jahrhunderts unumstrittene Auffassung der Individualisierung
der Religion im Sinne der Autonomie des gldubigen Subjekts (Luckmann [1967] 1991, 143). So
stellt Campiche in seiner jiingsten Analyse der helvetischen Religionslandschaft die These von ei-
ner “Dualisierung der Religion™ auf. Das heisst: Es gibt ein Nebeneinander zweier verschiedener
Religiosititen, zum einen die institutionelle oder auch traditionelle, die sich in der Schweiz auf das
Christentum bezieht, und zum anderen die universelle, welche den sozio-kulturellen Wandel wi-
derspiegelt (Campiche 2004, 48). Zudem hat sich die religiose Landschaft der Schweiz plurali-
siert. So haben sich die prozentualen Anteile der islamischen Gemeinschaft von 0.89 % bei der
Volkszdhlung von 1980 auf 4.26 % im Jahre 2000 erhoht. Auch der Anteil weiterer nichtchristli-
cher Religionsgemeinschaften ist im gleichen Zeitraum von 0.19 auf 0.78 % gestiegen (Campiche
2004, 51).

Religion ist identitétsstiftend und deshalb gleich wie andere Faktoren fiir eine erfolgreiche In-
tegration von Migrantinnen und Migranten von Bedeutung. Dargelegt wird dies beispielsweise in
einer Arbeit iiber die Situation tamilischer Fliichtlinge in Bern, wo auf die grosse Bedeutung hin-
duistischer und christlicher Religiositit fiir die Bewiltigung des Alltags in der Fremde hingewie-
sen wird (Liithi 2003, 295-322). Generell liegen jedoch fiir die Schweiz kaum wissenschaftliche
Untersuchungen zum Themenbereich Religion und Migration vor. Erst in jiingster Zeit, aus An-
lass der Ddmonisierung des Islams und vor dem Hintergrund der tendenziosen Berichterstattung
tiber die neusten Volkszdhlungsdaten, die eine rasante Zunahme der Muslime in der Schweiz pro-
phezeien, gab die offizielle Integrations- und Migrationspolitik Untersuchungen in Auftrag.

Ende Oktober 2005 wurde der erste sozialwissenschaftliche Forschungsbericht iiber Muslime
in der Schweiz den Medien vorgestellt (Eidgendssische Ausldnderkommission EKA 2005). Dabei
wird die Heterogenitit der in der Schweiz lebenden Muslime betont. Gemeinsam ist das Bekennt-
nis zum Islam. Die Umsetzung des islamischen Glaubens wird jedoch individuell sehr unter-
schiedlich gehandhabt, nicht nur nach Herkunft, sondern auch innerhalb einer Gruppe mit dem
gleichen kulturellen Hintergrund. Im Rahmen der Identitétsbildung stellt die Studie zudem fest,
dass es ein doppeltes Spannungsfeld gibt, welches sich durch die gesamte muslimische Bevolke-
rung zicht: Einerseits das Verhiltnis zur nicht-muslimischen Bevolkerung und zum anderen die
keineswegs konfliktfreien Beziehungen innerhalb der muslimischen Gemeinschaften (£idgends-
sische Auslinderkommission EKA 2003, 6).

56



2 Feste —kulturelle und religiése Orientierung

In diesem Spannungsfeld zwischen gesellschaftspolitischer Bedeutung, individuellen Lebenswel-
ten und integrationsstiftender Funktion von Religion und Religiositét hat die Ausstellung “Feste
im Licht. Religiose Vielfalt in einer Stadt” angesetzt. Die Ausstellung bot eine Biihne, auf'der alle
beteiligten Religionsgemeinschaften gleichwertig dargestellt wurden.

Konzeptuell auf Feste konzentriert, die thren Ursprung in der hinduistischen, buddhistischen,
islamischen, christlichen, jiidischen und der altiranischen Religion haben, zeigte die Ausstellung
“Lichterfeste”, so wie sie von Herbst 2003 bis Friihling 2004 in Basel und Umgebung stattgetun-
den haben. In diesem geographischen Raum leben Menschen aus 155 Nationen, iiber 30 Prozent
der Einwohner haben einen ausldandischen Pass.

Die inhaltliche, geographische und zeitliche Festlegung ermdglichte eine Momentaufnahme
und zeigte ein spannungsreiches Neben- und Miteinander verschiedener Feste, namentlich der
christlichen Weihnacht, des islamischen Ramadanfests, des jliidischen Chanukka, des thai-bud-
dhistischen Loy Krathong und der hinduistischen Feste Deepavali und Gauri Puja sowie des altira-
nischen Nouwrouz (Fierz & Schneider 2004, 7-11).

Feste stehen erstens im Gegensatz zum Alltag der Arbeitswelt und der Schule, wo sich die Zu-
wanderinnen und Zuwanderer in der Regel gezwungenermassen den Gepflogenheiten und kultu-
rellen Mustern der Mehrheitsgesellschaft anpassen miissen. Feste, Feiern und religiose Zeremo-
nien sind Gelegenheiten, eigene Brauche und eigene kulturelle Praktiken zu leben und diese dann
auch der nichsten Generation weiterzuvermitteln (Caduff & Pfaff-Czarneka 1993, 8).

“Vor allem flir unsere Kinder ist es wichtig, dass sie unsere Feste feiern und miterleben kon-
nen, denn von der Schule wissen sie zwar viel iiber Weithnachten und Ostern, hingegen tiber das
Ramadanfest wiirden sie sonst nichts erfahren,” sagt Meryem Yilmaz, eine der insgesamt 20 fur
die Ausstellung interviewten Personen.

Zweitens haben Rituale, Zeremonien und Feste eine integrative, gruppenbildende und grup-
penbestitigende Funktion, worauf bereits Emile Durkheim hinwies (Hugger 1987, 13). Sie spie-
len im Prozess der Kollektivierung und des Zusammenhalts einer Gruppe eine wesentliche Funkti-
on. Gerade dieser gruppenbildende und -bestitigende Charakter ist in der “Fremde” von grosser
Relevanz, wo Feste und Feiern ein Stiick Heimat und damit Vertrautheit und Halt bieten (Caduff &
Pfaff-Czarnecka 1993, 16).

Dies weist auf eine dritte universelle Funktion von Festen hin, ndmlich die Bedeutung als si-
cherer Hafen in unsicheren Zeiten, sei dies im individuellen Lebenszyklus (Rituale, die als “Rites
de passage” beschrieben werden) oder aber im Jahreslauf und saisonalen Zyklus (z. B. bei den
Winter- und Sonnenwende- sowie Erntedankfesten). Die Vorstellung, mittels Ritualen unvorher-
sehbare Gefahren in Natur und Gesellschaft meistern zu konnen, ist ein Phanomen, das alle Gesell-
schaften und Kulturen kennen (Michaels 1993, 47).

Feste und Feiern stehen aber viertens auch fiir eine lebendige Debatte iiber gesellschaftliche
Inhalte. Obwohl auf die Uberlieferung von Traditionen ausgerichtet, sind sie nicht starr und unver-
anderlich. Sie beharren, sind gegeniiber gesellschaftlichen Neuerungen resistent, aber dennoch
flexibel. Alte Inhalte werden neu interpretiert, verinderte Rahmenbedingungen kreativ in die
Festpraxis integriert. Festtraditionen werden neu erfunden und sdkularisiert (Caduff &
Pfaff-Czarneka 1993, 13-16; Baumann 2004, 140—-150). Zum Beispiel Nouwrouz, das ebenfalls
in der Ausstellung “Feste im Licht” vorgestellte, urspriinglich altiranische zum Mithraskult geho-
rende Neujahrsfest der Tag- und Nachtgleiche im Friihling, blickt auf eine lange Geschichte unter-
schiedlicher Zuschreibungen, Traditionen und Bedeutungen zuriick. Heute ist das Neujahrsfest
Nouwrouz oder auch Newroz fiir die kurdische Bevolkerung in der Tiirkei vor allem ein Symbol
ithrer kulturellen Unabhingigkeit. Mit politischen Demonstrationen fordern sie jedes Jahr an

57



Newroz politische und kulturelle Anerkennung. Eine politische Konnotation hat das altiranische
Fest auch in der seit 1991 unabhdngigen zentralasiatischen Republik Usbekistan erhalten, wo
Nouwrouz 1993 im Zuge der Nationalisierungskampagne zum Nationalfeiertag erkldrt wurde
(Roy 2005, 28).

3 Das Museum als Ort der Innovation und Irritation

Das Museum wird oft als Ort der Erinnerung, der Vergangenheit, der frither gelebten Traditionen
gesehen — die Dinge im Museum werden als materialisierte Geschichte verstanden. Doch das Mu-
seum ist durch seine Ausstellungstitigkeit nicht nur “Deponie, sondern auch Generator” (Korff
2002, 172). So werden aus Archiven und Bewahranstalten fiir materielle Kulturen auch Agenturen
der Perspektivierung und Sinnproduktion (Korff'2002, 152). Ausschlaggebend fiir die Ausstel-
lungskonzeption von “Feste im Licht” waren eben diese museologischen Konzepte von Korff
(2002). Demnach werden Museen nicht nur als Orte des Wissens, sondern vor allem auch als Orte
des Befremdens gesehen. Auch wird die Gesellschaft, die sich an Identifizierungen klammert, in
einen intelligenten Grenzverkehr mit dem Fremden verwickelt und als Ort der Irritation des Eige-
nen und der inszenierten Infragestellung des Gewohnten gesehen (Sloterdijk 1989).

In diesem Sinne prisentierte das Museum der Kulturen mit der Ausstellung “Feste im Licht”
eine Biihne, auf der die “Lichterfeste” gleichwertig inszeniert wurden. Dies ganz im Gegensatz
zum bekannten Stadtbild, das von christlichen Kirchen dominiert wird und hinduistische Tempel
und Moscheen in unwirtlichen Industriegebieten vor der Mehrheit der Bevolkerung verborgen

ZUR EINRICHTUNG

: CRANGECR

Abb. I Teilnehmerinnen eines dialogischen Rundgangs in der Ausstellung “Feste im Licht”.
Foto: Markus Gruber

58



untergebracht sind. Das gleichwertige Nebeneinander [0ste angesichts der gegensitzlichen Reali-
tat ein generelles Gefiihl des Befremdens aus. Zudem gab es fiir die Besucherinnen und Besucher
Eigenes und Fremdes zu entdecken, Irritierendes und Vertrautes lagen eng beieinander. Verstarkt
wurde dieses Gefiihl des Befremdens und der Irritation durch die Lichtfithrung. Die Feste wurden
mittels typischer Objekte, die zum jeweiligen Fest und zur Umgebung gehoren, in der sie stattfin-
den, in transparenten — von Leuchtstoffrohren beleuchteten — Kuben inszeniert. Auf den ersten
Blick widerspiegelten diese Rdume Realitdt, wurden jedoch durch das grelle Licht gleich wieder
von thr entriickt.

4 Das Museum als Ort der Partizipation und Integration

“Die Lichterfest-Ausstellung ist wunderbar — vielfaltig und einfach zugleich”, schrieb ein Besu-
cher ins Gistebuch und eine andere Besucherin meinte, “mir gefillt die Ausstellung sehr — ich
komme mir nicht dumm und unwissend vor und kann etwas lernen.” Diese Aussagen sind ein
Hinweis darauf, dass der fiir diese Ausstellung gewihlte integrative und partizipative Ansatz er-
folgreich umgesetzt wurde. Im Projekt “Feste im Licht” war die Zusammenarbeit von Mitgliedern
verschiedener Religionsgemeinschaften zentral. Dahinter steht ein demokratisches Museumsver-
stdndnis, das unter anderen David Anderson, Begriinder der ““British Gallery” im Victoria and Al-
bert Museum in London, im Rahmen des Konzepts der “Learning Society” (permanente Erwach-
senenbildung) seit Jahren erfolgreich mit verschiedenen Gesellschaften umsetzt (Anderson 2004,
19-28).

Die Projektidee fand bei den Vertreterinnen und Vertretern der Religionsgemeinschaften gros-
sen Anklang, wie folgende Zitate zeigen:

“Selbstverstindlich machen wir mit bei diesem Projekt”, sagte Cem Liitfi Karatekin, Prasident
der Basler Muslimkommission, anldsslich unseres ersten Treffens im Museum. “Es ist schon,
wenn ich die Gelegenheit habe, Schweizern und anderen Auslidndern von meiner Kultur und mei-
ner Religion zu erzdhlen”, meinte die Vize-Prisidentin des Wat Thai-Vereins, Juthamas Renggli.

Unterwegs als teilnehmende Beobachterin, begleitet vom Kameramann Beat Manetsch, doku-
mentierten wir die Lichterfeste. Diese fiir die Ausstellung unverzichtbaren filmischen Dokumente
kamen einzig dank der Offenheit der verschiedenen Religionsgemeinschaften zustande. Die Dis-
kussionen liber den Rohschnitt der Filme oder iiber die Auswahl der Ausschnitte aus den Gespri-
chen waren intensiv und fiir beide, sowohl die Museumsmitarbeiterinnen als auch die Mitglieder
der Religionsgemeinschaften, dusserst fruchtbar und bereichernd. Und dies gerade auch, weil die-
ser Prozess der Vertrauensbildung nicht ohne Konflikte und Irritationen verlief. Das Museum
konnte keineswegs alle Erwartungen erfiillen. So beispielsweise auch diejenige des Abts des
thai-buddhistischen Zentrums nicht, der dem Museum eine Buddhafigur schenken wollte mit der
Auflage, jene permanent auszustellen. Im offenen Gespriach wurde die Unméglichkeit dieses Vor-
habens erldutert. Die Auseinandersetzung festigte die Beziehungen. Irritiert war auch die sunni-
tisch-tiirkische Religionsgemeinschaft, die ein Hinterglasbild in der Ausstellung, das Mohammed
auf dem gefliigelten Pferd zeigt und vermutlich aus Pakistan stammt, durch einen Koranvers er-
setzt haben wollte. Das Bild blieb. Das Argument, dass Respekt geboten sei vor der Vielfalt reli-
gioser Ausdrucksformen, vermochte zu liberzeugen.

Die Ausstellung “Feste im Licht” ging nicht von einer einzigen unerschiitterlichen Wissens-
instanz aus, sondern gestand dem “Laienwissen” ebenfalls seinen Platz zu. So entstand eine Biihne
fur unterschiedliche Sichtweisen, Erfahrungen und Werthaltungen. Die Form der Darstellung

59



sensibilisierte das Publikum fiir Eigenes und Fremdes und forderte so eine differenzierte Wahr-
nehmung kultureller und religidser Phinomene, eine wichtige Voraussetzung fiir ein gegenseiti-

ges Verstehen.

Literatur

Anderson D. 2004, Participation Attracts — Participation
Binds. In: Commandeur B. & Dennert D. (Hrsg.):
Event zieht — Inhalt bindet. Besucherorientierung
von Museen auf neuen Wegen. Bielefeld, 19-28.

Baumann M. 2004. Migration, Religion und religidse
Feste. In: Fierz G. & Schneider M. (Hrsg.): Feste im
Licht. Religidse Vielfalt in einer Stadt. Basel,
140-150.

Briunlein P.J. 2003. Religion(en) im Museum. Einige
Anmerkungen zu irritierenden Erfahrungen. In:
Kraus M. & Miinzel M. (Hrsg.): Museum und Uni-
versitdt in der Ethnologie. Curupira, Marburg,
57-75.

Campiche R.J. 2004. Die zwei Gesichter der Religion.
Faszination und Entzauberung. Ziirich, 1-394.

Caduff C. & Pfaff-Czarnecka J. (Hrsg.) 1993. Rituale
heute. Theorien — Kontroversen — Entwiirfe. Berlin,
1-230.

Dubach A. & Campiche R.J. (Hrsg.) 1993. Jeder ein
Sonderfall?: Religion in der Schweiz. Ziirich, 1-398.

Eidgenossische Auslinderkommission EKA 2005.
Muslime in der Schweiz. 1-47.

Fierz G. & Schneider M. 2004. Einfihrung. In: Feste im
Licht. Religiose Vielfalt in einer Stadt. Basel, 7-11.

Gabriel K. & Reuter H.-R. 2004. Einleitung. In: Gabriel
K. & Reuter H.-R. (Hrsg.): Religion und Gesell-
schaft. Paderborn, 11-49.

Hugger P. 1987. Das Fest — Perspektiven einer For-
schungsgeschichte. Einleitung. In: Hugger P. (ed).
Stadt und Fest. Zu Geschichte und Gegenwart euro-
pdischer Festkultur. Unterdgeri, 9-24.

60

Huntington S.P. 1996. Kampfder Kulturen. Die Neuge-
staltung der Weltpolitik im 21. Jahrhundert. Wien,
1-581.

Knoblauch H. 2002. Ganzheitliche Bewegungen,
Transzendenzerfahrung und die Entdifferenzierung
von Kultur und Religion in Europa. In: Berliner
Journal fiir Soziologie 12: 295-307.

Korft G. 2002. Museumsdinge. Deponieren — Exponie-
ren. Koln, Weimar, Wien, 1-391.

Luckmann T. 1991 (1967). Die unsichtbare Religion.
Frankfurt, 1-191.

Liithi D. 2003. “Heimatliche Konventionen im Exil be-
wahren.” In: Baumann M. et al. (Hrsg.). Tempel und
Tamilen in zweiter Heimat. Wiirzburg, 295-322.

Michaels A. 1993. “Le rituel pour le rituel” oder wie
sinnlos sind Rituale? In: Caduft C. & Pfaff-Czar-
necka J. (Hrsg.) Rituale heute. Theorien — Kontro-
versen — Entwiirfe. Berlin, 23-48.

Riesebrodt M. 2001. Die Riickkehr der Religion. Funda-
mentalismus und der “Kampf der Kulturen”. Miin-
chen, 1-158.

Roy O. 2005. Herzland der Welt oder tote Mitte? du
(Die Seidenstrasse) 753(1): 28-29.

Sloterdijk P. 1989. Museum, Schule des Befremdens.
In: FAZ-Magazin (17.3. 1989).



	Grenzverkehr zwischen Eigenem und Fremdem : religiöse Rituale ausstellen

