
Zeitschrift: Regio Basiliensis : Basler Zeitschrift für Geographie

Herausgeber: Geographisch-Ethnologische Gesellschaft Basel ; Geographisches
Institut der Universität Basel

Band: 47 (2006)

Heft: 1

Artikel: Wenn Objekte interkontinental reisen ... : ein Essay über das Sammeln
exotischer Artefakte

Autor: Algar, Maria Angela

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1088339

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1088339
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REGIO BASILIENSIS 47/1 2006 S. 49-53

Wenn Objekte interkontinental reisen

Ein Essay über das Sammeln exotischer Artefakte

Maria Angela Algar

Zusammenfassung
Von alleine bewegen sich Dinge nicht. Ungeachtet dessen, was manche Spiritisten und Parapsy-
chologen glauben mögen, bedarfes tatkräftiger Hände, damit sich Gegenstände von einem Fleck
zum andern bewegen. Gelangen Objekte gar aus einem fernen Kontinent zu uns, ist dies selbstredend

kaumjemals möglich ohne organisatorische und logistische Anstrengungen. Nach einer
kürzeren oder längeren Wanderschaft enden fremdländische Artefakte an Orten, an denen sie
gewöhnlich Staub fangen, bestenfalls bewundert werden, immer aber irgendwie fremd bleiben.

1 Sammeln in der Vergangenheit

Museum und Dachstock

Nicht immer haben exotische Gegenstände das günstige Los ausgestellter Exponate in einem

Museum, die der Allgemeinheit zugänglich sind und besichtigt werden können. Wer das Privileg hatte,

einer Führung von Christian Kaufmann beiwohnen zu dürfen, dem werden zeitlebens
ungewohnte und rätselhafte Objekte - etwa die "nggwalndu"-Figuren der Abelam im Museum der
Kulturen Basel - zu Trägern von geheimnisvollen Geschichten, für deren Enthüllung es einzig eines
Schlüssels bedarf. Der inzwischen pensionierte Ozeanien-Konservator erzählte einprägsam von
der Funktion "seiner" Abelam-Figuren als Vertreter der Geister während des okkulten
Mannbarkeitsrituals im dörflichen Kulthaus, schilderte den schwierigen Transport der Figurengruppe aus
ihrer Heimat am Fluss Sepik im tropischen Papua Neuguinea an das Rheinknie in Basel und erläuterte

kritisch die ethisch-moralischen Implikationen, die das Zur-Schau-Stellen geheimer, sakraler

Unikate eines fernen Naturvolkes in öffentlichen Museen industrialisierter, westlicher
Konsumgesellschaften aufwerfen.

Adresse der Autorin: Lie. phil. Maria Angela Algar, Kunsthistorikerin und Sinologin, Herman-Greu-
lich-Str. 74, CH-8004 Zürich

49



Kontextualisicrungen dieser Art müssen Nachkommen eines Verstorbenen entbehren, die
unverhofft auf Erbstücke aus einem Nach lass stossen, etwa schlicht bemalte Töpfe aus Terrakotta,
eine groteske hölzerne Maske oder eine hüfthohe kitschige Porzellanvase. Vielleicht erinnert sich
noch jemand aus der älteren Verwandtschaft an den nach Mittelamcrika ausgewanderten
Grosscousin, an Onkel Heinrichs Missionstätigkeit in Ghana oder an Tante Gerdas ersten Ehemann, der

Chefkoch im renommiertesten Hotel Hong Kongs war. In der Regel jedoch müssen die Nachkommen

Informationen zu vererbten Kuriositäten mühevoll und zeitraubend aus Büchern oder dem
Internet zusammentragen, oder sie wenden sich verzweifelt an den Experten "vom Museum".
Zuletzt gelangen die Exotika aus dem Dachstock häufig in den Verkauf- in das Antiquariat, auf den

Flohmarkt, auf virtuelle Auktionen und, seltener, in den professionellen Kunsthandel.
Das Exponat im Museum und der exotische Gegenstand aus dem Estrich sind aus demselben

Grunde im Herzen Europas gelandet: Wegen oder dank der Sammelleidenschaft ihrer früheren
oder jetzigen Eigner. Das institutionelle Sammeln reicht bis zu den Schatzkammern der
mittelalterlichen Kirchen zurück, deren Vorformen in den Schatzhäusern antiker Tempelanlagen zu
finden sind. Ihre Kostbarkeiten waren zwar wie die Objekte in heutigen Museen unveräusserlich,
aber "öffentlich" nur insofern, als sie zu besonderen Festlichkeiten vorgeführt wurden.

Das private Sammeln kann mindestens bis in die Renaissance zurückverfolgt werden; Vorreiter

waren immer wieder Humanisten, Philosophen und Forschende, denen fürstliche Mäzene
alsbald folgten; das Interesse an der eigenen Vergangenheit führte zu Antikensammlungen und das

Studium von "Artificialia" (von Menschen hergestellte Dinge), "Naturalia" (organische und
anorganische Dinge der Natur), von "Scicntifica" (wissenschaftliche Gerätschaften und Messinstrumente)

mündete in die Kuriositätenkabinette und Raritätensammlungcn des 17. und frühen
18. Jahrhunderts. Diese Gegenstände der "cabinets des curiosités" wurden weniger wegen ihres
monetären Werts oder ihrer Schönheit gesammelt, sondern aufgrund ihres Zeugnischarakters und

weil sie "die Alltagserfahrung übersteigen" (Kohl 2003, 234).
Kaufleute, Missionare, Diplomaten oder Soldaten brachten von ihren Reisen in unbekannte

Gebiete Artefakte und Spezies der Flora und Fauna mit, für die es einen regen Markt von sammelnden

wohlhabenden Privatiers, Gelehrten und Fürsten gab. Die "Exotica" veränderten durch ihre
überseeische Reise und die Aufnahme in einer Wunderkammer ihre Funktion: "Was auch immer
der ursprüngliche Sinn dieser Gegenstände gewesen sein mag, in Europa werden sie Semiophoren
(dabei handelt es sich um den zentralen Begriff aus Krzysztof Pomians Museumstheorie: Dinge,
die keine andere Funktion haben als zu informieren; die Redaktion), denn man nahm sie nicht
aufgrund ihres Gebrauchswertes mit, sondern ihrer Bedeutung wegen, als Repräsentanten des

Unsichtbaren - exotischer Länder, anderer Gesellschaften und fremder Klimazonen" (Pomian
1998, 58).

Während des 19. Jahrhunderts fand eine Akzentverschiebung hin zur gezielten, vor allem auch

chronologischen Erfassung des "dinglichen Kulturbesitzes" der Menschheit statt. Das Nachzeichnen

von technologischen Fortschritten anhand von Leitformen und Entwicklungssequenzen, wie
in der um die Jahrhundertwende entstandenen neuen Wissenschaft der Archäologie üblich, wurde
auf ethnologische Objekte übertragen. Es entstanden erste Museen und das Sammeln folgte nun

häufiger einer wissenschaftlichen Theorie; so versuchten, geprägt durch ein damals gängiges evo-
lutionistisches Weltbild, die beiden Gründerfiguren des Museums der Kulturen, die Cousins Paul

und Fritz Sarasin 1856-1929 bzw. 1859-1942), Spuren noch im "neolitischen" Kulturstadium
lebender Völker zu sichern.

50



Villa und Wohnwand

Die heutigen, grossen Privatsammlungen sind ein Phänomen der westlichen Industriegesellschaft.
Im Laufe des 20. Jahrhunderts lösten sich starre, hierarchische Gesellschaftsstrukturen weitgehend

auf; in Entsprechung dazu wurde das Bedürfnis nach Statussteigerung durch Besitz von aus-

sergewöhnlichen Dingen immer grösser. In der Überflussgesellschaft reduziert sich das

massenproduzierte Einzelding auf seine Funktionalität, es ist ersetzbar und "kurzlebig". Als Antwort auf
diesen Verlust der Bedeutsamkeit der Dinge sehnen sich die Menschen im Westen vennehrt nach

"authentischen" Gegenständen und begeistern sich für Antiquitäten. Soziale Konventionen erheben

solche Unikate in den Rang des "dauerhaften" Objekts.
Das wertvolle, exklusive Objekt wird zum Kunstwerk in einer Privatsammlung und steigert

die soziale Abgehobenheit und das Ansehen des Besitzers, weil für dessen Erwerb nicht nur finanzielle

Potenz benötigt wird, sondern "darüber hinaus Expertise bezüglich der Sammelobjekte und
ihres Marktwertes, denn gewöhnlich handelt es sich um Objekte, die auch von anderen Personen

gesammelt werden; die Gemeinschaft bildet eine Subkultur mit eigenen Regeln, Wissensbestand
und Prestigehierarchie, die sich nach der Qualität der Sammlungen richtet. Ziel ist es, mit
Geschick möglichst viele und möglichst seltene Exemplare zu finden oder zu erwerben" (Habermas
1996, 42).

Vom Urinstinkt des Jagens und Sammeln zur Kompensation unerfüllter sozialer Sehnsüchte
und sexueller Wünsche - die Psychologie liefert viele, oft auch pathologisierendc Erklärungen für
das Sammeln. Doch im Grunde genommen steckt in jedem Menschen ein Sammler, denn jeder
gestaltet kreativ seinen eigenen Lebensraum in der unübersichtlichen Welt; persönliche Objekte,
wie Fotos, Tagebücher, Schallplatten und Modelleisenbahnen, sind Teil des Selbst und Konstitu-
ens der eigenen Person. Dass man sich von persönlichen Objekten nur ungern trennt, liegt nicht in
erster Linie an ihrem Nutzwert, sondern an ihrer symbolischen Bedeutung. Das Souvenir einer
Reise beispielsweise ist zu einem exotischen Gegenstand geronnene Erinnerung und überbrückt
zeitliche und räumliche Distanzen.

2 Reisewege: Expeditionskisten, Reisekoffer, Überseecontainer

Anfangs traten die überseeischen Artefakte - meistens im Tauschhandel erworbene originale Kult-
und Gebrauchsgegenstände - ihre Reise in Kisten der Seeleute, Kaufmänner, Missionare oder
Forscher an, heute machen sie den Weg zu uns im Reisegepäck; die Erzeuger in den Ursprungsländern

bedienen die Nachfrage mit kleinen, handlichen und dekorativen Andenken. Eine immer
grössere Zahl von Reisenden will sich jedoch vom gewöhnlichen Touristen unterscheiden und

begnügt sich nicht mehr mit arbeitsteilig hergestellter Massenware, sondern jagt dem exklusiven
Unikat und der antiken Kostbarkeit nach, die dann als Schmuggelgut teilweise abenteuerliche
Wanderschaften erleben.

Von einer ungewöhnlich turbulenten Reise kann ein massiver, dreiundzwanzig Zentimeter

grosser Granitkopfdes Pharao Amenophis III (gestorben 1375 v. Chr.) erzählen. Er wurde von
einem Briten in einem reversiblen Kunstharz gebadet, mit schwarzer, goldener und blauer Farbe als

Souvenir verkleidet und mit einem würdevollen - wenn auch fiktiven - Pedigree einer britischen
Sammlung versehen, bevor er in einem Transportbehälter in ein Freilager des Flughafens Zürich
reiste und schliesslich zuerst einem New Yorker Kunsthändler, dann einem Londoner
Privatsammler verkauft wurde (Meier & Gottlieb 2004).

51



3 Verlust von Heimat

Bisher wurden Begriffe wie Objekt, Gegenstand, Ding, Sache, sowie Artefakt und auch in einem
musealen Kontext gängige Ausdrücke wie Sachgut, Sachzeuge und Sammelgut mehr oder weniger

synonym verwendet. Es gibt jedoch eine besondere Gattung von Objekten, die als Kulturgüter
bezeichnet werden. Der steinerne Kopfdes Pharao Amenophis III durfte erfreulicherweise 2003 in
seine Heimat Ägypten zurückkehren, nachdem die Gerichte in London und New York ihn als

"cultural property" klassifiziert und Schmuggler wie Kunsthändler zu Haftstrafen verurteilt
hatten.

Artikel 2 des Schweizer Kulturgütertransfergesetzes definiert ein Kulturgut schlicht als "ein
aus religiösen oder weltlichen Gründen für Archäologie, Vorgeschichte, Geschichte, Literatur,
Kunst oder Wissenschaft bedeutungsvolles Gut." Das Gesetz ermöglicht die Restitution eines
gestohlenen Kulturgutes, wenn gemäss Artikel 7 eine Vereinbarung die Einfuhr- und
Ausfuhrbestimmungen zwischen der Schweiz und dem Ursprungsland regelt und laut Artikel 9 der klagende
Staat belegen kann, dass das Kulturgut von wesentlicher Bedeutung für sein kulturelles Erbe ist

(KGTG 2003). Einmal abgesehen davon, dass dieses Gesetz nur Nationalstaaten und nicht Ethnien
und indigene Völker ermächtigt, Rückfuhrungsklagen einzureichen, weist es auf einen wichtigen
Aspekt von Kulturgut hin - nämlich aufdie Tatsache, dass die Definitionshoheit beim Herkunftsland

liegt. Die Bedeutung vieler Objekte ist kulturell kodifiziert: Dinge sind eingewoben in ein
Netz von sozialen, religiösen, weltanschaulichen und emotionalen Bezügen; sie sind somit Träger
von Symbolen und Werten, die wir, im Falle von fremdländischen Artefakten, aus unserem westlichen

Blickwinkel manchmal nicht verstehen. Auch erstrangige Kulturgüter sind nicht in den Stand
des "Eigentums der Menschheit" enthoben und von einem Nimbus der Unantastbarkeit umgeben,
wie mancher noch heute im Barock verhaftete Privatsammler gerne beteuert. Sie gehören in erster
Linie zum Hab und Gut der Ursprungskultur.

Häufig sind Kulturgüter sakrale Objekte und dank ihrer spirituellen Kraft von "unermessli-
cher" Bedeutung für eine Gemeinschaft. Geweihte Kultgegenstände sind nicht mit anderen

Gegenständen mess- und vergleichbar, weshalb sie in der Regel nicht zum Verkaufstehen.
Unglücklicherweise ziehen ausgerechnet diese speziellen Gegenstände wegen ihrer "Authentizität" und
der Patina des kultischen Gebrauchs Jäger und Sammler an, und so ist es nicht erstaunlich, dass die

Beschaffung eines sakralen Objekts bevorzugt durch die gewaltsame Bemächtigung erfolgt.
Gerade in schriftlosen Gesellschaften sind Objekte "materialisiertes" Gedächtnis und infolgedessen

identitätsstiftend, wobei ohne Autonomie - des Individuums, der Gemeinschaft, des Volkes

- eine eigene Identität nicht entstehen kann. Besonders wenn sie in einem sakralen
Zusammenhang stehen, vermitteln persönliche Dinge - eines Individuums, einer Gemeinschaft, eines

Volkes - ein Identitätsgefühl, das durch Diebstahl und Vernichtung Schaden nimmt. Die Folge ist

Entfremdung, eine Störung des erlebten Weltbezugs und des Gefühls der Vertrautheit. Jedes

geraubte Kulturgut bedeutet einen Verlust von Heimat.

52



4 Sammeln im 21. Jahrhundert

Wenn daher ein Objekt heute interkontinental reist, sollte es nicht ohne legale Ausfuhrgenehmigung

einer nicht korrupten Behörde geschehen; überdies sollte man sich bewusst sein, dass das

Sammeln von fremdländischen Artefakten immer auch ein Machtgefalle offenbart. Der neue
Besitzer - ob Privatsammler oder Museum - steht ausserdem in der Pflicht: Sinnvolles Sammeln
bedeutet, auf stichhaltige Provenienzen zu achten und auf korrekter Dokumentation zu bestehen,

will man nicht Gefahr laufen, dass das fremdländische Artefakt, nach der Theorie des Abfalls
(Thompson 1981), in die Niederungen des Bedeutungslosen und Kurzlebigen absinkt. Denn in
Zeiten der übervollen Museumsdepots und der schwindenden öffentlichen Gelder besitzen Objekte

ohne Dokumentation des Kaufes, des Herstellungsorts und der funktionalen, sozialen sowie
kommunikativen Dimension keine Eigenschaft und dadurch weder einen geistigen, noch einen
dauerhaften Wert.

Dass in den ethischen Grundsätzen und Richtlinien des modernen Sammeins die saubere
Dokumentation an erster Stelle stehen sollte, mag als banale Aussage erscheinen. Ein Blick in die
Zukunft aber zeigt, dass vor allem für die Museen, die Hüter eines vielfältigen kulturellen Erbes, die
Zeichen der Zeit ungünstig stehen, wie Werner Bellwald treffend formuliert (Bellwald & Anto-
nietti 2002,194): "Im Zentrum steht heute die Vermittlung in Form von Eventkultur, während die

vorangehenden Stufen muscologischer Grundaufgaben im Schnellschritt übersprungen werden.
Wo die Höhe der Besucherstatistik der Qualität, ja der Daseinsberechtigung der Institution
gleichkommt, ist der Zwang zum Aktionismus vorprogrammiert. Doch als Folge des New Public
Management belächelt man Wissenschafter hie und da als Luxus. Die Kardinaltugenden der Museumsarbeit

betrachtet man als minderwertige Arbeiten und delegiert sie häufig an Stagiaires. Konservatorinnen

mutieren (nicht immer freiwillig) zu einer Art Ausstellungsmanager- oder Administratorinnen;

gefördert wird nur noch, was direkt und möglichst rasch öffentlich sichtbar wird. Inzwischen

gibt es Museen, und es sind nicht wenige, die sich der Wahrheit zuliebe eher Ausstellungsbetriebe

nennen sollten." Im Sinne des Privatsammlers, der eines Tages seine Sammlung der
Öffentlichkeit vermachen möchte, kann dies nicht sein - auch nicht im Sinne nachfolgender Generationen,

sei es in fernen Kontinenten, sei es hier bei uns.

Literatur

Bellwald W. & Antonietti T. (Hrsg.) 2002. Vom Ding
zum Mensch: Theorie und Praxis volkskundlicher
Museumsarheil: das Beispiel Wallis. Baden: hier +

jetzt, 1-336.

Habermas T. 1996. Geliebte Objekte: Symbole und In¬

strumente der Identitätsbildung. (Perspektiven der
Humanwissenschaften; Band 19), Berlin, 1-506.

KGTG 2003: Bundesgesetz über den internationalen
Kulturgütertransfer (Kulturgütertransfergesetz),
Bern, 20. Juni 2003. www.bak.admin.ch/bak/the-
men/kulturguetcrtransfer/index.html (20.10.2005).
Siehe unter gleicher Quelle auch Unesco-Konvention

1970: Übereinkommen über Massnahmen
zum Verbot und zur Verhütung der rechtswidrigen
Einfuhr. Ausfuhr und Übereignung von Kulturgut,

Paris, 14. November 1970, und UNIDROIT-Kon-
vention 1995: UNIDROIT Convention on Stolen or
Illegally Exported Cultural Objects, Rome, 24 June
1995.

'

Kohl K.-H. 2003. Die Macht der Dinge: Geschichte und
Theorie sakraler Objekte. München, 1-304.

Meier B. & Gottlieb M. 2004. LOOT. An Illicit Journey
Out of Egypt, Only a Few Questions Asked. The New
York Times, 23. Februar 2004.

Pomian K. 1998. Der Ursprung des Museums: Vom
Sammeln. Berlin, 1-108.

Thompson M. 1981. Die Theorie des Abfalls. Über die
Schaffung und Vernichtung von Werten. Stuttgart,
1-322.

53




	Wenn Objekte interkontinental reisen ... : ein Essay über das Sammeln exotischer Artefakte

