Zeitschrift: Regio Basiliensis : Basler Zeitschrift fir Geographie

Herausgeber: Geographisch-Ethnologische Gesellschaft Basel ; Geographisches
Institut der Universitat Basel

Band: 47 (2006)

Heft: 1

Artikel: Federkleid aus Blattern : tubuan-Téanze und Vogelsymbolik auf Anir
(New Ireland Province, Papua New Guinea)

Autor: Denner, Antje

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1088333

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1088333
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REGIO BASILIENSIS 47/1 2006 S.13-18

Federkleid aus Blattern: tubuan-Tanze und Vogelsymbolik
auf Anir (New Ireland Province, Papua New Guinea)

Antje Denner

Zusammenfassung

Tubuan-Masken gehoren zu den bekanntesten Vertretern melanesischer Kunst und sind in vielen
Museen ausgestellt. Im Zentrum des vorliegenden Beitrags stehen die Beziige zwischen tubu-
an-Masken und Vogeln, wie sie sich aus der Form der Maskenkostiime, den Tanzaufiritten der
Trager und den dabei vorgetragenen Liedern ergeben. Unter Beriicksichtigung relevanter, dlte-
rer Literatur wird speziell der aktuelle Gebrauch der Masken im Siiden Neuirlands untersucht.

1 Einleitung

Die tubuan-Masken der Tolai der Gazellehalbinsel Neubritanniens gehren zu den bekanntesten
Vertretern melanesischer Kunst und sind in vielen Museen 6ffentlich ausgestellt— so auch im Bas-
ler Museum der Kulturen. Schon die frithesten Quellen belegen, dass diese Masken im Siiden
Neuirlands ebenfalls in Gebrauch waren (vgl. Duperry 1826, Tafel 23; Powell 1884, 63; Stephan
& Graebner 1907, 120), aber erstaunlicherweise ist nie eine neuirlandische tubuan-Maske in ein
Museum eingeliefert worden. Der Gebrauch der Masken, ihre gesellschaftlichen Funktionen im
“traditionellen” wie auch im modernen Kontext und der Geheimbund, in dessen Besitz sie sind,
wurden in der Literatur vielfach diskutiert (siche z. B. Errington 1974, Fenner 1990, Raabe 1992,
Heermann 2001, 2003 fiir Neubritannien sowie Albert 1987a, b und Kingston 1998 fiir Neuirland).
Der vorliegende Beitrag konzentriert sich daher auf einen Aspekt, der sich aus der Performanz der
Masken ergibt und nur selten Erwdhnung fand. Ausgehend vom Maskenkostiim und dem Tanz des
Trigers wird die Beziehung zwischen tubuan-Masken und Voégeln diskutiert. Der Artikel bezieht
sich auf Beobachtungen, die die Autorin 2001 und 2002 auf Anir (auch Feni), einer kleinen Insel-
gruppe im Siiden der Provinz Neuirland, machen konnte.

Adresse der Autorin:  Lic. phil Antje Denner, The Centre for Cross-Cultural Research, Australian Natio-
nal University, Canberra ACT 0200



Abb. 1 Tanz der tubu-
an-Maske Kanai im Rah-
men einer Totenerinne-
rungsfeier, Januar 2002,
Dorf Warantaban, Insel
Ambitlei, Anir-Gruppe.

2 Konstruktion der tubuan-Masken

Wer einmal eine tubuan-Maske in einer Ausstellung gesehen hat, weiss, dass sie sich aus zwei
Hauptbestandteilen zusammensetzt, einem konischen Aufsatz, der den Kopf'des Trigers verbirgt,
und einem Blatterkostiim, das seinen Korper bis iiber die Knie hinab bedeckt. Die Basis dieses
Kostiims wird von einem Ring gebildet, an dem zwei Biigel angebracht sind. Der Trager steigt in
den Ring und zieht sich die Biigel iiber die Schultern. Anschliessend werden Dutzende von weite-
ren, mit langen Blittern besetzten Ringen ilibergestreift, die vom untersten gehalten werden. Ge-
samthaft ergeben sie ein fast kugelformiges Kostiim. Der untere Rand der Stiilpmaske ist ebenfalls
mit Blitterkriinzen besetzt. Sie stellen sicher, dass der Ubergang zwischen Kostiim und Maske un-
sichtbar bleibt. Der Konus der Maske ist an der Spitze mit einem Busch weisser Federn verziert

14



und mit einem Material bespannt, das dem Tréager eine begrenzte Sicht erlaubt. Es wird zunéchst
schwarz grundiert und dann werden mit weisser und allenfalls roter Farbe grosse, die ganze Maske
dominierende Augen aus konzentrischen Kreisen aufgemalt. Hinzu kommen weitere Elemente,
mit denen jede einzelne Maske individuell gestaltet wird. Im gesamten Verbreitungsgebiet des
Minnerbundes, dessen Mitglieder die tubuan anfertigen, muss es Hunderte von Masken geben,
wobei keine der anderen gleicht und jede ihren eigenen Namen besitzt.

Interessierte Besucher, die eine tubuan-Maske in einer Ausstellung betrachten, kénnen deren
Konstruktionsweise wohl erahnen. Begleitende Texte liefern Informationen, z. B. {iber deren
Funktion, und méglicherweise wird auch erwihnt, dass man in diesen Masken tanzt. Der Genuss
eines solchen Auftrittes, d. h. das Erlebnis der Maske in Bewegung, bleibt Museumsbesuchern je-
doch verwehrt.

3 tubuan-Téanze

Auf den Anir-Inseln finden tubuan-Auftritte herkémmlicherweise im Rahmen gross angelegter
Totenerinnerungsfeiern statt—in der Regel dann, wenn diese zu Ehren eines verstorbenen Mitglie-
des des tubuan-Bundes ausgerichtet wird. Kurz vor dem Erscheinen der Maske (es konnen auch
mehrere sein) betreten die Sanger und Trommler den Festplatz. Wenig spiter wird der tubuan von
einem einzelnen Mann herbeigefiihrt und von den Veranstaltern des Festes rituell begriisst. Dann
stimmt der Chor das erste Lied an und der Maskentrdger beginnt seinen Tanz. Zuerst bewegt er
sich eher langsam, mit federnden Schritten erkundet er gleichsam den Tanzplatz. Bald jedoch er-
folgt ein Rhythmuswechsel, und damit gewinnt auch der Tanz der Maske an Dynamik. Aus be-
dachtigen Bewegungen werden Energie geladene, kraftvolle, und auch die Schritte werden nicht
nur schneller, sondern beinhalten nun viele Spriinge und Drehungen. Der Ténzer nutzt die gesamte
Grosse des Platzes, auf dem er immer wieder vor und zuriick tanzt. In manchen Phasen hiipft er auf
einem Bein, dann wieder pflanzt er beide Beine fest auf den Boden, um mit aller Kraft das Blatter-
kostiim zu schiitteln. Es besteht kein Zweifel, dass die gesamte Choreographie — die federnden
Schritte, die Spriinge, das Auf-und Abwippen, das Vor- und Zuriicktanzen, sich schiitteln — darauf
angelegt ist, das Blitterkostiim in Bewegung zu versetzen. Es entfaltet dabei ein ebenso uniiber-
horbares wie auch unverwechselbares Rascheln, das wengweng genannt wird und jedem, der ein-
mal eine tubuan-Auffihrung erlebt hat, in Erinnerung bleibt. Auch wer liber keinerlei Wissen tiber
den tubuan verfiigt, wird sich des Eindrucks nicht erwehren konnen, dass es Vogel und deren Be-
wegungen sind, die hier dargestellt werden.

Ein tubuan-Tanz dauert in der Regel sechs bis acht Minuten. Dann wird die Maske vom Platz
in eine abseits aufgestellte Umzaunung gefiihrt. Dort kann sich der Trager etwas erholen oder auch
das Kostiim ablegen und einem anderen Tanzer tibergeben. Nach einigen Minuten erscheint die
Maske dann wieder auf dem offentlichen Platz und beginnt erneut zu tanzen. Diese Auftritte kon-
nen sich iiber mehrere Stunden erstrecken. Die Anzahl der tubuan-Gesinge (gar) und der zugeho-
rigen Tanze ist sehr gross. Ein gar setzt sich aus mehreren Teilen zusammen: dem gemassigteren
Auftakt (rongrong) und zwei bis drei schnelleren, kapialai genannten Teilen. Manche der Lieder
gehoren zur Kategorie der so genannten warang gar, die als Allgemeingut gelten und weit verbrei-
tet sind. Andere Lieder sind spezifisch fiir einzelne Logen, d. h. sie werden mit einem bestimmten
taraiu assoziiert und gelten als dessen Besitz. Taraiu ist die Bezeichnung fiir die geheimen bzw.
tabuisierten Versammlungsorte der Mitglieder des tubuan-Bundes, wo auch die Masken herge-
stellt werden. Die im Besitz eines taraiu befindlichen Lieder konnen als Zeichen der Verbunden-
heit mit einem anderen taraiu ausgetauscht oder auf Anfrage von den Mitgliedern einer fremden
Loge aufgekauft werden. Jeder Maske ist ausserdem ein individueller Gesang zugeordnet.

15



4  tubuan-Auftritte und Vogel

Nach Aussage von Patrik Kameta, einem tubuan-Anfiihrer von Anir, ist die Mehrzahl der Lieder
nach Vogeln benannt, d. h. die Namen der gar entsprechen einheimischen Bezeichnungen diver-
ser Vogel, z. B. der Taube (am bal), der Ente (pato) und des Grossfusshuhns. Ein weiterer Gesang
trigt die Bezeichnung kanai und ist identisch mit derjenigen fiir einen reiherartigen Vogel, der oft
auf dem Rift nach Nahrung sucht. Andere Gesinge tragen die Namen von Vigeln, die sich hiufig
am Strand authalten: telelegai, tiririk und titipet. Die Lieder nach Vogeln zu benennen, so Kameta
weiter, sei angemessen, denn schliesslich seien Vogel ja diejenigen Tiere, die man zu allererst mit
Gesingen assoziiere. Anschliessend bestitigte er den schon bei der Beobachtung der Ténze ge-
wonnenen Eindruck, ndmlich dass in thnen Bilder von Vogeln vermittelt werden und dass die
Choreographie der meisten tubuan-Tianze eine Mimesis der typischen Bewegungen und Gebirden
verschiedener Vogel ist.

Wenn e¢ine tubuan-Auffihrung von den Mitgliedern eines bestimmten faraiu ausgerichtet
wird, finden sich immer auch Méanner anderer Logen ein — einerseits, um die Auffithrung zu begut-
achten und zu evaluieren und andererseits, um selbst an ihr teilzunechmen. Sie haben das Recht,
cbenfalls in der Maske zu tanzen und Gesénge ihres eigenen faraiv aufzufiihren. Aus Gesprichen
nach zwei Auffiihrungen, an denen Mitglieder von vier verschiedenen taraiu in tubuan-Masken
tanzten, ergaben sich folgende Erkenntnisse: Die Mitglieder einer Loge kennen (mit Ausnahme
der oben erwithnten warang gar) in der Regel nur die Gesidnge des eigenen taraiu. Zugleich besit-
zen jedoch viele Logen Lieder, welche die Namen derselben Vogel tragen — z. B. telelegai, tiririk
und titipet. Diese Gesidnge haben dann zwar die gleiche Bezeichnung, sind hinsichtlich ihrer Tex-
te, Melodien und Rhythmen jedoch so unterschiedlich, dass ein Mitglied eines fremden taraiu sie
nicht mehr als z. B. tiririk erkennt. Das aber bedeutet, dass man in diesem Fall zwar von einem all-
gemeinen Namen, nicht aber von einer generischen Bezeichnung bzw. einem Typus sprechen
kann.

Wendet man sich den Namen der verschiedenen tubuan-Masken zu, so stellt man fest, dass
auch ein Teil von ihnen den Bezeichnungen von Vogeln entspricht. Im Falle der Maske Kanai be-
schreibt das der Maske zugehdorige und ebenfalls kanai genannte Lied, wie dieser reiherartige Vo-
gel sich putzt, ins Wasser eintaucht und sich anschliessend schiittelt, um auch die letzten Tropfen
Nisse aus seinem Gefieder zu entfernen. Sodann, wie er aut' dem Riff nach Nahrung sucht, wobei
er — was typisch fiir diese Vogelart ist — auf einem Bein steht bzw. springt.

Hinweise auf eine Verbindung zwischen Vogeln, Masken und tubuan-Liedern finden sich
schon in einigen Publikationen frither Ethnographen. [hre Aussagen beziehen sich auf Beobach-
tungen bei den Tolai der Gazellehalbinsel Neubritanniens, die miindlichen Uberlieferungen zufol-
ge aus Neuirland stammen, wo auch der Ursprung des tubuan vermutet wird. Schnee (1904, 322)
z. B. teilt Folgendes mit: “Das Blitterkleid stellt die Nachahmung e¢ines Vogels (a beo) dar; mit
dem gleichen Namen (a beo) wird bisweilen auch der Dukduk selbst bezeichnet.” Hier ist anzu-
merken, dass die Mitglieder des tubuan-Bundes zwei Haupttypen von Masken anfertigen: tubuan
und dukduk, die als Kinder der tubuan gelten, wobei laut Peekel (1937, 69) beide Typen als beo be-
zeichnet werden.

Parkinson (1907, 581) machte folgende Beobachtung: “Der Tubuan wird von einigen alten
Leuten heute noch Turadwai (Baumwipfel) genannt; ebenso hort man sie manchmal den Duk-Duk
als Beo (Vogel) bezeichnen.” Da die tubuan-Gestalt als Mutter der dukduk gilt, erscheint ihre As-
soziation mit Baumkronen, den Aufenthaltsorten vieler Vogel, nahe liegend und sinnvoll. Parkin-
son (1907, 58 1-82) zitiert ausserdem zwei tubuan-Gesinge. Im kiirzeren von beiden ist von einem
dimai genannten Vogel die Rede. Im lingeren wird mehrmals eine Papageienart (kalangar) er-
wiahnt. Tubuan-Lieder sind nicht leicht zu deuten, und Parkinson (1907) empfand sie als “einfache

16



Aneinanderrethungen von Sitzen, die selten in einer Verbindung stehen™ und ohne “tieferen Sinn”
seien. Allerdings merkte er auch Folgendes an: “Die Vereinsmitglieder haben fiir alles, was mit
den beiden Masken zusammenhingt, verschiedene Namen, deren Bedeutungen den Aussenste-
henden unbekannt sind.” Nimmt man dies zur Kenntnis und geht man weiterhin davon aus, dass
der genannte Vogel eine Alternativbezeichnung fiir die Maske ist, so ldsst sich der zweite und ldn-
gere der von Parkinson (1907) aufgenommenen Gesangstexte durchaus deuten. Beschrieben wird
zum einen der Vogel, zum anderen der Auftritt der Maske, wobei auch eines der Motive, mit denen
sic bemalt ist, erwahnt wird. Albert (1987b, 24) fiel auf, dass bei Masken, die nach Vogeln benannt
sind, die charakteristischen Farben ihres Gefieders in der Gestaltung der Maske Niederschlag
finden.

5 tubuan-Gesénge

Eine Analyse der auf Anir aufgenommenen Gesinge zeigt, dass eine Reihe von ithnen eine dhnli-
che Struktur aufweist wie der von Parkinson (1907) dokumentierte: Sie sind doppeldeutig und las-
sen sich sowohl als Gesang auf einen Vogel, dessen Schonheit und Gebaren, wie auch als Be-
schreibung des Erscheinens der Maske interpretieren (dazu gehort auch das schon erwéhnte ka-
nai-Lied). Gemiss Errington (1974, 177-78) enthalten viele der Gesiange Bilder, die sich auf Er-
fahrungen bezichen, die in der Zeit der Herstellung der Masken und der Vorbereitung ihres Auf-
tritts gemacht werden. In dieser Phase unterliegen die Miénner strikten Tabus beziiglich der Nah-
rungsaufnahme, des Sexualverhaltens usw. Eines der von Errington aufgenommenen Lieder er-
zdhlt, wie ein Mann durch das Fasten ganz klein wird und sich dann zusammen mit einem winzi-
gen Buschgeist in ciner Liane versteckt. Auch in Liedern von Anir werden hidufig Geistwesen
erwihnt, z. B. fiu — Geister von Verstorbenen, die einen gewaltsamen Tod gefunden haben, oder
ingal und turangan — Hilfsgeister bzw. spirituelle Alter ego von Menschen bzw. Minnern, aber
auch die rubuan-Masken haben ingal. Lieder dieser Art erzahlen von Erlebnissen, die die Geistwe-
sen allein oder gemeinsam mit einem Menschen gemacht haben.

Eine Vielzahl von tubuan-Gesiangen der Tolai findet sich in einem Beitrag von Peekel (1937),
der kaum je zitiert wird, weil sdmtliche seiner Interpretationen auf den Nachweis eines antiken
Mondkultes hinauslaufen. Die Lektiire der im Original und der deutschen Ubersetzung verdffent-
lichten Gesangstexte lohnt sich aber dennoch, denn sie bestitigen die bisherigen Ergebnisse. Pee-
kel (1937, 103) zufolge heissen die Lieder tapialai — ein Ausdruck der in den Gesingen selbst als
Synonym fur tubuan vorkommt — oder quara-na-beo, “Vogellieder”. Viele von ihnen enthalten
Namen von Vogeln und tubuan-Geistern bzw. -Masken. Einige von thnen schildern nicht nur das
Aussehen und den Auftritt der Masken, sondern erwidhnen explizit das Springen, Aufstampfen
und Schiitteln des Blitterkostiims sowie das Gerdusch, das dabei entsteht. Dariiber hinaus werden
auch in den Tolai-Gesidngen hiaufig Geistwesen erwiéhnt, und in mehreren finden sich diverse Be-
zeichnungen fiir das Jenseits. Thematisiert werden aber auch die Geheimnisse des tubuan und ver-
schiedene Formen von Magie, die mit ihm assoziiert werden. Ausserdem enthalten die Lieder eine
Reihe von Verweisen auf den so genannten iniet, einen anderen Geheimbund, der im Stiden Neuir-
lands ebenfalls weit verbreitet ist. Das ist insofern interessant, als Informanten auf Anir zwischen
verschiedenen Geheimgesellschaften genealogische Bezichungen herstellen. Der iniet wird dabei
nicht nur als besonders machtvoll angesehen, sondern gilt auch als dltester Bund und Ursprung der
anderen. tubuan-Lieder von Anir und Gesdnge ciner weiteren Geheimgesellschaft dort (romal-
anggen) enthalten ebenfalls Anspicelungen auf den iniet.



6 Fazit

Zusammenfassend lésst sich sagen, dass in den tubuan-Gesédngen ebenso hiufig die Masken und
ithre Auftritte thematisiert werden wie spirituelle Wesen, Krifte und Erfahrungen, mit denen man
die Masken und den Bund assoziiert. Die Lieder sind in einer esoterischen bzw. verschliisselten
Sprache abgefasst, in der Ausdriicke aus benachbarten Sprachen, veraltete Formen sowie Ab-
wandlungen von Waortern vorkommen (vgl. auch Peekel 1937, 104-06). Diese Sprache bedient
sich vieler Metaphern, wobei die Identifikation der fubuan mit Vogeln besonders auftfallend ist.
Die Schlussfolgerung, dass die tubuan-Masken Vogel reprasentieren bzw. umgekehrt Vogel Er-
scheinungsformen der tubuan sind, scheint auf der Hand zu liegen. Allerdings wurde sie von Infor-
manten auf Anir in der Regel verneint, und auch die wenigen Autoren, die auf die Beziehung zwi-
schen den tubuan und Vogeln hinweisen, stellen mit Bedauern fest, dass sie iiber eine tiefere Be-
deutung dieser Symbolik nichts in Erfahrung bringen konnten. Fiir die heutigen Bewohner Siid-
neuirlands liegt die Bedeutung der Masken offensichtlich in ihrer Performanz. Auffillig ist je-
doch, dass Vogel auch in anderen Kontexten von Bedeutung sind. Die beiden sozialen Halften und
viele Klane werden nach Vogeln benannt. Der Seeadler — auch “der grosse Vogel” — ist nicht nur
Emblem einer der Halften, sondern wird auch mit bedeutenden mythischen Ahnen assoziiert. Zu-
dem ist er eine der wichtigsten Erscheinungsformen des iniet. Der Ruf eines bestimmten kleinen
Vogels wird als Zeichen eines bevorstehenden Todes gedeutet. Untersuchungen dariiber, wie Vo-
gel klassifiziert werden, in welchen Kontexten sie wichtig sind und welche Vorstellungen und As-
soziationen man mit ihnen verbindet, konnten daher auch Aufschluss tliber die tiefere Bedeutung
der Vogelsymbolik im Rahmen des tubuan geben.

Literatur

Albert S.M. 1987a. The Work of Marriage and the Work
of Death: Ritual and Political Process among the
Lak, Southern New Ireland, Papua New Guinea. Ann
Arbor: UMI Dissertation Services, 1-414.

Albert S.M. 1987b. Tubuan. Masks and Men in Southern
New Ireland, Papua New Guinea. Expedition 29(1):
17-26.

Duperrey L.I. 1826. Vovage autour du monde. Exécuté
par ordre du roi, sur la corvette de Sa Majesté, la Co-
quille, pendant les années 1822, 1823, 1824 ¢t 1825,
sous le ministére et conformément aux instructions
de S.E.M. le marquis Clermont-Tonnerre, ministre
de la marine. Histoire du voyage. Atlas. Paris.

Errington F.K. 1974. Karavar. Masks and Power in a
Melanesian Ritual. Ithaca, 1-259,

Fenner B. 1990. Die tubuan und ihre Kinder — Der duk-
duk-Geheimbund in Nordmelanesien. In: Volger G.
& v. Welck K. (Hrsg): Mdannerbande, Mdnnerbiinde:
zur Rolle des Mannes im Kulturvergleich, Band 1,
275-284, 413-414. (Ethnologica NF 15.) Rauten-
strauch-Joest-Museum, Koln.

Heermann [. 2001. Die Tolai. In: Heerman, 1. (Hrsg.):
Farbe — Form — Phantasie. Siidseekunst aus Neubri-
tannien, 34-41. Stuttgart, 1-208.

Heermann I. 2003. Von Muschelgeld und Ahnengeis-
tern. Die Tolai auf Neubritannien. In: Kopke W. &
Schmelz B. (Hrsg.): Hamburg: Siidsee Expedition
ins Paradies. Mitteilungen aus dem Museum flr

Volkerkunde Hamburg. NF Band 33: 220-248.

Kingston S.P. 1998. Focal Images, Transformed Memo-
ries: The Poetics of Life and Death in Siar, New Ire-
land, Papua New Guinea. Ph. D. thesis, University
College London. www.seanking.clara.net/newire-
land.htm [Stand: 07.11.2000]

Parkinson R. 1907. Dreissig Jahre in der Siidsee. Land
und Leute, Sitten und Gebrduche im Bismarckarchi-
pel und auf den deutschen Salomoinseln. Stuttgart,
1-876.

Peckel G. 1937. Uber das Wesen der Tubuanmaske von
Neupommern. Archiv fiir Anthropologie und Vél-
kerforschung NF XXIV:64-76,103-139,247-274.

Powell W. 1884. Unter den Kannibalen von Neu-Bri-
tannien. Drei Wanderjahre durch ein wildes Land.
Leipzig, 1-262.

Raabe E. (Hrsg.). 1992. Mythos Maske: Ideen, Men-
schen, Welthilder. (Roter Faden zur Ausstellung 19.)
Frankfurt a. M.: Museum fiir Vélkerkunde, 1-293.

Schnee H. 1904. Bilder aus der Siidsee. Unter den kan-
nibalischen Stammen des Bismarck-Archipels. Ber-
lin, 1-394.

Stephan E. & Graebner F. 1907. Mecklenburg (Bis-
marck-Archipel). Die Kiiste von S.M.S. Méwe im
Jahre 1904. Umuddu bis Kap St. Georg. Forschungs-
ergebnisse bei den Vermessungsfahrten von S.M.S.
Mowe im Jahre 1904. Berlin, 1-242.



	Federkleid aus Blättern : tubuan-Tänze und Vogelsymbolik auf Anir (New Ireland Province, Papua New Guinea)

