
Zeitschrift: Regio Basiliensis : Basler Zeitschrift für Geographie

Herausgeber: Geographisch-Ethnologische Gesellschaft Basel ; Geographisches
Institut der Universität Basel

Band: 47 (2006)

Heft: 1

Artikel: Federkleid aus Blättern : tubuan-Tänze und Vogelsymbolik auf Anir
(New Ireland Province, Papua New Guinea)

Autor: Denner, Antje

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1088333

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1088333
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REGIO BASILIENSIS 47/1 2006 S. 13-18

Federkleid aus Blättern: tubuan-Tärize und Vogelsymbolik
auf Anir (New Ireland Province, Papua New Guinea)

Antje Denner

Zusammenfassung
Tubum-Masken gehören zu den bekanntesten Vertretern melanesischer Kunst und sind in vielen
Museen ausgestellt. Im Zentrum des vorliegenden Beitrags stehen die Bezüge zwischen tubu-
an-Masken und Vögeln, wie sie sich aus der Form der Maskenkostüme, den Tanzauftritten der
Träger und den dabei vorgetragenen Liedern ergeben. Unter Berücksichtigung relevanter, älterer

Literatur wird speziell der aktuelle Gebrauch der Masken im Süden Neuirlands untersucht.

1 Einleitung

Die tubuan-Masken der Tolai der Gazellehalbinsel Neubritanniens gehören zu den bekanntesten
Vertretern melanesischer Kunst und sind in vielen Museen öffentlich ausgestellt- so auch im Basler

Museum der Kulturen. Schon die frühesten Quellen belegen, dass diese Masken im Süden

Neuirlands ebenfalls in Gebrauch waren (vgl. Duperry 1826, Tafel 23; Powell 1884, 63; Stephan
& Graebner 1907, 120), aber erstaunlicherweise ist nie eine neuirländische tubuan-Maske in ein
Museum eingeliefert worden. Der Gebrauch der Masken, ihre gesellschaftlichen Funktionen im
"traditionellen" wie auch im modernen Kontext und der Geheimbund, in dessen Besitz sie sind,
wurden in der Literatur vielfach diskutiert (siehe z. B. Errington 1974, Fenner 1990, Raabe 1992,
Heermann 2001,2003 für Neubritannien sowie Albert 1987a, b und Kingston 1998 für Neuirland).
Der vorliegende Beitrag konzentriert sich daher auf einen Aspekt, der sich aus der Performanz der
Masken ergibt und nur selten Erwähnung fand. Ausgehend vom Maskenkostüm und dem Tanz des

Trägers wird die Beziehung zwischen tubuan-Masken und Vögeln diskutiert. Der Artikel bezieht
sich auf Beobachtungen, die die Autorin 2001 und 2002 auf Anir (auch Feni), einer kleinen

Inselgruppe im Süden der Provinz Neuirland, machen konnte.

Adresse der Autorin: Lie. phil Antje Denner, The Centre for Cross-Cultural Research, Australian National

University, Canberra ACT 0200

13



Abb. 1 Tanz der tubu-
afl-Maske Kanai im Rahmen

einer Totenerinnerungsfeier,

Januar 2002,
Dorf Warantaban, Insel
Ambitlei, Anir-Gruppe.

2 Konstruktion der tubuan-Masken

Wer einmal eine tubuan-Maske in einer Ausstellung gesehen hat, weiss, dass sie sich aus zwei
Hauptbestandteilen zusammensetzt, einem konischen Aufsatz, der den Kopfdes Trägers verbirgt,
und einem Blätterkostüm, das seinen Körper bis über die Knie hinab bedeckt. Die Basis dieses

Kostüms wird von einem Ring gebildet, an dem zwei Bügel angebracht sind. Der Träger steigt in
den Ring und zieht sich die Bügel über die Schultern. Anschliessend werden Dutzende von weiteren,

mit langen Blättern besetzten Ringen übergestreift, die vom untersten gehalten werden.
Gesamthaft ergeben sie ein fast kugelförmiges Kostüm. Der untere Rand der Stülpmaske ist ebenfalls
mit Blätterkränzen besetzt. Sie stellen sicher, dass der Übergang zwischen Kostüm und Maske
unsichtbar bleibt. Der Konus der Maske ist an der Spitze mit einem Busch weisser Federn verziert

14



und mit einem Material bespannt, das dem Träger eine begrenzte Sicht erlaubt. Es wird zunächst
schwarz grundiert und dann werden mit weisser und allenfalls roter Farbe grosse, die ganze Maske
dominierende Augen aus konzentrischen Kreisen aufgemalt. Hinzu kommen weitere Elemente,
mit denen jede einzelne Maske individuell gestaltet wird. Im gesamten Verbreitungsgebiet des

Männerbundes, dessen Mitglieder die tubuan anfertigen, muss es Hunderte von Masken geben,
wobei keine der anderen gleicht und jede ihren eigenen Namen besitzt.

Interessierte Besucher, die eine tubuan-Maske in einer Ausstellung betrachten, können deren
Konstruktionsweise wohl erahnen. Begleitende Texte liefern Informationen, z. B. über deren

Funktion, und möglicherweise wird auch erwähnt, dass man in diesen Masken tanzt. Der Genuss
eines solchen Auftrittes, d. h. das Erlebnis der Maske in Bewegung, bleibt Museumsbesuchern
jedoch verwehrt.

3 tubuan-Tänze

Auf den Anir-Inseln finden tubuan-Auftritte herkömmlicherweise im Rahmen gross angelegter
Totenerinnerungsfeiern statt-in der Regel dann, wenn diese zu Ehren eines verstorbenen Mitgliedes

des tubuan-Bundes ausgerichtet wird. Kurz vor dem Erscheinen der Maske (es können auch
mehrere sein) betreten die Sänger und Trommler den Festplatz. Wenig später wird der tubuan von
einem einzelnen Mann herbeigeführt und von den Veranstaltern des Festes rituell begrüsst. Dann
stimmt der Chor das erste Lied an und der Maskenträger beginnt seinen Tanz. Zuerst bewegt er
sich eher langsam, mit federnden Schritten erkundet er gleichsam den Tanzplatz. Bald jedoch
erfolgt ein Rhythmuswechsel, und damit gewinnt auch der Tanz der Maske an Dynamik. Aus
bedächtigen Bewegungen werden Energie geladene, kraftvolle, und auch die Schritte werden nicht

nur schneller, sondern beinhalten nun viele Sprünge und Drehungen. Der Tänzer nutzt die gesamte
Grösse des Platzes, aufdem er immer wieder vor und zurück tanzt. In manchen Phasen hüpft er auf
einem Bein, dann wieder pflanzt er beide Beine fest aufden Boden, um mit aller Kraft das Blätterkostüm

zu schütteln. Es besteht kein Zweifel, dass die gesamte Choreographie - die federnden

Schritte, die Sprünge, das Auf- und Abwippen, das Vor- und Zurücktanzen, sich schütteln-darauf
angelegt ist, das Blätterkostüm in Bewegung zu versetzen. Es entfaltet dabei ein ebenso unüber-
hörbares wie auch unverwechselbares Rascheln, das wengweng genannt wird und jedem, der einmal

eine tubuan-Aufführung erlebt hat, in Erinnerung bleibt. Auch wer über keinerlei Wissen über
den tubuan verfugt, wird sich des Eindrucks nicht erwehren können, dass es Vögel und deren

Bewegungen sind, die hier dargestellt werden.
Ein tubuan-Tunz dauert in der Regel sechs bis acht Minuten. Dann wird die Maske vom Platz

in eine abseits aufgestellte Umzäunung geführt. Dort kann sich der Träger etwas erholen oder auch

das Kostüm ablegen und einem anderen Tänzer übergeben. Nach einigen Minuten erscheint die

Maske dann wieder aufdem öffentlichen Platz und beginnt erneut zu tanzen. Diese Auftritte können

sich über mehrere Stunden erstrecken. Die Anzahl der tubuan-Gesänge (gar) und der zugehörigen

Tänze ist sehr gross. Ein gar setzt sich aus mehreren Teilen zusammen: dem gemässigteren
Auftakt (rongrong) und zwei bis drei schnelleren, kapialai genannten Teilen. Manche der Lieder
gehören zur Kategorie der so genannten waranggar, die als Allgemeingut gelten und weit verbreitet

sind. Andere Lieder sind spezifisch für einzelne Logen, d. h. sie werden mit einem bestimmten
taraiu assoziiert und gelten als dessen Besitz. Taraiu ist die Bezeichnung für die geheimen bzw.
tabuisierten Versammlungsorte der Mitglieder des /«fum/i-Bundes, wo auch die Masken hergestellt

werden. Die im Besitz eines taraiu befindlichen Lieder können als Zeichen der Verbundenheit

mit einem anderen taraiu ausgetauscht oder auf Anfrage von den Mitgliedern einer fremden

Loge aufgekauft werden. Jeder Maske ist ausserdem ein individueller Gesang zugeordnet.

15



4 tubuan-Auftritte und Vögel

Nach Aussage von Patrik Kameta, einem tubuan-Anführer von Anir, ist die Mehrzahl der Lieder
nach Vögeln benannt, d. h. die Namen der gar entsprechen einheimischen Bezeichnungen diverser

Vögel, z. B. der Taube (am bal), der Ente (jtato) und des Grossfusshuhns. Ein weiterer Gesang

trägt die Bezeichnung kanai und ist identisch mit derjenigen für einen reiherartigen Vogel, der oft
auf dem Riff nach Nahrung sucht. Andere Gesänge tragen die Namen von Vögeln, die sich häufig
am Strand aufhalten: telelegai, tiririk und titipet. Die Lieder nach Vögeln zu benennen, so Kameta
weiter, sei angemessen, denn schliesslich seien Vögel ja diejenigen Tiere, die man zu allererst mit
Gesängen assoziiere. Anschliessend bestätigte er den schon bei der Beobachtung der Tänze

gewonnenen Eindruck, nämlich dass in ihnen Bilder von Vögeln vermittelt werden und dass die

Choreographie der meisten tubuan-Tänze eine Mimesis der typischen Bewegungen und Gebärden
verschiedener Vögel ist.

Wenn eine /////««»-Aufführung von den Mitgliedern eines bestimmten taraiu ausgerichtet
wird, finden sich immerauch Männer anderer Logen ein-einerseits, um die Aufführung zu
begutachten und zu evaluieren und andererseits, um selbst an ihr teilzunehmen. Sie haben das Recht,
ebenfalls in der Maske zu tanzen und Gesänge ihres eigenen taraiu aufzuführen. Aus Gesprächen
nach zwei Aufführungen, an denen Mitglieder von vier verschiedenen taraiu in /«////«»-Masken
tanzten, ergaben sich folgende Erkenntnisse: Die Mitglieder einer Loge kennen (mit Ausnahme
der oben erwähnten waranggar) in der Regel nur die Gesänge des eigenen taraiu. Zugleich besitzen

jedoch viele Logen Lieder, welche die Namen derselben Vögel tragen - z. B. telelegai, tiririk
und titipet. Diese Gesänge haben dann zwar die gleiche Bezeichnung, sind hinsichtlich ihrer Texte,

Melodien und Rhythmen jedoch so unterschiedlich, dass ein Mitglied eines fremden taraiu sie

nicht mehr als z. B. tiririk erkennt. Das aber bedeutet, dass man in diesem Fall zwar von einem
allgemeinen Namen, nicht aber von einer generischen Bezeichnung bzw. einem Typus sprechen
kann.

Wendet man sich den Namen der verschiedenen /«//»«»-Masken zu, so stellt man fest, dass

auch ein Teil von ihnen den Bezeichnungen von Vögeln entspricht. Im Falle der Maske Kanai
beschreibt das der Maske zugehörige und ebenfalls kanai genannte Lied, wie dieser reiherartige Vogel

sich putzt, ins Wasser eintaucht und sich anschliessend schüttelt, um auch die letzten Tropfen
Nässe aus seinem Gefieder zu entfernen. Sodann, wie er aufdem Riff nach Nahrung sucht, wobei
er - was typisch für diese Vogelart ist - auf einem Bein steht bzw. springt.

Hinweise auf eine Verbindung zwischen Vögeln, Masken und tubuan-Liedern finden sich
schon in einigen Publikationen früher Ethnographen. Ihre Aussagen beziehen sich auf Beobachtungen

bei den Tolai der Gazellehalbinsel Neubritanniens, die mündlichen Überlieferungen zufolge

aus Neuirland stammen, wo auch der Ursprung des tubuan vermutet wird. Schnee 1904, 322)
z. B. teilt Folgendes mit: "Das Blätterkleid stellt die Nachahmung eines Vogels (a beo) dar; mit
dem gleichen Namen (a beo) wird bisweilen auch der Dukduk selbst bezeichnet." Hier ist
anzumerken, dass die Mitglieder des tubuan-Bundes zwei Haupttypen von Masken anfertigen: tubuan
und dukduk, die als Kinder der tubuan gelten, wobei laut Peekel 1937,69) beide Typen als beo
bezeichnet werden.

Parkinson (1907, 581) machte folgende Beobachtung: "Der Tubuan wird von einigen alten
Leuten heute noch Turadwai Baumwipfel) genannt; ebenso hört man sie manchmal den Duk-Duk
als Beo (Vogel) bezeichnen." Da die /»/«/«»-Gestalt als Mutter der dukduk gilt, erscheint ihre
Assoziation mit Baumkronen, den Aufenthaltsorten vieler Vögel, nahe liegend und sinnvoll. Parkinson

1907,581 -82) zitiert ausserdem zwei tubuan-Gesänge. Im kürzeren von beiden ist von einem
dimai genannten Vogel die Rede. Im längeren wird mehrmals eine Papageienart (kalangar)
erwähnt. Tubuan-Lieder sind nicht leicht zu deuten, und Parkinson 1907) empfand sie als "einfache

16



Aneinanderreihungen von Sätzen, die selten in einer Verbindung stehen" und ohne "tieferen Sinn"
seien. Allerdings merkte er auch Folgendes an: "Die Vereinsmitglieder haben für alles, was mit
den beiden Masken zusammenhängt, verschiedene Namen, deren Bedeutungen den Aussenste-
henden unbekannt sind." Nimmt man dies zur Kenntnis und geht man weiterhin davon aus, dass

der genannte Vogel eine Alternativbezeichnung für die Maske ist, so lässt sich der zweite und

längere der von Parkinson 1907) aufgenommenen Gesangstexte durchaus deuten. Beschrieben wird
zum einen der Vogel, zum anderen der Auftritt der Maske, wobei auch eines der Motive, mit denen
sie bemalt ist, erwähnt wird. Albert 1987b, 24) fiel auf, dass bei Masken, die nach Vögeln benannt

sind, die charakteristischen Farben ihres Gefieders in der Gestaltung der Maske Niederschlag
finden.

5 tubuan-Gesänge

Eine Analyse der auf Anir aufgenommenen Gesänge zeigt, dass eine Reihe von ihnen eine ähnliche

Struktur aufweist wie der von Parkinson 1907) dokumentierte: Sie sind doppeldeutig und lassen

sich sowohl als Gesang auf einen Vogel, dessen Schönheit und Gebaren, wie auch als

Beschreibung des Erscheinens der Maske interpretieren (dazu gehört auch das schon erwähnte ka-
nai-Lied). Gemäss Errington (1974, 177-78) enthalten viele der Gesänge Bilder, die sich auf
Erfahrungen beziehen, die in der Zeit der Herstellung der Masken und der Vorbereitung ihres Auftritts

gemacht werden. In dieser Phase unterliegen die Männer strikten Tabus bezüglich der

Nahrungsaufnahme, des Sexualverhaltens usw. Eines der von Errington aufgenommenen Lieder
erzählt, wie ein Mann durch das Fasten ganz klein wird und sich dann zusammen mit einem winzigen

Buschgeist in einer Liane versteckt. Auch in Liedern von Anir werden häufig Geistwesen

erwähnt, z. B. fiu - Geister von Verstorbenen, die einen gewaltsamen Tod gefunden haben, oder

ingal und turangan - Hilfsgeister bzw. spirituelle Alter ego von Menschen bzw. Männern, aber

auch die tubuan-Masken haben ingal. Lieder dieser Art erzählen von Erlebnissen, die die Geistwesen

allein oder gemeinsam mit einem Menschen gemacht haben.

Eine Vielzahl von tubuan-Gesängen der Tolai findet sich in einem Beitrag von Peekel (1937),
der kaum je zitiert wird, weil sämtliche seiner Interpretationen auf den Nachweis eines antiken
Mondkultes hinauslaufen. Die Lektüre der im Original und der deutschen Übersetzung veröffentlichten

Gesangstexte lohnt sich aber dennoch, denn sie bestätigen die bisherigen Ergebnisse. Peekel

1937. 103) zufolge heissen die Lieder tapialai - ein Ausdruck der in den Gesängen selbst als

Synonym für tubuan vorkommt - oder quara-na-beo, "Vogellieder". Viele von ihnen enthalten
Namen von Vögeln und tubuan-Geistern bzw. -Masken. Einige von ihnen schildern nicht nur das

Aussehen und den Auftritt der Masken, sondern erwähnen explizit das Springen, Aufstampfen
und Schütteln des Blätterkostüms sowie das Geräusch, das dabei entsteht. Darüber hinaus werden
auch in den Tolai-Gesängen häufig Geistwesen erwähnt, und in mehreren finden sich diverse

Bezeichnungen für das Jenseits. Thematisiert werden aber auch die Geheimnisse des tubuan und
verschiedene Formen von Magie, die mit ihm assoziiert werden. Ausserdem enthalten die Lieder eine
Reihe von Verweisen aufden so genannten iniet, einen anderen Geheimbund, der im Süden Neuirlands

ebenfalls weit verbreitet ist. Das ist insofern interessant, als Informanten auf Anir zwischen
verschiedenen Geheimgesellschaften genealogische Beziehungen herstellen. Der iniet wird dabei

nicht nur als besonders machtvoll angeschen, sondern gilt auch als ältester Bund und Ursprung der
anderen, tubuan-Lieder von Anir und Gesänge einer weiteren Geheimgesellschaft dort (tomal-
anggen) enthalten ebenfalls Anspielungen auf den iniet.



6 Fazit

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass in den tubuan-Gesängen ebenso häufig die Masken und
ihre Auftritte thematisiert werden wie spirituelle Wesen, Kräfte und Erfahrungen, mit denen man
die Masken und den Bund assoziiert. Die Lieder sind in einer esoterischen bzw. verschlüsselten

Sprache abgefasst, in der Ausdrücke aus benachbarten Sprachen, veraltete Formen sowie
Abwandlungen von Wörtern vorkommen (vgl. auch Peekel 1937, 104-06). Diese Sprache bedient
sich vieler Metaphern, wobei die Identifikation der tubuan mit Vögeln besonders auffallend ist.

Die Schlussfolgerung, dass die tubuan-Masken Vögel repräsentieren bzw. umgekehrt Vögel
Erscheinungsformen der tubuan sind, scheint aufder Hand zu liegen. Allerdings wurde sie von
Informanten aufAnir in der Regel verneint, und auch die wenigen Autoren, die aufdie Beziehung
zwischen den tubuan und Vögeln hinweisen, stellen mit Bedauern fest, dass sie über eine tiefere
Bedeutung dieser Symbolik nichts in Erfahrung bringen konnten. Für die heutigen Bewohner
Südneuirlands liegt die Bedeutung der Masken offensichtlich in ihrer Performanz. Auffällig ist
jedoch, dass Vögel auch in anderen Kontexten von Bedeutung sind. Die beiden sozialen Hälften und
viele Klane werden nach Vögeln benannt. Der Seeadler - auch "der grosse Vogel" - ist nicht nur
Emblem einer der Hälften, sondern wird auch mit bedeutenden mythischen Ahnen assoziiert.
Zudem ist er eine der wichtigsten Erscheinungsformen des iniet. Der Rufeines bestimmten kleinen
Vogels wird als Zeichen eines bevorstehenden Todes gedeutet. Untersuchungen darüber, wie Vögel

klassifiziert werden, in welchen Kontexten sie wichtig sind und welche Vorstellungen und
Assoziationen man mit ihnen verbindet, könnten daher auch Aufschluss über die tiefere Bedeutung
der Vogelsymbolik im Rahmen des tubuan geben.

Literatur

Albert S.M. 1987a. The Work ofMarriage and the Work

of Death: Ritual and Political Process among the
Lak, Southern New Ireland, Papua New Guinea. Ann
Arbor: UMI Dissertation Services, 1 —414.

Albert S.M. 1987b. Tubuan. Masksand Men in Southern
New Ireland, Papua New Guinea. Expedition 29(1):
17-26.

Duperrey L.I. 1826. Voyage autour du monde. Exécuté

par ordre du roi, sur la corvette de Sa Majesté, la

Coquille, pendant les années 1822, 1823, 1824 et 1825,

sous le ministère et conformément aux instructions
de S.E.M. le marquis Clermont-Tonnerre, ministre
de la marine. Histoire du voyage. Atlas. Paris.

Errington F.K. 1974. Karavar. Masks and Power in a
Melanesian Ritual. Ithaca, 1-259.

Fcnner B. 1990. Die tubuan und ihre Kinder - Der duk-
r/nÄ-Geheimbund in Nordmelanesicn. In: Völger G.
& v. Welck K. Hrsg): Männerbande, Männerbünde:
zur Rolle des Mannes im Kulturvergleich, Band I,

275-284, 413-414. (Ethnologica NF 15.) Rauten-
strauch-Joest-Museum, Köln.

Heermann I. 2001. Die Tolai. In: Heerman, I. (Hrsg.):
Farbe - Form - Phantasie. Siidseekunst aus
Neubritannien, 34—41. Stuttgart, 1-208.

Heermann I. 2003. Von Muschclgeld und Ahnengeistern.

Die Tolai auf Neubritannien. In: Köpke W. &
Schmelz B. (Hrsg.): Hamburg: Südsee Expedition
ins Paradies. Mitteilungen aus dem Museum für

Völkerkunde Hamburg. NF Band 33: 220-248.
Kingston S.P. 1998. Focal Images. Transformed Memories:

The Poeties ofLife and Death in Siar. New
Ireland, Papua New Guinea. Ph. D. thesis, University
College London, www.seanking.clara.net/newire-
land.htm [Stand: 07.11.2000]

Parkinson R. 1907. Dreissig Jahre in der Südsee. Land
und Leute, Sitten und Gebräuche im Bismarckarchipel

und auf den deutschen Salomoinseln. Stuttgart,
1-876.

Peekel G. 1937. Über das Wesen der Tubuanmaske von
Neupommern. Archiv für Anthropologie und
Völkerforschung NF XXIV: 64-76,103-139,247-274.

Powell W. 1884. Unter den Kannibalen von Neu-Bri-
tannien. Drei Wanderjahre durch ein wildes Land.
Leipzig, 1-262.

Raabe E. (Hrsg.). 1992. Mythos Maske: Ideen,
Menschen. Weltbilder. (Roter Faden zur Ausstellung 19.)
Frankfurt a. M.: Museum fur Völkerkunde, 1-293.

SchneeH. 1904. Bilder aus der Südsee. Unter den
kannibalischen Stämmen des Bismarck-Archipels. Berlin,

1-394.

Stephan E. & Graebner F. 1907. Mecklenburg (Bis¬

marck-Archipel). Die Küste von S.M.S. Möwe im
Jahre 1904. Umuddu bis Kap St. Georg. Forschungsergebnisse

bei den Vermessungsfahrten von S.M.S.
Möwe im Jahre 1904. Berlin, 1-242.

18


	Federkleid aus Blättern : tubuan-Tänze und Vogelsymbolik auf Anir (New Ireland Province, Papua New Guinea)

