
Zeitschrift: Regio Basiliensis : Basler Zeitschrift für Geographie

Herausgeber: Geographisch-Ethnologische Gesellschaft Basel ; Geographisches
Institut der Universität Basel

Band: 47 (2006)

Heft: 1

Artikel: Wenn die Insel zur Bühne wird : Tänze auf der Südseeinsel Tanna,
Vanuatu

Autor: Amman, Raymond

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1088332

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1088332
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REGIO BASILIENSIS 47/1 2006 S. 7-12

Wenn die Insel zur Bühne wird

Tänze auf der Südseeinsel Tanna, Vanuatu

Raymond Ammann

Zusammenfassung
Die mündliche Überlieferung der Südseeinsel Tanna erzählt von einem tiefgreifenden vorkolonialen

Wandel in der lokalen Gesellschaftsform. Irgendwann vor der Zeit des "first contact"
änderte sich das egalitäre Zweiklassensystem in ein hierarchisches Dreiklassensystem. Diese
Veränderung wirkte sich aufdie Gabentauschzeremonien und die dazugehörigen Tänze aus. Formale
Unterschiede der noch heute gebräuchlichen Tänze deuten aufverschiedene Ursprünge hin. Die
Tänze des frühen Zweiklassensystems widerspiegeln in ihrer Form die Egalität der beiden Klassen.

Davon unterscheiden sich nicht nur die Form der Tänze des späteren Dreiklassensystems,
sondern auch deren Aussage und Bedeutung. Die Verbundenheit zur Erde respektive zum aktiven
Vulkan der Insel dominiert aber als choreographisches Element in beiden Tanzformen.

1 Der Vulkan Yassur: Referenz aller Tänze

Der Vulkan Yassur und die von ihm stammende fruchtbare vulkanische Erde prägt die Lebensweise

der Inselbewohner Tannas in so mannigfaltiger Weise, dass jede anthropologische Studie hier
beginnen kann. Nicht nur kennen die Menschen auf Tanna eine grosse Anzahl Tänze zum Thema

Vulkan, sondern auch ihre typischen Tanzschritte liegen hier begründet. Obwohl das Fussstampfen

für sehr viele Tänze in Melanesien typisch ist, wird es nirgends so kraftvoll durchgeführt wie
auf Tanna. Denn nur hier erlaubt der sandig-weiche Boden ein äusserst starkes Auftreten, ohne
dass die Bein- und Fussgelenke der Tänzer Schaden nehmen, und nur aufdieser vulkanischen Erde
kann der gewünschte Effekt erzielt werden. Wenn bei gross angelegten Tanzereignissen hunderte

von Männern mit den Füssen in synchroner Weise stark aufdie Erde stampfen, während die Frauen

im selben Rhythmus am Ort aus den Fussgelenken heraus hoch hüpfen, erschüttert der Boden in

Adresse des Autors: PD Dr. Raymond Ammann, Institut für Musikwissenschaft der Universität
Innsbruck, Karl-Schönhcrrstrasse 3, A-6020 Innsbruck



kilometerweitem Umkreis. Dieses Beben imitiert die vulkanischen Eruptionen wie auch die durch
die Aktivitäten des Vulkans hervorgerufenen, kleineren aber häufigen Erdbeben. Der Gedanke,
dass der Inselbodcn selbst zum Perkussionsinstrument wird, drängt sich auf. Das grösste Tanzer-

cignis findet während der nekowiar Zeremonien statt, bei denen mehrere tausend Menschen
zusammenkommen, um gemeinsam zu tanzen und zu feiern.

Der Basler Ethnologe Felix Speiser konnte während seines Aufenthaltes auf Tanna im Jahre
1912 keiner dieser Zeremonien beiwohnen, da sie zu jener Zeit aufgegeben wurden. Der enorme
kulturelle und soziale Wandel, hervorgerufen durch Missionierung und Kolonisation, der den
Bewohnern von Tanna den Lebensmut nahm und ihnen stattdessen eine Zukunftsangst brachte,
verhinderte damals die Organisation dieser grossen Feste. Epidemien und Alkoholmissbrauch
reduzierten die Bevölkerungszahl in starkem Masse; das Verbot des Auslebcns der eigenen Kultur
Hess die Überlebenden in einer verzweifelten Situation zurück. Diese Menschen besassen nicht
den Mut, gegen den Willen der Kirchen grosse nekowiar Zeremonien durchzuführen.

Nach dem Zweiten Weltkrieg feierte man wieder kleinere nekowiar Zeremonien, doch erst seit
der politischen Unabhängigkeit von 1980 werden diese Zeremonien in dem grossen Ausmass

durchgeführt, wie wir sie aus Reiseberichten des 19. Jahrhunderts kennen Watt 1896, Campbell
s.d.).

2 Tannas soziale Strukturen und mündliche Überlieferungen

Die nekowiar Zeremonie gehört heute zu den eindrücklichsten kulturellen Ereignissen des Pazifiks

und wird denn auch in verschiedenen ethnologischen Arbeiten erwähnt (Guiart 1956, 93f;
Boulay 1996, 13-15), detaillierte Studien fehlen aber noch immer. Hingegen gelang dem Geographen

Joël Bonnemaison (1987 und 1994) eine wunderbare wissenschaftliche Deutung der lokalen

Geschichtsvorstellungcn. Die mündlichen Überlieferungen und Bonnemaisons Interpretation ziehe

ich als Grundlage heran, um die strukturelle Entwicklung der Tänze auf Tanna zu erläutern.
Gemäss verschiedenen Legenden organisierten sich die Menschen auf Tanna einst in einem

Zweiklassensystem bestehend aus den naotupunus und denyani niko. Dieses System, das zeitlich
lange vor der Ankunft der ersten Missionare bestand, nennt Bonnemaison das "Zeitalter des

Steins". (Stein steht hier für den magischen Stein kapiel). Familien beider Klassen lebten in sozialen

Einheiten niko (niko: auch Bezeichnung für das lokale Auslegerboot) zusammen und ergänzten

sich in ihren Verantwortungen und Arbeiten. Ein niko umfasst die Familien, deren Männer sich
allabendlich unter demselben Banyan-Baum (Ficus subcordata) zum Knvatrinken einfinden.
Kava (Piper methysticum) ist eine Strauchpflanze, die auf Tanna und auf anderen Pazifikinseln
kultiviert wird. Aus den Wurzeln wird ein Saft gewonnen, der eine sehr beruhigende Wirkung hat
und die Sinne sensibilisiert. Die Banyan-Bäume stehen am Rand von Lichtungen (imwarim), von
denen Hunderte über die ganze Insel verteilt sind. Die imwarim sind durch ein spezielles Wegsystem

(suatok) miteinander verbunden. Auf Tanna verläuft nahe der Küste ein ununterbrochener

Buschpfad und bildet so einen Ringweg um die ganze Insel. Ein zweiter Buschpfad verläuft parallel

dazu an den Hängen des Höhenzugs im Landesinneren und ein dritter Ringweg nochmals etwas
höher. Zahlreiche Buschpfade führen von der Küste ins Zentrum der Insel und kreuzen die
verschiedenen Ringwege. Bei jeder Kreuzung liegt ein imwarim. Das Wegsystem suatok gibt nicht
nur dem Wanderer Zugang zu den imwarim, sondern bestimmt auch die rituellen Beziehungen
zwischen den niko. Niko von imwarim A kann nicht mit dem niko von imwarim C direkte rituelle
Kontakte unterhalten, ohne niko von dem dazwischen liegenden imwarim B mit einzubeziehen.
Möchte sich zum Beispiel ein Mann von imwarim A mit einer Frau aus imwarim C zusammentun,
so muss die Vermittlung durch imwarim B zustande kommen.

8



Im System der ehemaligen

Zweiklassengescll-
schaft war das Anlegen
und das Unterhalten der
Gärten die Aufgabe der

Männer, die der naotupunus

Klasse angehörten,
denn nur sie besassen die
Kenntnis und die Begabung,

die Natur durch die

Magie der kapiel Steine so

zu beeinflussen, dass

genügend Nahrung vorhanden

war. Durch ihre soziale

Funktion als
Verantwortliche für die Nahrung
und durch ihre Beziehungen

zur Geisterwelt wurden

die naotupunus
symbolisch als die "Frauen"
der Zweiklassengesellschaft

bezeichnet.
Die komplementäre Hälfte und in symbolischer Betrachtungsweise die "Männer" waren die

yani niko (die Stimme des Auslegerbootes). Ihre Aufgaben umfassten das Unterhalten der
Beziehungen zu anderen niko und die Kriegsführung. Im "Zeitalter des Steins" waren Kriege eher die

Regel als die Ausnahme. Die Menschen lebten in ständiger Bedrohung und waren oft gezwungen,
ihre Wohnplätze fluchtartig zu verlassen, um sich anderswo anzusiedeln. Dadurch bildeten sie

neue Problemherde, die wiederum kriegerische Auseinandersetzung nach sich zogen.
Zeremonien zum Friedcnsschluss und zur Allianzbildung zwischen zwei niko oder Gruppen

von niko beschränkten sich auf einen schlichten Austausch (nieli) von Frauen und Esswaren ohne
ritualisierte Ansprachen, Musik oder Tanz. Nach Abschluss der offiziellen Übergabehandlungen
konnten jedoch nupu Tänze folgen. Der Begriffnupu bezeichnet die lokale Kombination von Tanz
und Gesang. Dabei stehen die Männer dicht gedrängt in einem Kreis mit Blick zum Zentrum. Sie

begleiten ihren Gesang mit Händeklatschen und dem typischen starken Stampfen der Füsse. Die
Frauen bilden einen Ring um die Männer, hüpfen am Ort und singen bei bestimmten Refrains.

Die Überlieferung sagt nicht, wann sich der Wechsel vom Zweiklassensystem in ein hierarchisches

Dreiklassensystem, das Bonnemaison "Zeitalter der Falken" nennt, vollzog. Wir können
aber mit Sicherheit sagen, dass dies vor Ankunft der ersten Missionare stattfand. Neben den
bestehenden Klassen naotupunus und yani niko formte sich eine Art neutrale Aristokratie, dieyremera.
Die naotupunus und yani niko verehrten dieyremera, sorgten für ihr Wohl und respektierten ihre

Entscheidungen in Streitfragen. Gleichzeitig mit der Einsetzung deryremera wurden die schlichten

nieli Gabentauschhandlungen in die gross angelegten und stark ritualisierten nekowiar
Zeremonien umgewandelt. Diese sollten Raum schaffen für eine friedliche Art von Wettbewerb
zwischen zwei nekowiar Partnergruppen; einerseits auf artistischer Ebene durch Gesang und Tanz
und andererseits auf wirtschaftlicher Ebene durch den Tausch von Schweinen, Kavasträuchern
und Esswaren. Die Idee, dass durch diesen friedlichen Wettbewerb und die neutrale Instanz die

Kriege beendet würden, war wohl bedacht und edel, konnte sich aber nicht durchsetzen. Erst durch
den Einsatz der Missionare und der Kolonialvcrwaltung wurde die traditionelle Kriegsfuhrung
vollständig aufgegeben.

Zentrum der Insel

Küste

Abb. 1 Schema des stiatok Systems.

9



Ein yremera kann eine nekowiar Zeremonie initiieren, wenn er glaubt, dass die Anzahl der
Schweine seiner Gruppe ausreicht, um eine Partnergruppe einzuladen und sie gleichzeitig
herauszufordern, einige Wochen später dieselbe Anzahl Schweine zurückzugeben. Eine nekowiar
Partnergruppe besteht aus den niko der imwarim, die in entgegengesetzter Richtung des Tauschpartners

liegen, wobei auch hier das suatok System respektiert wird (s. Abb. 1 Jede Gruppe muss für
dieses Ereignis spezielle nekowiar Tänze kreieren und einstudieren. Der prestigereichste Tanz
toka wird von der eingeladenen/herausgeforderten Gruppe getanzt; die Gastgeber/Herausforderer
ihrerseits tanzen anschliessend nao und bei grossen nekowiar noch kusosiva und nassa. Die
Aufführung dieser Tänze sowie das rituelle Töten und Übergeben der Schweine, Kavasträucher und

Esswaren dauert zwei Tage. Voraus geht eine über ein Jahr dauernde Vorbereitungsphase, in der
eine festgelegte Anzahl von kleineren Zeremonien durchgeführt wird.

3 Tänze der nekowiar Zeremonie

In der Nacht vor der Übergabe der Schweine finden die napen-napen Tänze der Gastgeber-Frauen
statt. Sie teilen sich in mehrere Gruppen von bis über 100 Tänzerinnen und tanzen Gruppe neben

Gruppe. Den napen-napen Tänzen, die bis spät in die Nacht dauern, folgt ein chaotisches
Massengedränge der weit über tausend Helfer und Anwesenden, die schreiend und grölend ihre Freude
ausdrücken und auf dem imwarim hin und her rennen (kawua).

Vor Sonnenaufgang halten die über hundert toka Tänzer ihren Einzug. Die Gruppe der dicht
gedrängten Tänzer bewegt sich langsam aufdas Zentrum des imwarim zu; aus ihrer Mitte ragt der

fünfMeter hohe Stab kwetyia, der aus weit mehr als tausend zusammengebundenen feinen Nerven

von Kokosnussblättern hergestellt wurde. Dieses Gerüst ist komplett mit schwarzen, braunen und
weissen Hühnerfeder überzogen. Am oberen Ende des kweryia, gleich unterhalb der Krone aus

Falkenfedern, sind vier Schnüre befestigt, die von Tänzern gespannt werden, um die senkrechte

Haltung des kwetyia zu garantieren.
Der kwetyia und die Art des Einzugs der Tänzer symbolisiert in visueller Weise die soziale

Struktur der niko der Tanzgruppe und die Ehrerbietung an den yremera: hoch über all den Tänzern
die Krone aus Falkenfedern, die den yremera symbolisiert, der wie der Falke am Himmel sich
höhererheben kann als alle anderen Lebewesen aufder Insel; die tausend Blattnerven und Hühnerfedern

repräsentieren die "grosse" Anzahl seiner Getreuen, wobei die Aufteilung in drei Farben das

Dreiklassensystem präsentiert. Die Basis des kM'etyia und die Schnüre sind fest in den Händen der

direkten Ratgeber und Wortträger desyremera. So wie sie die senkrechte Haltung des kwetyia
garantieren, sind sie die direkten Stützen desyremera in sozialen und politischen Angelegenheiten.

Jeder der folgenden Tänze der Gastgeber und Gäste beginnt mit derselben Art der Präsentation
ihres kweryia; die Tänze selbst unterscheiden sich aber durch die spezifischen Tanzattribute in den

Händen der Tänzer. Für den toka Tanz trägt jeder Tänzer einen etwa 1.5 Meter langen Holzstab

(nasko), der am oberen Ende mit einem Haken versehen ist. Für den Tanz nao besteht das Attribut
aus einem Bündel aus etwa 2 Meter langen Schilfrohren (nieng).

Die Tänze sind in ähnliche Sequenzen unterteilt, wobei die Formation von Rundtanz zu
Reihentanz wechselt. Wenn sich die Tänzer in Reihen formieren, schauen sie in Richtung ihrer
Tauschpartner. Eine der häufigsten Bewegungen des toka Tanzes in Reihenaufstellung ist das von
vorne nach hinten Ziehen des waagrecht mit hängenden Armen gehaltenen nasko, das mit einem

Stampfen des rechten Fusses akzentuiert wird. Der nasko wird so gehalten, dass der Haken gegen
die Partner gerichtet ist. Die Ziehbewegung stellt das Nehmen oder das Herüberziehen der zu
erhaltenden Güter dar.

10



Abb. 2 Toka Tänzer mit nasko. Kweryia seitlich neben den Tänzern. Foto: David Becker

So wie das Heranziehen mit dem nasko wird der nieng beim nao Tanz immer wieder auf den

Boden gestampft, denn die Anzahl der Rohre steht in symbolischer Weise für die Anzahl der zu
überreichenden Schweine, Kavasträucher und Esswaren. Auch bei diesem Tanz werden während
der Reihenformation die nieng in Richtung der Partner vorwärts und rückwärts geschwungen.

Nachdem sämtliche Gruppen ihren Tanz gezeigt haben, werden die Schweine und Kavasträucher

zur rituellen Zählung auf eine Linie gelegt, die quer über das iwmarim verläuft und symbolisch

die beiden Partnergruppen verbindet; die toka Männer nehmen ihre Schweine und die
Zeremonie endet hier.

4 Die Insel wird zur Bühne

Sehen wir uns den Tanz nupu an, dessen Ursprung bis ins "Zeitalter der Steins" zurückgeht, so
erkennen wir, dass es sich um einen Rundtanz handelt. Die Männer tanzen dicht gedrängt in einem

Kreis, sie schauen gegen das Zentrum und sind auf die eigene Gruppe konzentriert, was auf das

komplementäre und egalitäre Sozialsystem jener Epoche hinweist. Erst mit dem Wechsel zum
Dreiklassensystem und der Etablierung der nekowiar Zeremonie kam der Reihentanz auf, bei dem

die Tänzer zu den Partnern schauen. Zwar formt die Gruppe beim Einzug einen Kreis, doch das

Zentrum bildet nun der kweryia, der gewissermassen die Dimension der Senkrechten hinzufügt.
Die Tänzer konzentrieren sich nicht mehr auf ihre Gruppe, sondern präsentieren den symbolreichen

kweryia.

11



Der zeitliche Ablauf der Zeremonie weist auf den Wechsel von der kriegerischen Zeit des

Zweiklassensystems zum "friedlicheren" Dreiklassensystem hin. Die napen-napen Tänze der
Frauen, die im Gegensatz zu den Männern hauptsächlich aus Rundtänzen bestehen, und das
chaotische Herumrennen der Helfer stehen für das Zweiklassensystem und erst mit dem Einzug der
toka Tänzer erscheint das Dreiklassensystem und somit "Friede" und "Ordnung".

Der Moment der Tanzauffuhrungen während der nekowiar Zeremonie entspricht einer
Inszenierung lokaler geschichtlicher Ereignisse. Durch das suatok System werden sämtliche imwarim
der Insel in diese Auffuhrung miteinbezogen, so dass die ganze Insel feiert. Speziell die
Schwingbewegungen mit nasko und nieng können als eine symbolische Weiterfuhrung der Ringwege
gedacht werden mit der Funktion, die beiden nekowiar Partnergruppen miteinander zu vereinigen.
Somit wird die Insel zur Bühne, auf der Szenen geschichtlicher Ereignisse den Hintergrund der
Feier für den Frieden und für die Ehrung der yremera bilden.

Literatur

Ammann R. 1997. Kanak Dance and Music, ceremonial
and intimateperformance ofthe Melanesians ofNew
Caledonia, historical and actual. London, 1-285.

Bonnemaison J. 1987. Tanna: les hommes lieux. Collec¬
tion Travaux et Documents n. 201. Livre 11. Paris,
1-680.

Bonnemaison J. & Pénot Demetry J. 1994. The Tree and
the Canoe, History and Ethnography of Tanna.
South Sea Books, Honolulu, 1-368.

Boulay R. 1996. "Letter from Ambrym"Arts ofVanuatu,
ed. Bonnemaison H., Kaufmann C. Exhibition
Catalogue. Bathurst, 13-15.

Campbell F.A, S.d. A year in the New Hebrides. Loyalty
Islands, and New Caledonia. Geelong, 1-137.

Guiart J. 1956. Un siècle et demi de contacts culturels à

Tanna (Nouvelles-Hébrides). Publication de la
Société des Océanistes 5. Paris, 1M56.

Sarasin F. 1929. "Ethnologie der Neu-Caledonier und

Loyalty-lnsulaner". In: Nova Caledonia, Forschungen

in Neu-Caledonien und aufden Loyalty-Inseln.
München, 1-321.

Speiser F. 1923. Ethnologische Materialien aus den
Neuen Hebriden und den Banks Inseln. Berlin,
1-457.

Watt A. 1896. Twenty-five years' mission work on Tanna,

New Hebrides. Paisley, 1-185.

12


	Wenn die Insel zur Bühne wird : Tänze auf der Südseeinsel Tanna, Vanuatu

