Zeitschrift: Regio Basiliensis : Basler Zeitschrift fir Geographie

Herausgeber: Geographisch-Ethnologische Gesellschaft Basel ; Geographisches
Institut der Universitat Basel

Band: 47 (2006)

Heft: 1

Artikel: Wenn die Insel zur Bihne wird : Tanze auf der Sudseeinsel Tanna,
Vanuatu

Autor: Amman, Raymond

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1088332

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1088332
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REGIO BASILIENSIS 47/1 2006 S.7-12

Wenn die Insel zur Biihne wird

Ténze auf der Siidseeinsel Tanna, Vanuatu

Raymond Ammann

Zusammenfassung

Die miindliche Uberlieferung der Siidseeinsel Tanna erziihlt von einem tief greifenden vorkolo-
nialen Wandel in der lokalen Gesellschafisform. Irgendwann vor der Zeit des *first contact” dn-
derte sich das egalitdre Zweiklassensystem in ein hierarchisches Dreiklassensystem. Diese Ver-
danderung wirkte sich auf die Gabentauschzeremonien und die dazugehdérigen Tinze aus. Formale
Unterschiede der noch heute gebrduchlichen Tdnze deuten auf verschiedene Urspriinge hin. Die
Tdnze des friithen Zweiklassensystems widerspiegeln in ihrer Form die Egalitdt der beiden Klas-
sen. Davon unterscheiden sich nicht nur die Form der Tdnze des spdteren Dreiklassensystems,
sondern auch deren Aussage und Bedeutung. Die Verbundenheit zur Erde respektive zum aktiven
Vulkan der Insel dominiert aber als choreographisches Element in beiden Tanzformen.

1 Der Vulkan Yassur: Referenz aller Tanze

Der Vulkan Yassur und die von ihm stammende fruchtbare vulkanische Erde pragt die Lebenswei-
se der Inselbewohner Tannas in so mannigfaltiger Weise, dass jede anthropologische Studie hier
beginnen kann. Nicht nur kennen die Menschen auf Tanna eine grosse Anzahl Tdnze zum Thema
Vulkan, sondern auch ihre typischen Tanzschritte liegen hier begriindet. Obwohl das Fussstamp-
fen fur sehr viele Tanze in Melanesien typisch ist, wird es nirgends so kraftvoll durchgefiihrt wie
auf Tanna. Denn nur hier erlaubt der sandig-weiche Boden ein dusserst starkes Auftreten, ohne
dass die Bein- und Fussgelenke der Tinzer Schaden nehmen, und nur auf dieser vulkanischen Erde
kann der gewiinschte Effekt erzielt werden. Wenn bei gross angelegten Tanzereignissen hunderte
von Miannern mit den Fiissen in synchroner Weise stark auf die Erde stampfen, wihrend die Frau-
en im selben Rhythmus am Ort aus den Fussgelenken heraus hoch hiipfen, erschiittert der Boden in

Adresse des Autors:  PD Dr. Raymond Ammann, Institut fir Musikwissenschaft der Universitét Inns-
bruck, Karl-Schonherrstrasse 3, A-6020 Innsbruck



kilometerweitem Umkreis. Dieses Beben imitiert die vulkanischen Eruptionen wie auch die durch
die Aktivititen des Vulkans hervorgerufenen, kleineren aber hidufigen Erdbeben. Der Gedanke,
dass der Inselboden selbst zum Perkussionsinstrument wird, dréingt sich auf. Das grosste Tanzer-
eignis findet wihrend der nekowiar Zeremonien statt, bei denen mehrere tausend Menschen zu-
sammenkommen, um gemeinsam zu tanzen und zu feiern.

Der Basler Ethnologe Felix Speiser konnte wihrend seines Aufenthaltes auf Tanna im Jahre
1912 keiner dieser Zeremonien beiwohnen, da sie zu jener Zeit aufgegeben wurden. Der enorme
kulturelle und soziale Wandel, hervorgerufen durch Missionierung und Kolonisation, der den Be-
wohnern von Tanna den Lebensmut nahm und ihnen stattdessen eine Zukunftsangst brachte, ver-
hinderte damals die Organisation dieser grossen Feste. Epidemien und Alkoholmissbrauch redu-
zierten die Bevolkerungszahl in starkem Masse; das Verbot des Auslebens der eigenen Kultur
liess die Uberlebenden in einer verzweifelten Situation zuriick. Diese Menschen besassen nicht
den Mut, gegen den Willen der Kirchen grosse nekowiar Zeremonien durchzuftihren.

Nach dem Zweiten Weltkrieg feierte man wieder kleinere nekowiar Zeremonien, doch erst seit
der politischen Unabhingigkeit von 1980 werden diese Zeremonien in dem grossen Ausmass
durchgefiihrt, wie wir sie aus Reiseberichten des 19. Jahrhunderts kennen (Watt 1896, Campbell
s.d.).

2 Tannas soziale Strukturen und miindliche Uberlieferungen

Die nekowiar Zeremonie gehort heute zu den eindriicklichsten kulturellen Ereignissen des Pazi-
fiks und wird denn auch in verschiedenen ethnologischen Arbeiten erwihnt (Guiart 1956, 93f;
Boulay 1996, 13—15), detaillierte Studien fehlen aber noch immer. Hingegen gelang dem Geogra-
phen Joél Bonnemaison (1987 und 1994) eine wunderbare wissenschaftliche Deutung der lokalen
Geschichtsvorstellungen. Die miindlichen Uberlieferungen und Bonnemaisons Interpretation zie-
he ich als Grundlage heran, um die strukturelle Entwicklung der Ténze auf Tanna zu erldutern.

Gemiss verschiedenen Legenden organisierten sich die Menschen auf Tanna einst in einem
Zweiklassensystem bestehend aus den naotupunus und den yani niko. Dieses System, das zeitlich
lange vor der Ankunft der ersten Missionare bestand, nennt Bonnemaison das “Zeitalter des
Steins”. (Stein steht hier fiir den magischen Stein kapiel). Familien beider Klassen lebten in sozia-
len Einheiten niko (niko: auch Bezeichnung fir das lokale Auslegerboot) zusammen und ergéinz-
ten sich in ithren Verantwortungen und Arbeiten. Ein niko umfasst die Familien, deren Mianner sich
allabendlich unter demselben Banyan-Baum (Ficus subcordata) zum Kavatrinken einfinden.
Kava (Piper methysticum) ist eine Strauchptlanze, die auf Tanna und auf anderen Pazifikinseln
kultiviert wird. Aus den Wurzeln wird ein Saft gewonnen, der eine sehr beruhigende Wirkung hat
und die Sinne sensibilisiert. Die Banyan-Bdume stehen am Rand von Lichtungen (imwarim), von
denen Hunderte tiber die ganze Insel verteilt sind. Die imwarim sind durch ein spezielles Wegsys-
tem (suatok) miteinander verbunden. Auf Tanna verlduft nahe der Kiiste ¢in ununterbrochener
Buschpfad und bildet so einen Ringweg um die ganze Insel. Ein zweiter Buschpfad verlduft paral-
lel dazu an den Hingen des Hohenzugs im Landesinneren und ein dritter Ringweg nochmals etwas
hoher. Zahlreiche Buschpfade fiihren von der Kiiste ins Zentrum der Insel und kreuzen die ver-
schiedenen Ringwege. Bei jeder Kreuzung liegt ein imwarim. Das Wegsystem suatok gibt nicht
nur dem Wanderer Zugang zu den imwarim, sondern bestimmt auch die rituellen Beziehungen
zwischen den niko. Niko von imwarim A kann nicht mit dem niko von imwarim C direkte rituelle
Kontakte unterhalten, ohne niko von dem dazwischen liegenden imwarim B mit einzubeziehen.
Mochte sich zum Beispiel ein Mann von imwarim A mit einer Frau aus imwarim C zusammentun,
so muss die Vermittlung durch imwarim B zustande kommen.



[ S— e — .

Im System der ehema-

ligen Zweiklassengesell- Zentrumder Insel

schaft war das Anlegen

und das Unterhalten der Gastgeber tanzen nao (evtl. Giste tanzen roka
kosusiva, nassa)

Girten die Aufgabe der
Minner, die der naotupu-
nus Klasse angehorten, |
denn nur sie besassen die |
Kenntnis und die Bega-
bung, die Natur durch die
Magie der kapiel Steineso
zu beeinflussen, dass ge-
niigend Nahrung vorhan-
den war. Durch ihre sozia-
le Funktion als Verant-
wortliche fiir die Nahrung |
und durch ihre Bezichun-
gen zur Geisterwelt wur- Kiiste
den die naotupunus sym-

bolisch als die “Frauen”
der Zweiklassengesell- Abb. 1 Schema des suatok Systems.

imwarim

nekowiar

imwarim suatok

schaft bezeichnet.

Die komplementire Hilfte und in symbolischer Betrachtungsweise die “Ménner” waren die
vani niko (die Stimme des Auslegerbootes). Ihre Aufgaben umfassten das Unterhalten der Bezie-
hungen zu anderen niko und die Kriegsfiihrung. Im “Zeitalter des Steins” waren Kriege cher die
Regel als die Ausnahme. Die Menschen lebten in stindiger Bedrohung und waren oft gezwungen,
thre Wohnplitze fluchtartig zu verlassen, um sich anderswo anzusiedeln. Dadurch bildeten sie
neue Problemherde, die wiederum kriegerische Auseinandersetzung nach sich zogen.

Zeremonien zum Friedensschluss und zur Allianzbildung zwischen zwei niko oder Gruppen
von niko beschriankten sich auf einen schlichten Austausch (nieli) von Frauen und Esswaren ohne
ritualisierte Ansprachen, Musik oder Tanz. Nach Abschluss der offizicllen Ubergabehandlungen
konnten jedoch nupu Tinze folgen. Der Begriff nupu bezeichnet die lokale Kombination von Tanz
und Gesang. Dabei stehen die Minner dicht gedriingt in einem Kreis mit Blick zum Zentrum. Sie
begleiten ithren Gesang mit Hindeklatschen und dem typischen starken Stampfen der Fiisse. Die
Frauen bilden einen Ring um die Ménner, hiipfen am Ort und singen bei bestimmten Refrains.

Die Uberlieferung sagt nicht, wann sich der Wechsel vom Zweiklassensystem in ein hierarchi-
sches Dreiklassensystem, das Bonnemaison “Zeitalter der Falken™ nennt, vollzog. Wir kdnnen
aber mit Sicherheit sagen, dass dies vor Ankunft der ersten Missionare stattfand. Neben den beste-
henden Klassen naotupunus und yani niko formte sich eine Art neutrale Aristokratie, die yremera.
Die naotupunus und yani niko verehrten die yremera, sorgten fiir ihr Wohl und respektierten ihre
Entscheidungen in Streitfragen. Gleichzeitig mit der Einsetzung der yremera wurden die schlich-
ten nie/i Gabentauschhandlungen in die gross angelegten und stark ritualisierten nekowiar Zere-
monien umgewandelt. Diese sollten Raum schaffen fiir eine friedliche Art von Wettbewerb zwi-
schen zwel nekowiar Partnergruppen; einerseits auf artistischer Ebene durch Gesang und Tanz
und andererseits auf wirtschaftlicher Ebene durch den Tausch von Schweinen, Kavastrauchern
und Esswaren. Die Idee, dass durch diesen friedlichen Wettbewerb und die neutrale Instanz die
Kriege beendet wiirden, war wohl bedacht und edel, konnte sich aber nicht durchsetzen. Erst durch
den Einsatz der Missionare und der Kolonialverwaltung wurde die traditionelle Kriegsfiihrung
vollstindig aufgegeben.



Ein yremera kann eine nekowiar Zeremonie initiieren, wenn er glaubt, dass die Anzahl der
Schweine seiner Gruppe ausreicht, um eine Partnergruppe einzuladen und sie gleichzeitig heraus-
zufordern, einige Wochen spiter dieselbe Anzahl Schweine zuriickzugeben. Eine nekowiar Part-
nergruppe besteht aus den niko der imwarim, die in entgegengesetzter Richtung des Tauschpart-
ners liegen, wobei auch hier das suatok System respektiert wird (s. Abb. 1). Jede Gruppe muss fiir
dieses Ereignis spezielle nekowiar Téanze kreieren und einstudieren. Der prestigereichste Tanz
toka wird von der eingeladenen/herausgeforderten Gruppe getanzt; die Gastgeber/Herausforderer
ihrerseits tanzen anschliessend nao und bei grossen nekowiar noch kusosiva und nassa. Die Auf-
fiihrung dieser Tinze sowie das rituelle Toten und Ubergeben der Schweine, Kavastriucher und
Esswaren dauert zwei Tage. Voraus geht eine iiber ein Jahr dauernde Vorbereitungsphase, in der
eine festgelegte Anzahl von kleineren Zeremonien durchgefiihrt wird.

3 Tanze der nekowiar Zeremonie

In der Nacht vor der Ubergabe der Schweine finden die napen-napen Tinze der Gastgeber-Frauen
statt. Sie teilen sich in mehrere Gruppen von bis liber 100 Ténzerinnen und tanzen Gruppe neben
Gruppe. Den napen-napen Tanzen, die bis spit in die Nacht dauern, folgt ein chaotisches Massen-
gedriange der weit tiber tausend Helfer und Anwesenden, die schreiend und grélend ihre Freude
ausdriicken und auf dem imwarim hin und her rennen (kawua).

Vor Sonnenaufgang halten die tiber hundert toka Téinzer ihren Einzug. Die Gruppe der dicht
gedriangten Tanzer bewegt sich langsam auf das Zentrum des imwarim zu; aus ihrer Mitte ragt der
fiinf Meter hohe Stab kweryia, der aus weit mehr als tausend zusammengebundenen feinen Nerven
von Kokosnussblittern hergestellt wurde. Dieses Geriist ist komplett mit schwarzen, braunen und
weissen Hiihnerfeder iberzogen. Am oberen Ende des kweryia, gleich unterhalb der Krone aus
Falkenfedern, sind vier Schniire befestigt, die von Tédnzern gespannt werden, um die senkrechte
Haltung des kweryia zu garantieren.

Der kweryia und die Art des Einzugs der Ténzer symbolisiert in visueller Weise die soziale
Struktur der niko der Tanzgruppe und die Ehrerbietung an den yremera: hoch iiber all den Tanzern
die Krone aus Falkenfedern, die den yremera symbolisiert, der wie der Falke am Himmel sich ho-
her erheben kann als alle anderen Lebewesen auf der Insel; die tausend Blattnerven und Hiihnerfe-
dern représentieren die “grosse’” Anzahl seiner Getreuen, wobei die Aufteilung in drei Farben das
Dreiklassensystem prasentiert. Die Basis des kweryia und die Schniire sind fest in den Hinden der
direkten Ratgeber und Worttriger des yremera. So wie sie die senkrechte Haltung des kweryia ga-
rantieren, sind sie die direkten Stiitzen des yremera in sozialen und politischen Angelegenheiten.

Jeder der folgenden Ténze der Gastgeber und Giste beginnt mit derselben Art der Prasentation
ihres kweryia; die Tanze selbst unterscheiden sich aber durch die spezifischen Tanzattribute in den
Hénden der Tanzer. Fiir den toka Tanz tragt jeder Ténzer einen etwa 1.5 Meter langen Holzstab
(nasko), der am oberen Ende mit einem Haken versehen ist. Flir den Tanz nao besteht das Attribut
aus einem Biindel aus etwa 2 Meter langen Schilfrohren (nieng).

Die Tanze sind in dhnliche Sequenzen unterteilt, wobei die Formation von Rundtanz zu Rei-
hentanz wechselt. Wenn sich die Tdnzer in Reihen formieren, schauen sie in Richtung ihrer
Tauschpartner. Eine der hidufigsten Bewegungen des toka Tanzes in Reihenaufstellung ist das von
vorne nach hinten Zichen des waagrecht mit hingenden Armen gehaltenen nasko, das mit einem
Stampfen des rechten Fusses akzentuiert wird. Der nasko wird so gehalten, dass der Haken gegen
die Partner gerichtet ist. Die Zichbewegung stellt das Nehmen oder das Heriiberziehen der zu er-
haltenden Giiter dar.

10



Abb. 2 Toka Tinzer mit nasko. Kweryia seitlich neben den Tdnzern. Foto: David Becker

So wie das Heranziehen mit dem nasko wird der nieng beim nao Tanz immer wieder auf den
Boden gestampft, denn die Anzahl der Rohre steht in symbolischer Weise fiir die Anzahl der zu
tberreichenden Schweine, Kavastraucher und Esswaren. Auch bei diesem Tanz werden wihrend
der Reihenformation die nieng in Richtung der Partner vorwérts und riickwirts geschwungen.

Nachdem sédmtliche Gruppen thren Tanz gezeigt haben, werden die Schweine und Kavastriau-
cher zur rituellen Zahlung auf eine Linie gelegt, die quer iiber das iwmarim verldauft und symbo-
lisch die beiden Partnergruppen verbindet; die foka Ménner nehmen ihre Schweine und die Zere-
monie endet hier.

4 Die Insel wird zur Bilhne

Sehen wir uns den Tanz nupu an, dessen Ursprung bis ins “Zeitalter der Steins” zurlickgeht, so er-
kennen wir, dass es sich um einen Rundtanz handelt. Die Mdnner tanzen dicht gedringt in einem
Kreis, sie schauen gegen das Zentrum und sind auf die eigene Gruppe konzentriert, was auf das
komplementire und egalitire Sozialsystem jener Epoche hinweist. Erst mit dem Wechsel zum
Dreiklassensystem und der Etablierung der nekowiar Zeremonie kam der Reihentanz auf, bei dem
die Tanzer zu den Partnern schauen. Zwar formt die Gruppe beim Einzug einen Kreis, doch das
Zentrum bildet nun der kweryia, der gewissermassen die Dimension der Senkrechten hinzufiigt.
Die Tanzer konzentrieren sich nicht mehr auf ihre Gruppe, sondern priasentieren den symbolrei-
chen kweryia.

11



Der zeitliche Ablauf der Zeremonie weist auf den Wechsel von der kriegerischen Zeit des
Zweiklassensystems zum “friedlicheren” Dreiklassensystem hin. Die napen-napen Tanze der
Frauen, die im Gegensatz zu den Ménnern hauptsichlich aus Rundtinzen bestehen, und das chao-
tische Herumrennen der Helfer stehen fiir das Zweiklassensystem und erst mit dem Einzug der
toka Ténzer erscheint das Dreiklassensystem und somit “Friede” und “Ordnung”.

Der Moment der Tanzauffiihrungen wihrend der nekowiar Zeremonie entspricht einer Insze-
nierung lokaler geschichtlicher Ereignisse. Durch das suatok System werden sdmtliche imwarim
der Insel in diese Auffiihrung miteinbezogen, so dass die ganze Insel feiert. Speziell die Schwing-
bewegungen mit nasko und nieng kénnen als eine symbolische Weiterfiihrung der Ringwege ge-
dacht werden mit der Funktion, die beiden nekowiar Partnergruppen miteinander zu vereinigen.
Somit wird die Insel zur Biihne, auf der Szenen geschichtlicher Ereignisse den Hintergrund der

Feier fiir den Frieden und fiir die Ehrung der yremera bilden.

Literatur

Ammann R.1997. Kanak Dance and Music, ceremonial
and intimate performance of the Melanesians of New
Caledonia, historical and actual. London, 1-285.

Bonnemaison J. 1987. Tanna: les hommes lieux. Collec-
tion Travaux et Documents n. 201. Livre II. Paris,
1-680.

Bonnemaison J. & Pénot Demetry J. 1994. The Tree and
the Canoe, History and Ethnography of Tanna.
South Sea Books, Honolulu, 1-368.

Boulay R.1996. “Letter from Ambrym” Arts of Vanuatu,
ed. Bonnemaison H., Kaufmann C. Exhibition Cata-
logue. Bathurst, 13-15.

Campbell F.A, S.d. 4 year in the New Hebrides, Loyalty
Islands, and New Caledonia. Geelong, 1-137.

12

Guiart J. 1956. Un siécle et demi de contacts culturels a
Tanna (Nouvelles-Hébrides). Publication de la So-
ciété des Océanistes 5. Paris, 1-456.

Sarasin F. 1929. “Ethnologie der Neu-Caledonier und
Loyalty-Insulaner”. In: Nova Caledonia, Forschun-

gen in Neu-Caledonien und auf den Loyalty-Inseln.
Miinchen, 1-321.

Speiser F. 1923. Ethnologische Materialien aus den
Neuen Hebriden und den Banks Inseln. Berlin,
1-457.

Watt A. 1896. Twenty-five years’ mission work on Tan-
na, New Hebrides. Paisley, 1-185.



	Wenn die Insel zur Bühne wird : Tänze auf der Südseeinsel Tanna, Vanuatu

