
Zeitschrift: Regio Basiliensis : Basler Zeitschrift für Geographie

Herausgeber: Geographisch-Ethnologische Gesellschaft Basel ; Geographisches
Institut der Universität Basel

Band: 33 (1992)

Heft: 3

Artikel: Geographie vom Menschen : Humangeographie - eine
wissenschaftliche Grundlage für die politische Urteilsbildung

Autor: Ortner, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1088752

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1088752
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REQIO BASILIENSIS 33/3 1992 S.167-177

Geographie vom Menschen

Humangeographie - eine wissenschaftliche Grundlage
für die politische Urteilsbildung

Rudolf Ortner

Zum Ende des Jahrtausends stehen politische Weichenstellungen von ungeheurer
Tragweite und Komplexität an: Wie geht es weiter mit Europa? Wie weiter mit der
Wirtschaft? Wie mit ökologischen Problemen Wie sehen unsere Städte und Landschaften

aus und wie sollten sie aussehen? Was könnte man tun, damit nach einer Zeit des

Gleichgewichts des Schreckens nicht eine schreckliche Zeit ohne Gleichgewichte
beginnt? Oder, der Fragenkomplex zusammengefasst: Was für eine soziale, politische,
ökologische, kulturelle und geistige Umwelt können wir verantwortlich der jungen
Generation und ihren Kindeskindern vererben?

Die Humangeographie der heutigen Zeit hat aufviele dieser Fragen keinefertigen
Antworten - aber sie hat hoffnungsvolle Forschungsansätze und behauptet aus ihrer
Tradition den Blick fürs Ganze. Die wichtigste Frage aber - das sehen wir an den

kriegerischen Auseinandersetzungen im nahen ehemaligen Jugoslawien - ist die

Friedenssicherung in den kulturell stark durchmischten Ländern Europas. Hierfür gibt es

seit den Wirren des Ersten Weltkrieges ein Konzept, das bislang kaum zur Kenntnis

genommen wurde: die Idee der sozialen Dreigliederung; sie stammt von RudolfSteiner
(1861-1925).

Diese Skizze hier verfolgt darum drei Ziele: Erstens, als Wichtigstes: aufeine wenig
bekannte Idee zur Friedenssicherung und Sozialgestaltung aufmerksam machen. Zweitens:

einige wertvolle Ansätze der Humangeographie aufzeigen. Drittens: für mögliche
interessierte Adressaten ihrer Forschungsresultate den Wert der Humangeographischen

Perspektive darstellen.

Adresse des Autors: Dr. phil. des. Rudolf Ortner, Rychenbergstrasse 179, CH-8400 Winterthur

167



Was ist Humangeographie?

Zwischen Mensch und Erde besteht das enge Band der Coevolution durch die

Jahrtausende; diese war einerseits eine Natur-Evolution, anderseits eine Kultur-Evolution,

in der immer neue schöpferische und seelische Fähigkeiten der Menschheit

aufgetreten sind. Die aufsteigende Linie der Entwicklung und das Zusammenpassen von
physisch-geographischen Bedingungen mit den inhaltlichen Lernschritten der Menschheit

inspirierte Klassiker unter Schriftstellern und Geographen wie J.G. Herder
(1784/1989), G.E. Lessing (1780) und Carl Ritter (1862) dazu, von der Erde als dem

Erziehungshaus Gottes für den Menschen zu sprechen. Die Natur gab für die Entwicklung

des Menschen immer einen lokalspezifischen Rahmen vor, und der Mensch hat
diesen Rahmen mit seinen Fertigkeiten jeweils geändert. Geographie, die sich mit
Naturtatsachen und Kultur beschäftigt, ist aus diesem Grunde immer Humangeographie
(s.a. Boesch 1989, 221). Geographen haben sich in der Geschichte der Disziplin oft
Fragestellungen im Grenzbereich zwischen Natur und Kultur zugewandt.

Auffallend an der Kultur-Evolution des Menschen sind die sogenannten Hochkulturen.

Der geographische Pionier Alfred Hettner hat sich in seiner Schrift "Der Gang
der Kultur über die Erde" 1923) für sie interessiert, und derbekannteste Kulturgeograph
Amerikas, Carl Ortwin Sauer, fragte in seinem "Foreword to historical geography"
1965,375) nach den Ursachen für das Erscheinen und Verschwinden von Hochkulturen

auf der Erde. Wenn wir bedenken, was wir der ägyptischen, vor allem aber der

griechischen Hochkultur zu verdanken haben auf dem Felde der Philosophie, der

Mathematik, der plastischen, der architektonischen und der darstellenden Kunst, aber

auch der politischen Kultur, dann empfindet man so recht die Hochkulturen als Stern-
stunden der Menschheitsentwicklung. Zugleich kommt indes die quälende Frage auf,

warum wirheute so viele soziale, kulturelle und ökologische Niedergangserscheinungen
finden. Ist das Krankheitssymptom der Gegenwart nicht ein Ausbleiben einer abermals

fälligen Hochkultur?

Realpolitik oder Idealpolitik?

Mit dieser Frage ist der Blick auf die politischen Erfordernisse der Gegenwart
zunächst abgewendet von den "Sachzwängen" des Alltags, hin zu einem weiten
historischen und räumlichen Rahmen. Eine weite Perspektive wird hier aufgetan — jene
Perspektive, aus der die Nachwelt über unsere politischen Entscheidungen, Unterlassungen

und Fehlleistungen urteilen wird.
So steht hier erst einmal ein Plädoyer an für eine Art Idealpolitik anstelle der

geläufigen Realpolitik. Realpolitik versucht aus den Zwängen und Gegebenheiten des

Momentes zu entscheiden, Idealpolitik stellt in den Mittelpunkt ihrer Ziele die Tatsache,
dass in den Hochkulturen grosse Ideale und Menschheitsfortschritte in Erscheinung

getreten sind und dass eine Politik, die nicht Ideale in den Vordergrund stellt, mit den

Krisen der Gegenwart nimmermehr fertig wird.
Ganz feme stehen auch heutige Politiker den Idealen nicht: Tragen nicht die

Parteien, in ihren Namensgebungen zumindest, Ideale der Politik vor? Warum sonst

nennt sich eine Partei "christlich", was führen Sozialisten und Sozialdemokraten im
Schilde, wenn nicht das Ideal der Brüderlichkeit, was Liberale, wenn nicht in Ansätzen

168



das Ziel der Freiheit? Freilich sind die Ideale verblasst, nicht zuletzt, weil die Perspektiven

zu eng gewählt wurden. Man hat sich den Nöten und Zwängen des Alltags zu sehr

unterworfen und meint, damit "Realpolitik" machen zu können.

Eine andere Schwäche zeitgenössischer Politiker findet sich darin, dass sie zwar
wissenschaftlichen Rat einholen, aber übersehen, dass sich auch Methode und Denkart
der befragten Wissenschaft in zu engem Kreise bewegen.

Beratung der Politik durch Experten

Seit einigen Jahrzehnten begleitet der wissenschaftliche Experte die politischen
Gremien in der Beratungsphase von politischen Entscheidungen. Dass die Qualität der

getroffenen Entscheidungen dadurch gehoben wurde, wird heute aber zumeist
angezweifelt. Man spricht viel von den Sünden der "Expertokratie". Hierzu drei Beispiele.

Umweltschutz

Die Angelegenheiten des Umweltschutzes werden von vielerlei wissenschaftlichen

Disziplinen begleitet: Juristen, Chemiker, Toxikologen, Ökologen und Ökonomen

bemühen sich um Umweltverträglichkeitsprüfungen und Festlegung von Grenzwerten.

Dass die Qualität derUmwelt sich dadurch gebessert habe, kann nicht behauptet werden;
allenfalls gab es lokale Erfolge, oder noch Schlimmeres wurde verhindert. Aber das

grosse Aussterben von Tier- und Pflanzenarten, die Veränderung der Atmosphäre, das

Waldsterben und die Zersiedlung der Landschaft gehen mit unverminderter Geschwindigkeit

weiter. In diesem Bereich zeigt sich: Kein Reparaturbetrieb ist in der Lage, die

Schäden zu flicken, die aus einem prinzipiellen Unverständnis des Lebens der Natur
sich ergeben. Hätten die alten Griechen schon die Maximen verfolgt, die heutzutage

propagiert werden, dann gäbe es weder die Ilias von Homer noch die Geometrie
Euklids noch Ansätze zu einer Philosophie, sondern wir müssten den radioaktiven und

chemischen Sondermüll der alten Kultur hüten und behandeln.

Städtebau

Es ist noch nicht so lange her, dass Alexander Mitscherlich gegen die "Unwirtlichkeit

der Städte" (1971) Anklage erhoben hat. Er beschwerte sich über die Zersiedlung
der Landschaft durch Einfamilienhäuser und machte darauf aufmerksam, wie ungeeignet

der städtische Raum als Sozialisationsfaktor für unsere Kinder geworden sei. Das

städtisch aufwachsende Kind stosse zu früh auf eine nach egoistischen Prinzipien
gestaltete Umwelt, um sich später anders als egoistisch seinen Weg durch das "Dickicht
der Städte" bahnen zu können (Mitscherlich 1971,34; Kursivsatz R.O.). Seit Mitscher-
lichs Mahnruf sind die Städte nicht wirtlicher geworden.

Entwicklungshilfe

In seinem Aufsatz "Humanökologie und Geographie: Die Notwendigkeit einer
evolutionären Perspektive" (1986) legt Dieter Steiner am Beispiel Nepals dar, wie der

zunehmende Einfluss der "Monokultur des westlichen Lebensstils" aus einer kulturellen

Vielfalt eine Einfalt gemacht hat. Über eine fremde, im Grunde genommen
unverstandene Kultur wird mit den Hebeln der Entwicklungshilfe der einförmige Teppich

169



ökonomischen Nützlichkeitsdenkens gelegt, das ausbalancierte soziale Gefüge zerrissen

und das traditionelle Denken von unzähligen Generationen untergraben; mit der

Zerstörung der Kultur gehe die ökologische Schädigung einher.
Diese Betrachtungsweise der Experten, die kurzfristige bzw. einseitige Erfolge

anstrebt und gleichzeitig der Gesamtkultur der Menschheit Schäden zufügt, folgt mehr
oder weniger bewusst einer neuzeitlichen Philosophie des Pragmatismus und
Kausaldenkens. Unter dem Begriff Reduktionismus wird diese auch zunehmend in
wissenschaftlichen Kreisen kritisiert. Ich versuche, diese Betrachtungsweise noch genauer zu
charakterisieren.

Reduktionismus

Der Reduktionismus hat vielerlei Spielarten. Immer versucht er jedoch, eine
komplexe Gesamtsituation durch ein vereinfachendes Schema zu darzustellen. Da dieses

aber die Gesamtwirklichkeit nicht zu erfassen vermag, sind Schäden als Folge des darauf
beruhenden Handelns vorprogrammiert. Eine reduktionistische Einstellung zeichnet

sich unter anderem durch Folgendes aus:

Beurteilung eines komplexen Sachverhaltes innerhalb der Schranken einer

einzigen Disziplin

Viele Vorgänge werden innerhalb einer Exekutive und Legislative einseitig nur vom
ökonomischen oder vom juristischen Standpunkt aus betrachtet. Gerade das Ökonomische

ist durch seine wirksamen Einflusskanäle und die vorgeschobenen Sachzwänge zu
einer diktatorischen Macht arriviert. Es kann zum Beispiel argumentiert werden, dass

in den Zeiten einer Rezession die Schaffung neuer Arbeitsplätze absolute Priorität vor
den anderen Überlegungen haben müsse. Es soll hier nicht angezweifelt werden, dass

Ökonomie und Rechtswissenschaft ihren berechtigten Stellenwert haben; sie sind

jedoch aus der herrschenden Rolle im menschlichen Kulturleben in eine dienende zu
verweisen.

Beurteilung eines Sachverhaltes aus der Perspektive der Nützlichkeit

Dieser Standpunkt ist dem ökonomischen recht artverwandt. Der Städtebau steht

stark unter dem Diktat von Nützlichkeitsgesichtspunkten. Das war in historischen
Städten grundsätzlich anders, wo die gesamte Bautätigkeit der Stadt sich dem
Gesamteindruck der Geschlossenheit unterordnete. Der Gesichtspunkt der Nützlichkeit ver-
stösst gegen die Grunderfahrung, dass der Mensch "nicht von Brot allein" lebt. Wo
gebaut wird, wird immer auch für oder gegen die Seele und den Geist des Menschen

gebaut.

Beurteilung eines Sachverhalts ausschliesslich unter dem Gesichtspunkt der

Kausalität

Dieses Prinzip lässt sich wieder am Beispiel der Entwicklungshilfe verdeutlichen.

Entwicklung wird zumeist als eine ökonomische verstanden, so dass, wenn irgendwo
die Einkommen gering seien, das Bruttosozialprodukt gesteigert werden müsse, um sie

zu beschleunigen. Das technologische Rezept heisst Ansiedlung von Industrie (als

Kausalfaktor) zur Erzielung von mehr Löhnen und Einkommen (als Wirkung). Die
Ergebnisse der Anwendung einer solchen Sichtweise auf eine fremde Kultur müssen

170



notwendig enttäuschend sein, weil jede Kultur die Fortentwicklung ihrer spezifischen
Werte nötig hat. Die undifferenzierte Ausdehnung des "American way of life" auf den

Rest des Globus zeugt von einer Blindheit gegenüber diesen Werten.
Weitere artverwandte Charakteristiken des Reduktionismus liessen sich angeben,

beispielsweise die Bevorzugung des Prinzips Quantität vor demjenigen der Qualität.
Jedoch will ich mich der Frage zuwenden, welche Beiträge zur Problemlösung sich aus
den Ansätzen der Geographie ergeben.

Die positiven Möglichkeiten der Geographie zu

Problemlösungen

Die Geographen der klassischen Zeit der Disziplin zeichneten sich durch eine
umfassende Allgemeinbildung aus, durch das Interesse an Gesamtzusammenhängen.
Der hervorstechendste Vertreter der Disziplin in dieser Hinsicht ist vermutlich Alexander

von Humboldt 1769-1859). Dieser Mann überblickte nicht nur das Insgesamt seiner

zeitgenössischen naturwissenschaftlichen Bildung, sondern impulsierte es in verschiedenen

Disziplinen. So gingen von Humboldt Innovationen aus für Pharmazie, Botanik,
Medizin und Völkerkunde. Für das Entstehen einer eigenständigen Disziplin der Ökologie

war er ein entscheidender Schrittmacher. Als Reisender in Südamerika war
Humboldt nicht ein distanzierter Gelehrter, der die Einwohner nur als Forschungsobjekt
betrachtete; er zeigte so viel einfühlende Mitmenschlichkeit für die soziale Situation der

Südamerikaner, dass er noch heute in diesen Ländern ein unvergessener Europäer ist
(Hein 1985).

Auch Carl Gustav Carus (1789-1869) war zugleich Arzt und Naturwissenschaftler,
Philosoph, Maler und Geograph. Spätere Generationen von Geographen behielten sich
diesen Blick für das Ganze und teilweise die interdisziplinäre Vielseitigkeit. Es mag
einleuchten, dass ein Wissenschaftler, der verschiedene Disziplinen beherrscht, eine

andere Integrationsleistung zu vollbringen vermag als die heutige, so viel gerühmte,
interdisziplinäre Zusammenarbeit. Eine solche kann ja eigentlich erst dort fruchtbar
werden, wo die verschiedenen Experten sich wenigstens derselben wissenschaftlichen

Fachsprache bedienen können.
Es gehört zum Prinzip der Spezialisierung, dass nach einer gewissen Zeit Grundfragen

nicht mehr diskutiert werden, sondern als "allgemein anerkannt" vorausgesetzt
werden. Die Geographie hat durch mannigfaltige methodische Umbrüche und
Grundsatzdiskussionen sich in dieser Hinsicht Beweglichkeit bewahren können. Wo durch die

Spezialisierung der Kontakt zu grundlegend philosophischen Fragen oder zum "Menschen

als Mass aller Dinge" verloren gegangen ist, wird Wissen eigentlich nur noch als

der für die Zukunft unverdauliche Schutt der neuzeitlichen Kultur aufgehäuft. Den
Kontakt zu Philosophie und Mensch als den beiden Fundamenten der Selbstrechtfertigung

von Wissenschaft vor dem ethischen Urteil der Nachwelt sicherzustellen, ist
deshalb auch eine bleibende Aufgabe der Geographie.

171



Die Bedeutung des Menschenbildes für einen

Entscheidungsrahmen

Auch in der Geographie ist das Menschenbild Ergebnis einer langewährenden
Auseinandersetzung, in der die Theorie Charles Darwins markante Spuren hinterlassen
hat. So urteilte beispielsweise der Pionier der Länderkunde, AlfredHettner 1859-1941

der Mensch gehöre "ohne Zweifel dem Tierreich an" (1947,22). Damit aber überhaupt
das angemessene Niveau der Diskussion erreicht werden kann, lasse ich einen Klassiker

aus der Zeit vor Darwin zu Wort kommen:
...Der Mensch ist zur Vemunftfähigkeit organisieret. ...Der Mensch ist zu feineren

Sinnen, zur Kunst und zur Sprache organisieret. ...Der Mensch ist zu feineren Trieben,
mithin zur Freiheit organisieret. Der Mensch ist zur zärtesten Gesundheit, zugleich aber

zur stärksten

Dauer, mithin zur Ausbreitung über die Erde organisieret. Zu Humanität und Religion
ist der Mensch gebildet. Der Mensch ist zur Hoffnung der Unsterblichkeit gebildet.
...Unsere Humanität ist nur Vorübung, die Knospe einer zukünftigen Blume. Der jetzige
Zustand des Menschen ist wahrscheinlich das verbindende Mittelglied zweener Welten.

(Herder 1989, 200f)
Auch Herder stellt den Evolutionszusammenhang des Menschen mit dem Tierreich

nicht in Frage, wendet aber sein Augenmerk stark dem kulturellen und spirituellen
Bereich des Menschen zu. Damit geht die Auffassung einher, dass gerade der Bereich
für ein Menschenbild relevant ist, der die Unterschiede von Tier und Mensch scharf
konturiert.

Wer behaupten wollte, dass ein solches Menschenbild modemer naturwissenschaftlicher

Auffassung nicht gewachsen sei, übersieht, dass auch innerhalb der Naturwissenschaften

eine philosophische Strömung wirksam ist, die als Reduktionismus zurückgewiesen

werden kann. Für das, was von naturwissenschaftlicher Seite aus zu einem

ganzheitlichen Menschenbild beigetragen werden kann, sei auf die Arbeiten des

führenden Gehimphysiologen John Eccles (1982) hingewiesen. Grundsätzliche
Widersprüche haben Eccles dazu geführt, die materialistische Deutung des Geist-Gehirn-Pro-
blems zu verwerfen. Er postuliert das Vorhandensein des selbstbewussten menschlichen
Geistes und gesteht diesem eine unabhängige und aktive Rolle in seiner Beziehung zur
"Neuronenmaschine" des Gehirns zu. Die neuere experimentelle Forschung liefert ihm
den Beweis für wichtige Aspekte dieser Beziehung (1982, 210).

Wird der Mensch nicht einfach als biologisches Wesen gesehen, sondern als geistige
Entelechie, dann ist es möglich, Menschenwürde, Menschenachtung und Menschenrechte

als oberste Ziele einer politischen Entscheidungsfindung zu setzen. Nur so wird
der Mensch zum Mass aller Dinge. In den Idealen der Französischen Revolution wurden

grundlegende Bedingungen der Menschenwürde formuliert: Freiheit, Gleichheit und
Brüderlichkeit. Doch die Wirren dieser Revolution zeigten, dass durchdachte Formen
der Verwirklichung nicht bestanden haben.

172



Soziale Dreigliederung als friedenssichernde Ordnungsidee

für kulturell durchmischte Staatsgebilde

Es bleibt die Frage, Freiheit - wozu? Oder, Freiheit - wie? Auch Brüderlichkeit
kann zum Verhängnis werden; Brüderlichkeit bei der Vergabe von Ämtern führt zur
Vetternwirtschaft. Gleichheit in Fragen der Kultur führt zur Gleichschaltung und

Nivellierung.
Ordnung kommt in die glanzvollen Ideale, wenn den Begriffen Freiheit, Gleichheit

und Brüderlichkeit ein klarer, aber begrenzter Zuständigkeitsbereich zugewiesen wird.
Die Anregung zu einer solchen Sozialgestaltung geht von RudolfSteiner (1861-1925)

aus, der in der Notlage des Ersten Weltkrieges tragfähige Gesellschaftskonzepte
verwirklichen wollte, mit dem Ziel, weitere Katastrophen für Europa abzuwenden. So

gehört der Freiheitsbegriff zum Bereich von Kultur und Sprache im weitesten Sinne, zu
aller Ausübung von Religion, Kunst und Wissenschaft. Damit die Freiheit gedeihen
kann, muss sich der Staat mit seinen Vorgaben möglichst heraushalten. So wird eine

Voraussetzung geschaffen, dass verschiedene Kulturen und Völker auf einem einheitlichen

Staatsterritorium friedlich miteinander auskommen können. Die Aktualität dieser

Forderung wird uns durch die Zeitereignisse im ehemaligen Jugoslawien eindringlich
vor Augen geführt. Die Durchmischung der Völker und Kulturen auf europäischem
Boden in Inseln und Exklaven wird uns den Wunsch nach Selbstbestimmungsrecht der

Völker in irgendeiner anderen Form immer von neuem als Utopie vor Augen führen.
Sie wäre in anderer Form als der geschilderten nur um den Preis von Krieg, Flucht und

Vertreibung zu haben. Die Staaten des Ostens beginnen sich jetzt bereits in schädlicher

Art in ethnische Reingebiete zu atomisieren.

Der Gleichheitsbegriff gehört zu den Angelegenheiten, die mit dem Rechtswesen

und der Demokratie verbunden sind. Dass vor dem Gesetz die Bürger gleich sind, und
dass sie gleiches Gewicht bei der Stimmvergabe in Angelegenheiten der Demokratie
haben, ist eine Selbstverständlichkeit. Dieser Bereich ist das zentrale Aufgabenfeld
staatlicher Organisation.

Brüderlichkeit wird in unserer Zeit gefordert in wirtschaftlichen Angelegenheiten.
Diese Forderung steht der geltenden Lehrmeinung der Nationalökonomen, die von
Adam Smith formuliert wurde, diametral entgegen. Doch alleine die Beobachtung der

Zeitereignisse zeigt, dass das tatsächliche Verhalten der Entscheidungsträger da und

dort bereits umschwenkt. Um nur zwei Beispiele zu nennen: 1. Die Verschuldung der

Entwicklungsländer ist oftmals so gross, dass an eine Rückzahlung von Krediten

überhaupt nicht mehr gedacht werden kann. Nationen und Banken, die Geld geliehen
haben, gehen schon dazu über, die Kredite als verloren abzuschreiben. 2. Im Umgang
mit ihren ökonomisch unterlegenen Landsleuten der neuen deutschen Bundesländer hat
die ehemalige Bundesrepublik bislang schon Milliardenbeträge von West nach Ost

geschaufelt, ohne dass an eine Rückzahlung zu denken war.
Die eingehende Darlegung des Dreigliederungsgedankens würde den hier gegebenen

Rahmen völlig sprengen, und so können die Probleme und Lösungsmöglichkeiten
eigentlich nur angetippt werden; ich weise daher auf Steiner 1919 und Steiner 1920

sowie Herrmannstorfer 1991 als weiterführende Literatur hin.
Es bleibt noch zu bemerken, dass bei der Gestaltung der Europäischen Gemeinschaft

über die positiven Möglichkeiten, die in der sozialen Dreigliederung liegen, gründlich
nachgedacht werden sollte. Stattdessen hat man es jetzt vor allem eilig. All diesen Fragen

173



gegenüber befindet sich der Wissenschaftler in derselben Lage wie der Arzt am

Krankenbett eines Patienten. Auch der Arzt wird sich engagieren und versuchen, den

Patienten gesund zu machen, und er wird seine wissenschaftliche Neugier, die in

Versuchung gerät, einen Prozess von menschlichen Eingriffen unbeeinflusst zu
beobachten, hintanstellen.

Moderne Ansätze der Humangeographie

Martin Boesch (1989) hat aus den soeben erläuterten Gründen Humangeographie
als "Engagierte Geographie" dargestellt. Von seinem Entwurf der Geographie als

"Politik-orientierte Raumwissenschaft" und anderen modernen Ansätzen der

Humangeographie sei zum Schluss dieser Ausführungen die Rede. Mehr als ein paar grobe
Skizzen können im gegebenen Rahmen nicht ausgeführt werden; es gibt zahlreiche
weitere wertvolle Arbeiten, die auch verdienten erwähnt zu werden.

Engagierte Geographie

Boesch hat auf der Abstraktionsebene der Wissenschaftstheorie den Forschungsstand

der Geographie untersucht. Er kommt zu dem Ergebnis, dass Geographen in ihren
Arbeiten von gegensätzlichen und widersprüchlichen Methodenvorstellungen ausgehen,

ohne dass die widersprüchliche Praxis genügend gerechtfertigt würde. Er fordert

von Geographen mehr wissenschaftstheoretische Mitsprachekompetenz und methodologische

Durchsichtigkeit. Anstelle der Fiktion einer wertneutralen Wissenschaft setzt
Boesch Ethikkonzepte: "Die ethische Dimension in der Wissenschaft ist also Ausdruck
davon, dass diese eingebunden ist in das volle Leben." (1989, 209)

Im Ausblick geht er auf das Problem ein, dass in einer kausalanalytisch dominierten
Weltsicht ganzheitliche Ansätze einstweilen einen schweren Stand haben. Dieses

Defizit abzubauen, sieht er als vorderste Forschungsfront an. In meiner bislang
unveröffentlichten Dissertation (Ortner 1992) habe ich versucht, für diese und einige andere

von Boesch angesprochenen Probleme eine Antwort zu finden.

Humanistische Geographie

Weder die Planung von Orten noch die Entfaltung des Wissens kann unabhängig

von menschlichen Absichten und Werten betrachtet werden. Daher ist es ein zentrales

Anliegen dieses Ansatzes, den Menschen "zum Mass aller Dinge" zu machen (Ley &
Samuels 1978, 21). Die Dreiheit Idealismus, Existentialismus und Phänomenologie
charakterisiert wichtige Ausgangspunkte derselben.

Die Humanistische Geographie untersucht Kunst und Literatur, um Einsicht in die

Bedeutung von Raum und Ort zu verbessern. Anne Buttimer (1984, 5) sagt: "Nur im
Poetischen, in den mythisch poetischen Bereichen des Lebens, lässt sich die menschliche

Erfahrung von Umwelt voll und ganz erfassen"; sie kritisiert das Verharren der

Planer ausserhalb der lokalen und sozialen Bezüge der "Beplanten". Aus philosophischen,

logischen und praktischen Gründen könne es keine langfristigen Lösungen für
irgendein Problem geben, wenn die Planungsbetroffenen von den Entscheidungen

ausgeschlossen würden.

174



Geographie als hermeneutische Wissenschaft

In seiner Arbeit knüpft Jürgen Pohl (1986) an das traditionelle Selbstverständnis

der Geographie an, die Menschen mit Verhältnissen vertraut zu machen, die von den

gewohnten Erfahrungen ihrer eigenen Lebenswelt verschieden sind. Der Begriff
"Hermeneutik" stammt vom altägyptischen Eingeweihten Hermes, der den Erdbewohnern
die Botschaften der Götter überbrachte. In ähnlicher Art können die Bewohner einer

Region der Erde durch die Geographie eine Erweiterung ihres Horizontes erfahren. Um
den Gesichtskreis weit genug zu fassen und reduktionistische Ansätze zu umgehen,
stützt sich Pohl auf den Philosophen Leibniz. Die Philsophie von Leibniz ist so

entworfen, dass sie in einer neuzeitlichen Form an den Bewusstseinsstand der
altgriechischen Philosophie anschliessen kann. Leibniz geht davon aus, dass es zeitlos
bestehende, lebendige Entelechien gibt - sog. Monaden -, die sich in stetiger Entwicklung
befinden und deren Grenzen und Widerstände die sinnlich gegebene Welt ausmachen.

In diesem Sinne wäre die menschliche Seele ebenso als Monade aufzufassen wie

beispielsweise Völker oder einheitliche Kulturräume. Eine besondere naturgeographische

Note könnte dieser Ansatz noch dazugewinnen, wenn auch die Naturwesen aus der

Perspektive von Leibniz gesehen würden. Für Leibniz gibt es nichts absolut Totes, nichts
Ödes und nichts Unfruchtbares in der Welt. Jeder Wassertropfen und jedes Glied eines

Tieres ist wiederum eine ganze lebendige Welt, und so kann dem Menschen kein Stein,
kein Lufthauch und kein Tautropfen gleichgültig sein. Ist es nicht die Naturphilosophie
der "mechanistischen Kosmologie", die bislang verhindert hat, dass ein wahrhaft

ökologisches Denken sich durchsetzen konnte?

Qualitative Sozialgeographie

Die qualitative Sozialgeographie wurde in einer Art Gegenreaktion auf das

kausalanalytische Konzept der quantitativen Sozialgeographie geschaffen. Sedlacek (1989)
fasst die Bemühungen in diesem Feld in Form von Aufsätzen verschiedener Autorinnen
und Autoren zusammen. Zur qualitativen Sozialgeographie gehören alle "nicht-szien-
tifischen" Ansätze, die sich auf Hermeneutik, Phänomenologie und andere Methoden

stützen, die nicht dem Vorbild der galileischen Naturwissenschaft folgen. In der

qualitativen Sozialforschung begegnet die erforschte Lebenswelt der Welt des

Wissenschaftlers. Ein gewisses Mass an Identifikation des Forschers mit dem "Objekt" als

Beteiligter, Aufklärer, Advokat oder "Insider" ist unerlässlich, während der quantifizierende

Sozialgeograph auf Unabhängigkeit und Distanz bedacht ist. Es geht um das

Wissen, um die Möglichkeiten und Chancen einer Gestaltung der Lebenswelten.

Evolutionäre Perspektive in der Humanökologie

Dieter Steiner (1986) sucht nach Abhilfe für die in seiner Problemanalyse der

Entwicklungshilfe festgestellten Unzulänglichkeiten. Sein humanökologischer Ansatz
bedient sich einer evolutionären Perspektive. Der Dualismus von Leib-Seele solle mit
evolutionärem Wissen gelöst werden, damit die analoge Mensch-Umwelt-Beziehung
in Ordnung komme. Die unversöhnlichen Gegensätze von Wissenschaft einerseits und

Religion-Mystik-Esoterik anderseits will D. Steiner überwunden sehen. Dadurch ergäbe
sich die Chance, den dringend benötigten Kontakt mit dem göttlichen Ursprung des

Menschen wiederzuerlangen. In Anlehnung an das bekannte Werk von Capra (1984)
sieht er die geeignete Grundlage für die Beschreibung der kosmischen Evolution in den

175



Prinzipien von Yin und Yang, wie sie im chinesischen I Ging formuliert sind: Die Welt
wird als Ergebnis der dynamischen Interaktion von zwei gegensätzlichen Prinzipien
gesehen.

Polaritäten und Landethik

Die Alarmzeichen zur Gesamtsituation auf dem "Raumschiff Erde" sind vielfach
wissenschaftlich beschrieben worden. In verschiedenen Beiträgen sucht Werner
Gallusser nach methodologischen und begrifflichen Instrumenten, um die gestellten
Probleme zu meistern. In seinem Aufsatz "Die Kulturlandschaft als Ausdruck polarer
Gestaltungskräfte und Ansatz zu einer Landethik" (1981) geht Gallusser von der

Möglichkeit der dualen Sicht aller Dinge aus, beispielsweise: Natur - Kultur, Mann -
Frau, Kapital - Arbeit. An Dualismen entzweien sich die Menschen. Anders dagegen
wirkt eine polare Sicht: Polaritäten, dynamisch aufgefasst, tragen den Keim zu einem

Entwicklungsweg in sich und sind deshalb produktiv verwandelbar. In der Kulturlandschaft

eröffnet sich eine weitere Perspektive: Ökologie und Ökonomie. Zur sachlichen

Diagnose des jeweiligen Lebensraumes betrachtet Gallusser verschiedene Aspekte der

Kulturlandschaft, z.B. die Vielfalt des Raumes als Ausdruck der zeitlichen Entwicklung.
Den bedrohlichen Entwicklungen sieht er, ebenfalls im Sinne des Ausgleichs dynamischer

Polaritäten, die Entwicklung einer neuen Landethik entgegenwirken. Diese Ethik
ist mit den Namen Teilhard de Chardin, Albert Schweitzer, Karl Jaspers, Adolf
Portmann und Erich Fromm verbunden. Ein konkretes Modell für das Heranwachsen
einer Landethik stellen die USA dar, wo wucherndes Wachstum und Fortschrittsglauben
auch die ökologische Gegenbewegung herausfordern.

Ausblick

Die vorgestellte Auswahl von Ansätzen soll einen Eindruck davon geben, auf wie

vielfältige und ganzheitliche Art Geographen die Probleme der Gegenwart angehen.
Die Disziplin wird es indessen nötig haben, auch weiterhin neue Gesichtspunkte und

Methoden einzubeziehen, um in den Herausforderungen der Jahrtausendwende der

Gesellschaft ein wertvoller Ratgeber bleiben zu können. Es wäre erforderlich, einen

Ansatz zur Landschaftsästhetik auszuarbeiten, dessen philosophische Grundlage
A.G. Baumgartens Ästhetikbegriff (siehe Schweizer 1976) abgeben kann - einer
Ästhetik, die im Baumgartenschen Sinne gleichberechtigt mit der Logik wäre. Die
heutige Landschaftsplanung macht noch immer den Eindruck, als hätte der logische
Einwand das Recht, den ästhetischen Gesichtspunkt zu knechten.

Literatur

Boesch M. 1989. Engagierte Geographie. Zur Rekonstruktion der Raumwissenschaft
als politik-orientierte Geographie. Erdkundliches Wissen 9. Stuttgart.

Buttimer A. 1984. Ideal und Wirklichkeit in der Angewandten Geographie. Münchner
Geographische Hefte 51. München.

Capra F. 1984. Wendezeit. Bausteinefür ein neues Weltbild. Zürich.

176



Carus C.G. 1841 .ZwölfBriefe über das Erdenleben. MeffertE. (ed) Carl Gustav Carus,
Zwölf Briefe. Stuttgart.

Eccles J. 1982. Das Rätsel Mensch. München.

Gallusser W.A. 1981. Die Kulturlandschaft als Ausdruck polarer Gestaltungskräfte und
Ansatz zu einer Landethik. Sokratische Hefte 20. Mannheim.

Hein W. (ed) 1985. Alexander von Humboldt. Leben und Werk. Frankfurt/M.

Herder J.G. 1989 (1784). Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit. Bolla-
cher M. (ed), Johanns Gottfried Herders Werke 6. Frankfurt/M.

Herrmannstorfer U. 1991. Scheinmarktwirtschaft. Die Unverkäuflichkeit von Arbeit,
Boden und Kapital. Stuttgart.

Hettner A. 1923. Der Gang der Kultur über die Erde. Leipzig/Berlin.

Hettner A. 1947. Allgemeine Geographie des Menschen. Stuttgart.

Lessing G.E. 1780. Die Erziehung des Menschengeschlechts. Fricke G. (ed), Lessings
Werke in sechs Bänden 6, 63-81. Leipzig.

Ley D., Samuels M.S. (eds) 1989. Humanistic Geography. Prospects and Problems.
Chicago.

Mitscherlich A. 1971. Die Unwirtlichkeit unserer Städte. Anstiftung zum Unfrieden.
Frankfurt/M.

Ortner R. 1992. Zur konzeptionellen Erweiterung der Geographie im Lichte holistischer
Ansätze. Diss. phil. Basel (unveröffentlicht).

Pohl J. 1986. Geographie als hermeneutische Wissenschaft. Ein Rekonstruktionsver¬
such. Münchner Geographische Hefte 52. München.

Ritter C. 1862. Allgemeine Erdkunde. Berlin.

Sauer C.O. 1965. Foreword to historical geography. Leighly J. (ed), Land and life.
Berkeley/Los Angeles.

Schweizer H.R. 1976. Vom ursprünglichen Sinn der Ästhetik. Zug.

Sedlacek P. (ed) 1989. Programm und Praxis qualitativer Sozialgeographie. Wahrneh¬

mungsgeographische Studien zur Regionalentwicklung an der Universität Oldenburg.

Steiner D. 1986. Humanökologie und Geographie: die Notwendigkeit einer evolutionä¬

ren Perspektive. Zürcher Geographische Schriften 28. Zürich.

Steiner R. 1919. Die Kernpunkte der sozialen Frage. Domach.

Steiner R. 1920. Vom Einheitsstaat zum dreigliedrigen sozialen Organismus. Domach.

177




	Geographie vom Menschen : Humangeographie - eine wissenschaftliche Grundlage für die politische Urteilsbildung

