
Zeitschrift: Regio Basiliensis : Basler Zeitschrift für Geographie

Herausgeber: Geographisch-Ethnologische Gesellschaft Basel ; Geographisches
Institut der Universität Basel

Band: 31 (1990)

Heft: 3

Artikel: Konfessionelle Konspirationen : über die Stellung des Ethnologen im
Feld innerdörflicher Spannungen

Autor: Stephenson, Nigel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1088734

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1088734
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REÇIO BASILIENSIS 31 /3 1990 S. 259-264

Konfessionelle Konspirationen

Über die Stellung des Ethnologen im Feld innerdörflicher
Spannungen

Nigel Stephenson

Zusammenfassung
Der Autor berichtet über einen Aspekt seiner Erfahrungen im Feld in einem Dorf in Papua
Neuguinea und der Erkenntnis, dass der Ethnologe aufDauer keine sozial neutrale Stellung
beziehen kann, sondern unweigerlich in das Spannungsfeld dörflicher Konflikte hineingezogen

wird.

Conspirations confessionnelles - sur la place de l'ethnologue sur le terrain au milieu
de tensions intervillageoises

L'auteur rend compte d'un aspect des enseignements receuillis sur le terrain dans un village
de Papaousie. Sa conclusion: l'ethnologue ne peut pas, à la longue, rester neutre; il sera

fatalement impliqué dans le champ des tensions intervillageoises.

Confessional Conspiration - The Ethnologist Involved in Community Tensions

Abstract
The author reviews his experiences offield work he has conducted in a village in Papua New
Guinea. Consequently he became aware that the ethnologist cannot assume a socially neutral

position and sooner or later his participation in the local tensions is inevitable.

Adresse des Autors: Nigel Stephenson, Wissenschaftlicher Assistent, Ethnologisches Seminar der

Universität Basel, CH-4000 Basel

259



In der heutigen Ethnologie ist es immer häufiger so, dass der Ethnologe, der in eine
fremde Kultur kommt, nicht mehr mit dem zunächst absolut Fremden und Unverständlichen

konfrontiert ist, sondern immer häufiger Elemente und Ansätze aus seiner

eigenen, meist westlichen Kultur antrifft; dies weil die Gesellschaft oder Kultur, die er

zu verstehen ansetzt, nicht mehr frei ist von westlichen Ideen oder Konzepten. Dies trifft
in Papua Neuguinea für viele Lebensbereiche zu, so zum Beispiel für den oekonomi-
schen Bereich mit einer parallel zur Subsistenzwirtschaft verlaufenden, marktorientierten

Cash-Crop-Wirtschaft (z.B. Kaffee oder Kakao) oder für die Sozialstruktur, wo unter
dem Einfluss eines monetären Wirtschaftssystems, aber auch der christlichen Missionen
die Kernfamilie zulasten der Sippe oder des Klanes eine immer stärkere Betonung
erfährt, aber es gilt auch für das religiöse System, das durch die Verbreitung des

Christentums oder, besser gesagt, durch die Verbreitung mehrerer christlicher, sich oft
widersprechender Richtungen, allmählich zersetzt und verdrängt wird.

Die Kultur, die der Ethnologe sich anschickt zu verstehen, bleibt oft auch nach längerem
Aufenthalt noch unverständlich und fremd, aber der Ethnologe selbst bleibt nicht lange
ein Fremder. Er lernt nicht nur die Kultur, sondern gleichzeitig auch die Menschen

kennen, die die Kultur tragen und leben und die sie ihm zu vermitteln versuchen.

Gleichzeitig wollen die Menschen aber oft auch etwas über das Leben des Ethnologen,
über seine Familie, seinen Flintergrund, also auch etwas über seine Kultur erfahren. Die

Feldforschung ist demnach also nicht nur eine Einwegkommunikation, sondern läuft in
beiden Richtungen, obwohl die Relevanz des Vermittelten mangels des sichtbaren

Bezugsrahmens für die Leute im Dorf oft fragwürdig bleibt. Begegnungen mit den

Leuten im Dorf sind meist sehr intensiv. Der Ethnologe oder die Ethnologin wird in das

Leben des Dorfes einbezogen. Man teilt Essen, man verbringt viel Zeit zusammen,
Erfahrungen werden ausgetauscht, man macht Spässe und Witze - zumindest versucht

man, seinen Humor dem anderen zugänglich zu machen, und gleichzeitig an dem

teilzuhaben, was die anderen zum Lachen bringt - aber man erfährt auch Trauer oder

empfindet Befremden oder sogar Empörung über einzelne Geschehnisse, die man wohl
beobachten und getreu der ethnologischen Forschungspraxis dokumentieren kann, die
aber gleichzeitig den eigenen kulturellen Normen und den ethischen Gefühlen, die man

nur in den Hintergrund stellen, aber nie ablegen kann, manchmal diametral widersprechen.

Meine Erfahrungen als Ethnologe "im Feld" habe ich während insgesamt 18 Monaten
bei den Warn in der East Sepik Province von Papua Neuguinea (vgl. Karte S. 238)

gemacht. Die Warn bilden eine kleine Sprachgruppe in den südlichen Abhängen des

Toricelli-Gebirges, das zwischen dem Sepik-Becken und der Nordküste der Insel liegt.
Die Warn zählen etwas mehr als 2500 Menschen, die sich auf acht Dörfer verteilen. Ich
führte meine Untersuchung in Warengeme durch, mit 650 Einwohnern dem grössten
Dorf im Wam-Gebiet. Es ist eine Streusiedlung bestehend aus 52 Weilern, die sich über

eine Fläche von mehreren Quadratkilometern verteilen. In meiner Untersuchung befass-

te ich mich mit dem Prozess des sozialen Wandels und den verschiedenen Strategien,
die sich die Wam-Leute zurecht gelegt haben und anwenden, um ihre Gesellschaft den

Erfordernissen einer sich rasch wandelnden Zeit anzupassen. Diese Strategien beinhalten

einen Abbau der traditionellen sozialen und kulturellen Einrichtungen und deren

Ersetzung durch vermeintlich moderne, auf westlichen Modellen basierende neue

Institutionen, wie Kooperative und verschiedene Kirchen. Die Warn machen aber

zurzeit die Erfahrung, dass sich ihre alte Kultur nicht umgehend und problemlos

260



zerlegen und umbauen lässt. Die Divergenz zwischen den Ansprüchen an die "neue"
Gesellschaft und der erfahrenen Realität führt zu Anschuldigungen und Konflikten
zwischen den verschiedenen sozialen Gruppen. Diese Konflikte finden ihren Ausdruck
in einer ganz traditionellen Form, nämlich in gegenseitigen Vorwürfen der Zauberei.

Als Vertreter der westlichen europäischen Kultur, also als Exponent jener Gesellschaftsund

Lebensform, der sich die Warn anzugleichen versuchen, wurde ich oft als Fachmann

angesehen und bei wichtigen Entscheiden und kniffligen Fragen um Rat angegangen.
Dabei entstand manchmal ein Interessenkonflikt zwischen meiner Forschungsaufgabe
im engeren Sinne und meinen persönlichen Beziehungen zu den handelnden Personen,
mit denen mich eine enge und oft sehr herzliche Beziehung verband. Oft war es so, dass

just jene Dinge, die mir, wissenschaftlich gesehen, darüber Aufschluss hätten geben
können, wie die Leute mit neuartigen Problemen und fremdartigen Konzepten umzugehen

verstehen, an mich herangetragen wurden und ich gebeten wurde, ihnen gerade
in dieser Sache behilflich zu sein.

Die Frage, mit der ich wohl am häufigsten konfrontiert wurde und die ich nur sehr

unbeholfen zu beantworten verstand, war die nach der wirklich wahren und richtigen
christlichen Kirche. Welche der drei Denominationen, die im Dorf tätig waren, vertrat
die wahre und heilsbringende Botschaft, und welche der drei waren "falsche" Kirchen?

Einig waren sich die Menschen von Warengeme nur darin, dass die christliche Religion
gegenüber dem traditionellen Glauben stärker war: "sios i winim tamberan", war die

einhellige Meinung, die Kirche ist stärker als der tamberan, der umfassende geheime
Männerkult, der mit dem traditionellen religiösen System gleichzusetzen ist. Die
Bekehrung zum Christentum beinhaltet keineswegs eine tiefgreifende Ersetzung der
alten Glaubensinhalte mit einer neuen Gläubigkeit auf Seiten der Konvertiten, sondern
bedeutet vielmehr die Parteinahme für eine vermeintlich stärkere Religion in einer
dauerhaften Auseinandersetzung numinoser Kräfte. Wer sich als Christ bezeichnet,

glaubt nicht etwa nicht mehr an die Wirksamkeit des tamberan oder an die Macht der
Zauberei - die allgegenwärtige Bedrohung durch den Todeszauber arukwineme ist
einer der bedeutendsten Wesenszüge der Wam-Kultur -, sondern vertraut darauf, dass

die christliche Gottheit sich dem Geist des tamberan oder der Zauberei überlegen
zeigen wird. Die christliche Religion wird als Symbol der neuen fortschrittlichen Zeit
angesehen. Uneinigkeit und Zweifel hingegen wirft die Frage auf, welche der drei
Konfessionen den richtigen Weg weist. Ist es die katholische Kirche, die älteste Mission
in der Gegend, mit ihrer sehr pragmatischen und auf integrale Entwicklung hinzielenden

Interpretation ihrer Aufgabe? Oder ist es die Neuapostolische Kirche, die die Wahrheit
verkündet? Hinter dem Namen der Neuapostolischen Kirche (NAC) verbirgt sich im
Wam-Gebiet eine starke politisch-religöse Organisation, eine sogenannte millenarische

Bewegung, die die unmittelbar bevorstehende Rückkehr Christi auf diese Welt, genauer
gesagt nach Papua Neuguinea, erwartet und dadurch eine Befreiung vom Joch des

kolonialen Erbes verspricht, von dem sich weite Teile der ländlichen Bevölkerung in

politischer, ökonomischer und auch religiöser Hinsicht unterdrückt fühlen. Für die

Anhänger dieser Bewegung stellt gerade die katholische Mission einen der Exponenten
dieses kolonialen Erbes dar. Die Tatsache, dass die katholische Mission immer noch

weitgehend von weissen Missionaren getragen wird (was in der Zwischenzeit nur noch

bedingt wahr ist), wird so interpretiert, dass die Weissen in letzter Konsequenz ihre

Religion, d.h. ihren Zugang zu einer omnipotenten Macht, nicht mit den Neuguinensern
teilen wollen, und dass sie ihnen anstelle der wahren christlichen Lehre eine verwässerte,

261



nur zum Teil korrekte Version des Glaubens vermitteln; das drückt sich unter anderem
darin aus, dass sich die katholische Kirche im Gegensatz zu den anderen Konfessionen
nicht - oder besser gesagt: nicht mehr - gegen synkretistische Ansätze wehrt und

zum Beispiel im Gottesdienst traditionelle Musikinstrumente (wie Handtrommeln)
zulässt.

Die dritte Kirche in Warengeme spielt eine eher untergeordnete Rolle. Es ist die South
Seas Evangelical Church (SSEC), eine australische fundamentalistisch ausgerichtete
Kirche, die von einheimischen Pastoren geführt wird und sich vor allem dadurch

auszeichnet, dass sie sich radikal gegen die traditionelle Lebensweise stellt und die alte

Kultur als Satans Werk abtut. Im Mittelpunkt ihres Glaubensbekentnisses steht die

Läuterung von den Sünden, dass heisst hier von der traditionellen Kultur. Die SSEC

wird in Warengeme - in einigen Nachbardörfern ist sie sehr stark vertreten - mit
einiger Skepsis betrachtet und hat nur eine kleine Anhängerschar, nicht zuletzt deshalb,
weil sie rigorose Vorschriften diktiert (Verzicht auf Rauchen, Trinken, Betelkauen und

Schweinefleisch), die die Leute nur sehr widerwillig einzuhalten bereit sind.

Mitten in dieser konfessionellen Verwirrung und Auseinandersetzung stand ich: nicht
direkt in meiner Funktion als Ethnologe, sondern eher in meiner Identität als Europäer,
als Vertreter einer reichen, scheinbar allmächtigen Welt und nicht zuletzt in meiner

Erscheinung als Weisser. Andererseits war ich gefangen in meiner Rolle als Gast und

Freund, der darauf bedacht war, Zugang und Nähe zu den Leuten zu finden und eine

Vertrauensbasis als Grundlage für die Forschungsarbeit zu schaffen. Das Dilemma,
worin ich mich zeitweise verstrickt sah, resultierte daraus, dass mein Status als weisser

Europäer mit der Eigenschaft als "wissender" Christ gleichgesetzt wurde, d.h. es wurde

angenommen, dass sich im christlichen Dogma ein zentraler, versteckter Lehrsatz oder
eine Formel befindet, quasi ein verborgener Text, der bislang den meisten Neuguinen-
sern vorenthalten worden ist, dessen Wesenskern ich aber als Europäer kannte. Gleichzeitig

und zurecht erwarteten viele Leute, dass ich als ihr Freund und Vertrauter, der

seinerseits sich immer interessiert zeigte, das Verborgene und Geheime ihrer Kultur zu

lüften, nun meinerseits bereit wäre, die Geheimnisse meiner Kultur preiszugeben, und
dass ich ihnen zum Beispiel eröffnen würde, welche Konfession den Schlüssel zur
wahren Heilslehre in ihren Händen hielt. Als nicht ausgesprochen gläubiger Mensch

war ich nicht in der Lage, eine befriedigende Antwort auf ihre Frage zu geben. Ich konnte

nur so abgedroschene Lösungen anbieten wie, es sei jedermanns eigene Angelegenheit,
welcher Kirche er angehöre, oder, das Wesentliche am Christsein liege nicht in der

Zugehörigkeit zu einer bestimmten Konfession, sondern... Aber meine Unwissenheit
nahmen sie mir nur bedingt ab. Bei besonders kritischen Vertretern der Neuapostolischen

Kirche geriet ich in den Verdacht, ihnen bewusst Dinge vorzuenthalten, wodurch
sie sich in ihrer Überzeugung bestärkt sahen, dass einerseits ein solcher verborgener,
alles klärender Teil der christlichen Lehre tatsächlich bestünde, und andererseits, dass

ich mich aufgrund meiner Verschwiegenheit von anderen Weissen trotz der beteuerten
Nähe und Freundschaft nicht unterscheide.

Die teilnehmende Beobachtung ist eine der zentralen Forschungstechniken der Ethnologie.

Allzu leicht übersieht der Ethnologe dabei, dass er selbst im Dorf das Objekt
dauernder Beobachtung ist. Da ich keine befriedigende Antwort auf die Frage nach der

richtigen Kirche hatte geben können, begann man mein Verhalten näher unter die Lupe
zu nehmen. Welcher Kirche gab ich denn sonntags jeweils den Vorzug? War ich eher

262



bei den Katholiken anzutreffen oder doch eher in der Neuapostolischen Kirche zu sehen

oder etwa doch bei den talatala, d.h. bei der fundamentalistischen SSEC? Aber auch

auf diesem Weg blieb ich eine klare Antwort schuldig, denn meine Forschungsarbeit
erforderte, dass ich regelmässig alle drei Kirchen besuchte. Aber die vermeintlich
neutrale Position, die ich dadurch bezog und von der ich eine Entschärfung der Situation
erhoffte, um weiterhin gute Beziehungen zu allen Gruppierungen pflegen zu können,
erwies sich als nicht haltbar.

Erst nach einigen Monaten, als ich die Zusammensetzung des Dorfes und die Gechichte
der Beziehungen zwischen den einzelnen Dorfteilen besser durchschaute, merkte ich,
dass ich in ein verworrenes Machtspiel innerhalb von Warengeme einbezogen worden

war, das sich unter dem Deckmantel der Kirchen abspielte, aber nur zum Teil
konfessioneller Natur war. Ich wurde, etwas überspitzt formuliert, als Spielball der Macht
benutzt, und das Ziel der Partie war es, mich auf die eine oder andere Seite zu ziehen.

Mein Wohnsitz und daher auch mein engerer Wirkungskreis befanden sich in einem
Weiler im unteren Dorfteil, der umfassend als Warengeme 2 bezeichnet wurde. Dort
hatte ich meine engsten und häufigsten Kontaktpersonen und ich hielt mich
dementsprechend dort öfters auf als im oberen Teil der Siedlung. Zwischen Warengeme 2 und

Warengeme 1, dem oberen Dorfteil, bestanden seit Generationen Spannungen und

Konflikte, die zwar im Alltag nicht direkt spürbar waren, aber hin und wieder doch

immer wieder in der Form von Zaubereianklagen durchbrachen. Den Kern der Konflikte
bildeten Streitereien um Landbesitz und den Anspruch, die ursprünglichen Besiedler zu
sein. Die Leute von Warengeme 2 rechneten sich mit wenigen Ausnahmen der
katholischen Kirche zu, während Warengeme 1, das mehrheitlich aus später eingewanderten
Klanen bestand, die Neuapostolische Kirche als die ihrige bezeichnete und dadurch
bewusst eine klare Abgrenzung und eine eigene Identität schuf.

So lange ich meine neutrale Position wahrte, konnte ich keiner Partei gerecht werden.

Einerseits verärgerte ich die Leute von Warengeme 2 wie sie mir später eröffneten),
weil ich nicht klar für sie Stellung bezog, obwohl mein Haus auf ihrem Land stand und

ich mich tagtäglich bei ihnen aufhielt, andererseits war ich für die Vertreter der NAC
ein unberechenbarer Faktor, denn obwohl ich mich physisch mehr im unteren Dorfteil
aufhielt, interessierte ich mich sehr für ihre Kirche vor allem wegen ihrer millenarischen

Ideologie; daraus schlössen sie, dass ich ihnen auf geistig-konfessioneller Ebene
möglicherweise doch näher stand.

Der Tag, an dem ich mich entscheiden und klar Stellung beziehen musste, rückte, mir
nicht bewusst, näher. Der Anlass, an dem es geschah, war eine öffentliche Diskussion
zwischen Vertretern der katholischen und neuapostolischen Kirche über die Institution
des Brautpreises. Eine solche Debatte stellte ein absolutes Novum dar. Man traf sich

auf dem Dorfplatz an einem Sonntagnachmittag. Beide Parteien waren ungefähr mit
zwanzig Personen vertreten. Die Neuapostolischen wollten die Kompensationszahlungen

bei der Heirat abschaffen, weil sie darin einen der Grundpfeiler der traditionellen
Kultur sahen, während die Katholiken für deren Beibehaltung plädierten. Die Vertreter
der NAC führten Argumente der christlichen Moral und Ethik ins Feld - es sei falsch,
einen Menschen zu "kaufen"; ihre Gegner brachten eher soziale und ökonomische
Überlegungen in die Diskussion ein - Brautpreis als Kompensation für den Verlust
der produktiven und reproduktiven Kräfte eines weiblichen Familienmitglieds. Nach

263



mehreren Stunden erhitzter Diskussion schienen die Neuapostolischen den entscheidenden

Punkt zum Sieg zu verbuchen, als einer ihrer Anführer das Argument einbrachte,
Adam habe für Eva auch keinen Brautpreis bezahlen müssen!

Ich hatte bis dahin die Debatte aufmerksam verfolgt und Notizen gemacht und war
vollkommen überrascht und überrumpelt, als ich seitens der Katholiken aufgefordert
wurde, quasi als "Experte", meine Meinung dazu zu äussern. Der Moment war gekommen.

Ich konnte mich nicht länger vor einer Stellungnahme drücken. Ich fühlte mich in

meine Schulzeit zurückversetzt, wenn der Lehrer eine knifflige Frage gestellt hatte und
sein Blick das Klassenzimmer nach unwissenden Opfern absuchte. Man pflegte in

solchen Momenten eine konzentrierte Miene aufzusetzen und intensiv in sein Buch zu
schauen oder in der Mappe nach nicht verlangten Heften zu suchen. Dann hörte man
seinen Namen aufgerufen.... Ich stand auf und räusperte mich und begann, wie man es

von den Politikern in den Fernsehdebatten kennt, mit einer Vorrede und einigen
belanglosen Allgemeinheiten: wichtige Angelegenheit....keine überstürzten
Entscheidungen....gut überlegen. Gleichzeitig lief in meinem Gehirn im Schnellauf das gesamte
gespeicherte Wissen zu den Stichworten Bibel, Genesis und Grundregeln der
Sozialorganisation über den Bildschirm. Und dann, stop, das war's, ich hatte eine Antwort
gefunden: "Ja, ihr von der Neuapostolischen Kirche habt recht", sagte ich, "Adam hat

für Eva nichts bezahlt, aber man muss bedenken, dass weder Adam noch Eva eine

Familie hinter sich hatten. Ich glaube, wenn Eva Eltern und Geschwistern gehabt hätte,
hätte Adam einen Brautpreis bezahlen müssen." Damit war die Debatte zu Ende und

eine Entscheidung gefallen, nicht nur hinsichtlich der Sachfrage (der Brautpreis wäre

zwar auch bei einem Sieg der Neuapostolischen nicht abgeschafft worden), sondern

auch meine definitive Zugehörigkeit betreffend. Ich hatte mich klar auf die Seite der
Katholiken und der Leute von Warengeme 2 gestellt. Entgegen meinen ursprünglichen
Befürchtungen litten meine Beziehungen zum oberen Dorfteil danach jedoch keineswegs.

Im Gegenteil: nachdem meine Position und meine Zugehörigkeit zu der einen

Fraktion im Dorf geklärt waren, konnte ich meine Kontakte zu den Leuten in Warengeme

1 intensivieren. Auf beiden Seiten war man froh und erleichtert, dass ich endlich
Farbe bekannt hatte.

Was in sich diesem kurzen Moment an jenem Nachmittag abgespielt hatte, wurde mir
erst im Nachhinein bewusst. Ich hatte selbst in jenen sozialen und politischen Prozess

eingegriffen, den ich eigentlich vorgab untersuchen zu wollen, und habe somit zumindest

in bezug aufdiese Episode den Sinn der ethnologischen Untersuchung auf den Kopf
gestellt und massiv beeinflusst. Ich habe nicht länger ein gesellschaftliches Ereignis der
Wam-Leute beobachtet, sondern einen interkulturellen Handlungsablauf mitgestaltet,
dessen Bedeutung und Auswirkung auf das Dorfgefüge ich nicht mehr werten und zu
einer ethnologischen Aussage umformen konnte, da ich selbst Teil der zu untersuchenden

Handlung war.

Ich breche diesen Gedankengang hier ab, denn er würde in philosophische Dimensionen
führen, die ich, wenn überhaupt, hier nicht abhandeln könnte. Hier wird die grundsätzliche

Frage angeschnitten, was es eigentlich ist, was der Ethnologe im Feld zum
Gegenstand seiner Untersuchung macht. Eine Kultur oder Gesellschaft in "reiner" Form
ist es nicht, denn alleine durch seine Präsenz verändert der Ethnologe die Beschaffenheit
dessen, was er zu untersuchen wünscht. Bis zu einem gewissen Grad untersucht die

Ethnologin oder der Ethnologe sich immer selbst mit.

264


	Konfessionelle Konspirationen : über die Stellung des Ethnologen im Feld innerdörflicher Spannungen

