Zeitschrift: Regio Basiliensis : Basler Zeitschrift fir Geographie

Herausgeber: Geographisch-Ethnologische Gesellschaft Basel ; Geographisches
Institut der Universitat Basel

Band: 31 (1990)

Heft: 3

Artikel: Konfessionelle Konspirationen : tber die Stellung des Ethnologen im
Feld innerdorflicher Spannungen

Autor: Stephenson, Nigel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1088734

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1088734
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REGIO BASILIENSIS 31/31990 S.259-264

Konfessionelle Konspirationen

Uber die Stellung des Ethnologen im Feld innerdérflicher
Spannungen

Nigel Stephenson

Zusammenfassung

Der Autor berichtet iiber einen Aspekt seiner Erfahrungen im Feld in einem Dorf in Papua
Neuguinea und der Erkenntnis, dass der Ethnologe auf Dauer keine sozial neutrale Stellung
beziehen kann, sondern unweigerlich in das Spannungsfeld dérflicher Konflikte hineingezo-
gen wird.

Conspirations confessionnelles — sur la place de 1’ethnologue sur le terrain au milieu
de tensions intervillageoises

L’ auteur rend compte d’ un aspect des enseignements receuillis sur le terrain dans un village
de Papaousie. Sa conclusion: I’ ethnologue ne peut pas, a la longue, rester neutre; il sera
fatalement impliqué dans le champ des tensions intervillageoises.

Confessional Conspiration — The Ethnologist Involved in Community Tensions
Abstract

The author reviews his experiences of field work he has conducted in a village in Papua New
Guinea.Consequently he became aware that the ethnologist cannot assume a socially neutral
position and sooner or later his participation in the local tensions is inevitable.

Adresse des Autors: Nigel Stephenson, Wissenschaftlicher Assistent, Ethnologisches Seminar der
Universitit Basel, CH-4000 Basel

259



In der heutigen Ethnologie ist es immer hédufiger so, dass der Ethnologe, der in eine
fremde Kultur kommt, nicht mehr mit dem zunichst absolut Fremden und Unverstiand-
lichen konfrontiert ist, sondern immer héufiger Elemente und Ansitze aus seiner
eigenen, meist westlichen Kultur antrifft; dies weil die Gesellschaft oder Kultur, die er
zu verstehen ansetzt, nicht mehr frei ist von westlichen Ideen oder Konzepten. Dies trifft
in Papua Neuguinea fiir viele Lebensbereiche zu, so zum Beispiel fiir den oekonomi-
schen Bereich mit einer parallel zur Subsistenzwirtschaft verlaufenden, marktorientier-
ten Cash-Crop-Wirtschaft (z.B. Kaffee oder Kakao) oder fiir die Sozialstruktur, wo unter
dem Einfluss eines monetéiren Wirtschaftssystems, aber auch der christlichen Missionen
die Kernfamilie zulasten der Sippe oder des Klanes eine immer stirkere Betonung
erfihrt, aber es gilt auch fiir das religiose System, das durch die Verbreitung des
Christentums oder, besser gesagt, durch die Verbreitung mehrerer christlicher, sich oft
widersprechender Richtungen, allmihlich zersetzt und verdringt wird.

Die Kultur, die der Ethnologe sich anschickt zu verstehen, bleibt oft auch nach lingerem
Aufenthalt noch unverstindlich und fremd, aber der Ethnologe selbst bleibt nicht lange
ein Fremder. Er lernt nicht nur die Kultur, sondern gleichzeitig auch die Menschen
kennen, die die Kultur tragen und leben und die sie ihm zu vermitteln versuchen.
Gleichzeitig wollen die Menschen aber oft auch etwas iiber das Leben des Ethnologen,
iber seine Familie, seinen Hintergrund, also auch etwas iiber seine Kultur erfahren. Die
Feldforschung ist demnach also nicht nur eine Einwegkommunikation, sondern lduft in
beiden Richtungen, obwohl die Relevanz des Vermittelten mangels des sichtbaren
Bezugsrahmens fiir die Leute im Dorf oft fragwiirdig bleibt. Begegnungen mit den
Leuten im Dorf sind meist sehr intensiv. Der Ethnologe oder die Ethnologin wird in das
Leben des Dorfes einbezogen. Man teilt Essen, man verbringt viel Zeit zusammen,
Erfahrungen werden ausgetauscht, man macht Spisse und Witze — zumindest versucht
man, seinen Humor dem anderen zuginglich zu machen, und gleichzeitig an dem
teilzuhaben, was die anderen zum Lachen bringt — aber man erfihrt auch Trauer oder
empfindet Befremden oder sogar Emporung iiber einzelne Geschehnisse, die man wohl
beobachten und getreu der ethnologischen Forschungspraxis dokumentieren kann, die
aber gleichzeitig den eigenen kulturellen Normen und den ethischen Gefiihlen, die man
nur in den Hintergrund stellen, aber nie ablegen kann, manchmal diametral widerspre-
chen.

Meine Erfahrungen als Ethnologe “im Feld” habe ich wihrend insgesamt 18 Monaten
bei den Wam in der East Sepik Province von Papua Neuguinea (vgl. Karte S. 238)
gemacht. Die Wam bilden eine kleine Sprachgruppe in den siidlichen Abhiingen des
Toricelli-Gebirges, das zwischen dem Sepik-Becken und der Nordkiiste der Insel liegt.
Die Wam zédhlen etwas mehr als 2500 Menschen, die sich auf acht Dorfer verteilen. Ich
fiihrte meine Untersuchung in Warengeme durch, mit 650 Einwohnern dem grossten
Dorf im Wam-Gebiet. Es ist eine Streusiedlung bestehend aus 52 Weilern, die sich {iber
eine Fldche von mehreren Quadratkilometern verteilen. In meiner Untersuchung befass-
te ich mich mit dem Prozess des sozialen Wandels und den verschiedenen Strategien,
die sich die Wam-Leute zurecht gelegt haben und anwenden, um ihre Gesellschaft den
Erfordernissen einer sich rasch wandelnden Zeit anzupassen. Diese Strategien beinhal-
ten einen Abbau der traditionellen sozialen und kulturellen Einrichtungen und deren
Ersetzung durch vermeintlich moderne, auf westlichen Modellen basierende neue
Institutionen, wie Kooperative und verschiedene Kirchen. Die Wam machen aber
zurzeit die Erfahrung, dass sich ihre alte Kultur nicht umgehend und problemlos

260



zerlegen und umbauen lédsst. Die Divergenz zwischen den Anspriichen an die “neue”
Gesellschaft und der erfahrenen Realitit fiihrt zu Anschuldigungen und Konflikten
zwischen den verschiedenen sozialen Gruppen. Diese Konflikte finden ihren Ausdruck
in einer ganz traditionellen Form, nimlich in gegenseitigen Vorwiirfen der Zauberei.

Als Vertreter der westlichen européischen Kultur, also als Exponent jener Gesellschafts-
und Lebensform, der sich die Wam anzugleichen versuchen, wurde ich oft als Fachmann
angesehen und bei wichtigen Entscheiden und kniffligen Fragen um Rat angegangen.
Dabei entstand manchmal ein Interessenkonflikt zwischen meiner Forschungsaufgabe
im engeren Sinne und meinen personlichen Beziehungen zu den handelnden Personen,
mit denen mich eine enge und oft sehr herzliche Beziehung verband. Oft war es so, dass
just jene Dinge, die mir, wissenschaftlich gesehen, dariiber Aufschluss hitten geben
konnen, wie die Leute mit neuartigen Problemen und fremdartigen Konzepten umzu-
gehen verstehen, an mich herangetragen wurden und ich gebeten wurde, ihnen gerade
in dieser Sache behilflich zu sein.

Die Frage, mit der ich wohl am haufigsten konfrontiert wurde und die ich nur sehr
unbeholfen zu beantworten verstand, war die nach der wirklich wahren und richtigen
christlichen Kirche. Welche der drei Denominationen, die im Dorf titig waren, vertrat
die wahre und heilsbringende Botschaft, und welche der drei waren “falsche” Kirchen?
Einig waren sich die Menschen von Warengeme nur darin, dass die christliche Religion
gegeniiber dem traditionellen Glauben stdrker war: “sios 1 winim tamberan”, war die
einhellige Meinung, die Kirche ist stirker als der tamberan, der umfassende geheime
Minnerkult, der mit dem traditionellen religiosen System gleichzusetzen ist. Die
Bekehrung zum Christentum beinhaltet keineswegs eine tiefgreifende Ersetzung der
alten Glaubensinhalte mit einer neuen Gldubigkeit auf seiten der Konvertiten, sondern
bedeutet vielmehr die Parteinahme fiir eine vermeintlich stirkere Religion in einer
dauerhaften Auseinandersetzung numinoser Krifte. Wer sich als Christ bezeichnet,
glaubt nicht etwa nicht mehr an die Wirksamkeit des tamberan oder an die Macht der
Zauberei — die allgegenwiirtige Bedrohung durch den Todeszauber arukwineme ist
einer der bedeutendsten Wesensziige der Wam-Kultur —, sondern vertraut darauf, dass
die christliche Gottheit sich dem Geist des tamberan oder der Zauberei iiberlegen
zeigen wird. Die christliche Religion wird als Symbol der neuen fortschrittlichen Zeit
angesehen. Uneinigkeit und Zweifel hingegen wirft die Frage auf, welche der drei
Konfessionen den richtigen Weg weist. Ist es die katholische Kirche, die dlteste Mission
inder Gegend, mit ihrer sehr pragmatischen und auf integrale Entwicklung hinzielenden
Interpretation ihrer Aufgabe? Oder ist es die Neuapostolische Kirche, die die Wahrheit
verkiindet? Hinter dem Namen der Neuapostolischen Kirche (NAC) verbirgt sich im
Wam-Gebiet eine starke politisch-religdse Organisation, eine sogenannte millenarische
Bewegung, die die unmittelbar bevorstehende Riickkehr Christi auf diese Welt, genauer
gesagt nach Papua Neuguinea, erwartet und dadurch eine Befreiung vom Joch des
kolonialen Erbes verspricht, von dem sich weite Teile der ldandlichen Bevolkerung in
politischer, okonomischer und auch religioser Hinsicht unterdriickt fiihlen. Fiir die
Anhinger dieser Bewegung stellt gerade die katholische Mission einen der Exponenten
dieses kolonialen Erbes dar. Die Tatsache, dass die katholische Mission immer noch
weitgehend von weissen Missionaren getragen wird (was in der Zwischenzeit nur noch
bedingt wahr ist), wird so interpretiert, dass die Weissen in letzter Konsequenz ihre
Religion, d.h. ihren Zugang zu einer omnipotenten Macht, nicht mit den Neuguinensern
teilen wollen, und dass sie ihnen anstelle der wahren christlichen Lehre eine verwisserte,

261



nur zum Teil korrekte Version des Glaubens vermitteln; das driickt sich unter anderem
darin aus, dass sich die katholische Kirche im Gegensatz zu den anderen Konfessionen
nicht — oder besser gesagt: nicht mehr — gegen synkretistische Ansitze wehrt und
zum Beispiel im Gottesdienst traditionelle Musikinstrumente (wie Handtrommeln)
zuldsst.

Die dritte Kirche in Warengeme spielt eine eher untergeordnete Rolle. Es ist die South
Seas Evangelical Church (SSEC), eine australische fundamentalistisch ausgerichtete
Kirche, die von einheimischen Pastoren gefiihrt wird und sich vor allem dadurch
auszeichnet, dass sie sich radikal gegen die traditionelle Lebensweise stellt und die alte
Kultur als Satans Werk abtut. Im Mittelpunkt ihres Glaubensbekentnisses steht die
Lauterung von den Siinden, dass heisst hier von der traditionellen Kultur. Die SSEC
wird in Warengeme — in einigen Nachbardérfern ist sie sehr stark vertreten — mit
einiger Skepsis betrachtet und hat nur eine kleine Anhéngerschar, nicht zuletzt deshalb,
weil sie rigorose Vorschriften diktiert (Verzicht auf Rauchen, Trinken, Betelkauen und
Schweinefleisch), die die Leute nur sehr widerwillig einzuhalten bereit sind.

Mitten in dieser konfessionellen Verwirrung und Auseinandersetzung stand ich: nicht
direkt in meiner Funktion als Ethnologe, sondern eher in meiner Identitit als Européer,
als Vertreter einer reichen, scheinbar allmichtigen Welt und nicht zuletzt in meiner
Erscheinung als Weisser. Andererseits war ich gefangen in meiner Rolle als Gast und
Freund, der darauf bedacht war, Zugang und Nihe zu den Leuten zu finden und eine
Vertrauensbasis als Grundlage fiir die Forschungsarbeit zu schaffen. Das Dilemma,
worin ich mich zeitweise verstrickt sah, resultierte daraus, dass mein Status als weisser
Européer mit der Eigenschaft als “wissender” Christ gleichgesetzt wurde, d.h. es wurde
angenommen, dass sich im christlichen Dogma ein zentraler, versteckter Lehrsatz oder
eine Formel befindet, quasi ein verborgener Text, der bislang den meisten Neuguinen-
sern vorenthalten worden ist, dessen Wesenskern ich aber als Européer kannte. Gleich-
zeitig und zurecht erwarteten viele Leute, dass ich als ihr Freund und Vertrauter, der
seinerseits sich immer interessiert zeigte, das Verborgene und Geheime ihrer Kultur zu
liiften, nun meinerseits bereit wire, die Geheimnisse meiner Kultur preiszugeben, und
dass ich ihnen zum Beispiel erdffnen wiirde, welche Konfession den Schliissel zur
wahren Heilslehre in ihren Handen hielt. Als nicht ausgesprochen gliubiger Mensch
warichnichtin der Lage, eine befriedigende Antwort auf ihre Frage zu geben. Ich konnte
nur so abgedroschene Losungen anbieten wie, es sei jedermanns eigene Angelegenheit,
welcher Kirche er angehore, oder, das Wesentliche am Christsein liege nicht in der
Zugehorigkeit zu einer bestimmten Konfession, sondern... Aber meine Unwissenheit
nahmen sie mir nur bedingt ab. Bei besonders kritischen Vertretern der Neuapostoli-
schen Kirche geriet ich in den Verdacht, ihnen bewusst Dinge vorzuenthalten, wodurch
sie sich in ihrer Uberzeugung bestirkt sahen, dass einerseits ein solcher verborgener,
alles klarender Teil der christlichen Lehre tatsdchlich bestiinde, und andererseits, dass
ich mich aufgrund meiner Verschwiegenheit von anderen Weissen trotz der beteuerten
Nihe und Freundschaft nicht unterscheide.

Die teilnehmende Beobachtung ist eine der zentralen Forschungstechniken der Ethno-
logie. Allzu leicht iibersieht der Ethnologe dabei, dass er selbst im Dorf das Objekt
dauernder Beobachtung ist. Da ich keine befriedigende Antwort auf die Frage nach der
richtigen Kirche hatte geben kdnnen, begann man mein Verhalten niher unter die Lupe
zu nehmen. Welcher Kirche gab ich denn sonntags jeweils den Vorzug? War ich eher

262



bei den Katholiken anzutreffen oder doch eher in der Neuapostolischen Kirche zu sehen
oder etwa doch bei den talatala, d.h. bei der fundamentalistischen SSEC? Aber auch
auf diesem Weg blieb ich eine klare Antwort schuldig, denn meine Forschungsarbeit
erforderte, dass ich regelmissig alle drei Kirchen besuchte. Aber die vermeintlich
neutrale Position, die ich dadurch bezog und von der ich eine Entscharfung der Situation
erhoffte, um weiterhin gute Beziehungen zu allen Gruppierungen pflegen zu kdnnen,
erwies sich als nicht haltbar.

Erst nach einigen Monaten, als ich die Zusammensetzung des Dorfes und die Gechichte
der Beziehungen zwischen den einzelnen Dorfteilen besser durchschaute, merkte ich,
dass ich in ein verworrenes Machtspiel innerhalb von Warengeme einbezogen worden
war, das sich unter dem Deckmantel der Kirchen abspielte, aber nur zum Teil konfes-
sioneller Natur war. Ich wurde, etwas iiberspitzt formuliert, als Spielball der Macht
benutzt, und das Ziel der Partie war es, mich auf die eine oder andere Seite zu ziehen.

Mein Wohnsitz und daher auch mein engerer Wirkungskreis befanden sich in einem
Weiler im unteren Dorfteil, der umfassend als Warengeme 2 bezeichnet wurde. Dort
hatte ich meine engsten und hiufigsten Kontaktpersonen und ich hielt mich dement-
sprechend dort 6fters auf als im oberen Teil der Siedlung. Zwischen Warengeme 2 und
Warengeme 1, dem oberen Dorfteil, bestanden seit Generationen Spannungen und
Konflikte, die zwar im Alltag nicht direkt spiirbar waren, aber hin und wieder doch
immer wieder in der Form von Zaubereianklagen durchbrachen. Den Kern der Konflikte
bildeten Streitereien um Landbesitz und den Anspruch, die urspriinglichen Besiedler zu
sein. Die Leute von Warengeme 2 rechneten sich mit wenigen Ausnahmen der katho-
lischen Kirche zu, wihrend Warengeme 1, das mehrheitlich aus spiter eingewanderten
Klanen bestand, die Neuapostolische Kirche als die ihrige bezeichnete und dadurch
bewusst eine klare Abgrenzung und eine eigene Identitit schuf.

So lange ich meine neutrale Position wahrte, konnte ich keiner Partei gerecht werden.
Einerseits verdrgerte ich die Leute von Warengeme 2 ( wie sie mir spiter eréffneten),
weil ich nicht klar fiir sie Stellung bezog, obwohl mein Haus auf ihrem Land stand und
ich mich tagtiglich bei ihnen aufhielt, andererseits war ich fiir die Vertreter der NAC
ein unberechenbarer Faktor, denn obwohl ich mich physisch mehr im unteren Dorfteil
aufhielt, interessierte ich mich sehr fiir ihre Kirche vor allem wegen ihrer millenarischen
Ideologie; daraus schlossen sie, dass ich ihnen auf geistig-konfessioneller Ebene mog-
licherweise doch niher stand.

Der Tag, an dem ich mich entscheiden und klar Stellung beziehen musste, riickte, mir
nicht bewusst, niher. Der Anlass, an dem es geschah, war eine 6ffentliche Diskussion
zwischen Vertretern der katholischen und neuapostolischen Kirche iiber die Institution
des Brautpreises. Eine solche Debatte stellte ein absolutes Novum dar. Man traf sich
auf dem Dorfplatz an einem Sonntagnachmittag. Beide Parteien waren ungefihr mit
zwanzig Personen vertreten. Die Neuapostolischen wollten die Kompensationszahlun-
gen bei der Heirat abschaffen, weil sie darin einen der Grundpfeiler der traditionellen
Kultur sahen, wiihrend die Katholiken fiir deren Beibehaltung pliddierten. Die Vertreter
der NAC fiihrten Argumente der christlichen Moral und Ethik ins Feld — es sei falsch,
einen Menschen zu “kaufen”; ihre Gegner brachten eher soziale und 6konomische
Uberlegungen in die Diskussion ein — Brautpreis als Kompensation fiir den Verlust
der produktiven und reproduktiven Krifte eines weiblichen Familienmitglieds. Nach

263



mehreren Stunden erhitzter Diskussion schienen die Neuapostolischen den entscheiden-
den Punkt zum Sieg zu verbuchen, als einer ihrer Anfiihrer das Argument einbrachte,
Adam habe fiir Eva auch keinen Brautpreis bezahlen miissen!

Ich hatte bis dahin die Debatte aufmerksam verfolgt und Notizen gemacht und war
vollkommen iiberrascht und iiberrumpelt, als ich seitens der Katholiken aufgefordert
wurde, quasi als “Experte”, meine Meinung dazu zu dussern. Der Moment war gekom-
men. Ich konnte mich nicht linger vor einer Stellungnahme driicken. Ich fiihlte mich in
meine Schulzeit zuriickversetzt, wenn der Lehrer eine knifflige Frage gestellt hatte und
sein Blick das Klassenzimmer nach unwissenden Opfern absuchte. Man pflegte in
solchen Momenten eine konzentrierte Miene aufzusetzen und intensiv in sein Buch zu
schauen oder in der Mappe nach nicht verlangten Heften zu suchen. Dann horte man
seinen Namen aufgerufen.... Ich stand auf und riusperte mich und begann, wie man es
von den Politikern in den Fernsehdebatten kennt, mit einer Vorrede und einigen
belanglosen Allgemeinheiten: wichtige Angelegenheit....keine iiberstiirzten Entschei-
dungen....gut liberlegen. Gleichzeitig lief in meinem Gehirn im Schnellauf das gesamte
gespeicherte Wissen zu den Stichworten Bibel, Genesis und Grundregeln der Sozialor-
ganisation {iber den Bildschirm. Und dann, stop, das war’s, ich hatte eine Antwort
gefunden: “Ja, ihr von der Neuapostolischen Kirche habt recht”, sagte ich, “Adam hat
fiir Eva nichts bezahlt, aber man muss bedenken, dass weder Adam noch Eva eine
Familie hinter sich hatten. Ich glaube, wenn Eva Eltern und Geschwistern gehabt hiitte,
hitte Adam einen Brautpreis bezahlen miissen.” Damit war die Debatte zu Ende und
eine Entscheidung gefallen, nicht nur hinsichtlich der Sachfrage (der Brautpreis wiire
zwar auch bei einem Sieg der Neuapostolischen nicht abgeschafft worden), sondern
auch meine definitive Zugehorigkeit betreffend. Ich hatte mich klar auf die Seite der
Katholiken und der Leute von Warengeme 2 gestellt. Entgegen meinen urspriinglichen
Befiirchtungen litten meine Beziehungen zum oberen Dorfteil danach jedoch keines-
wegs. Im Gegenteil: nachdem meine Position und meine Zugehorigkeit zu der einen
Fraktion im Dorf geklirt waren, konnte ich meine Kontakte zu den Leuten in Waren-
geme 1 intensivieren. Auf beiden Seiten war man froh und erleichtert, dass ich endlich
Farbe bekannt hatte.

Was in sich diesem kurzen Moment an jenem Nachmittag abgespielt hatte, wurde mir
erst im Nachhinein bewusst. Ich hatte selbst in jenen sozialen und politischen Prozess
eingegriffen, den ich eigentlich vorgab untersuchen zu wollen, und habe somit zumin-
dest in bezug auf diese Episode den Sinn der ethnologischen Untersuchung auf den Kopf
gestellt und massiv beeinflusst. Ich habe nicht linger ein gesellschaftliches Ereignis der
Wam-Leute beobachtet, sondern einen interkulturellen Handlungsablauf mitgestaltet,
dessen Bedeutung und Auswirkung auf das Dorfgefiige ich nicht mehr werten und zu
einer ethnologischen Aussage umformen konnte, da ich selbst Teil der zu untersuchen-
den Handlung war.

Ich breche diesen Gedankengang hier ab, denn er wiirde in philosophische Dimensionen
fiihren, die ich, wenn liberhaupt, hier nicht abhandeln kénnte. Hier wird die grundsitz-
liche Frage angeschnitten, was es eigentlich ist, was der Ethnologe im Feld zum
Gegenstand seiner Untersuchung macht. Eine Kultur oder Gesellschaft in “reiner’” Form
istes nicht, denn alleine durch seine Prisenz verindert der Ethnologe die Beschaffenheit
dessen, was er zu untersuchen wiinscht. Bis zu einem gewissen Grad untersucht die
Ethnologin oder der Ethnologe sich immer selbst mit.

264



	Konfessionelle Konspirationen : über die Stellung des Ethnologen im Feld innerdörflicher Spannungen

