
Zeitschrift: Regio Basiliensis : Basler Zeitschrift für Geographie

Herausgeber: Geographisch-Ethnologische Gesellschaft Basel ; Geographisches
Institut der Universität Basel

Band: 31 (1990)

Heft: 3

Artikel: Wie begreift man einen "Totengeist"? : Über das Aufeinanderprallen
von kulturspezifischen Konzepten und ethnologischen
Typologisierungen

Autor: Keck, Verena

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1088732

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1088732
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REÇIO BASILIENSIS 31 /3 1990 S. 245-252

Wie begreift man einen "Totengeist"?

Über das Aufeinanderprallen von kulturspezifischen
Konzepten und ethnologischen Typologisierungen.

Verena Keck

Zusammenfassung
Am Beispiel eines Gesprächs zwischen einem Informanten und der Ethnologin über das

Konzept "Totengeist" werden die Schwierigkeiten aufgedeckt, die beim Aufeinanderprallen
kulturspezifischer Vorstellungen und ethnologischen Typologisierungen entstehen.

Comment concevoir un "esprit d'un mort"? - Du choc entre des conceptions culturelles

spécifiques et les typologies ethnologiques
Résumé

A propos d'une conversation entre un informateur et une ethnologue sur l'idée "l'Esprit
d'un Mort", on mesure les difficultés qui éclatent dans leur confrontation.

How Can A Dead Man's Spirit Be Understood? Culturally Specific Concepts and

Typologies of Ethnology Confront Each Other.

Abstract
The author describes the conversation between an ethnologist and a local informant on the

topic of "the spirit of the dead". The conversation uncovered the difficulties which occur
when culturally specific ideas and ethnologic typologies meet head on.

Adresse der Autorin: Lic.phil. Verena Keck, Ethnologisches Seminar der Universität Basel,
Münsterplatz 19, CH-4051 Basel

245



Ethnologin: "Was ist ein kong"?
Informant: "kong kong ist der Uberbegrifffür etwas."

Ethnologin: "Mmh."
Informant:

Der "Dialog" führt zum Thema hin: Der Schwierigkeit nämlich, kulturspezifische, der
Feldforscherin zunächst fremde Konzepte wie das des kong - als "Arbeitsbegriff' im

folgenden mit "Totengeist" übersetzt - erstens zu verstehen und danach möglichst
adäquat wiederzugeben. Dabei spielen zwei Faktoren eine Rolle, zum einen die eigenen,
während des Studiums erworbenen ethnologischen Kategorien von "Seelenvorstellungen",

die das Verständnis für fremde Konzepte eher blockieren als erleichtern, zum
andern die eigene "Sprachlosigkeit", die für jeden Beginn einer Feldforschung typisch
ist.

In einer kurzen Rückblende soll jedoch zunächst dargestellt werden, wie ich überhaupt
in diese Situation kam.

Nach Abschluss meines Ethnologiestudiums an der Universität Basel hatte ich die

Möglichkeit, an dem Projekt "Kognitiv-ethnographische Erforschung der Yupno"1 (vgl.
Karte S. 238) teilzunehmen; als Thema interessierten mich die Vorstellungen von
Kranksein": Was gilt bei den Yupno überhaupt als krank bzw. gesund, und nach welchen
Kriterien wird diese Unterscheidung vorgenommen?

Die Yupno bewohnen den östlichen Teil des Finisterre-Gebirges in Papua New Guinea;
obwohl sie während der letzten vierzig Jahre von der Lutheranischen Mission aus

Neuendettelsau missioniert wurden und viele Bereiche ihrer traditionellen Religion
daher aufgaben, haben sie ihre traditionellen Konzepte über das, was einen Menschen

ausmacht, und damit auch das, was als krank bzw. gesund gilt, recht unverändert
beibehalten.

Während eines viermonatigen Aufenthaltes im Yupno-Gebiet 1986 wurde die Feldforschung

zunächst praktisch organisiert: die Dörfer der Projektteilnehmer wurden ausgewählt,

Kontakte geknüpft, Häuser errichtet, und gleichzeitig wurde mit der Grundeth-
-3

nographie des bisher ethnologisch nahezu unerforschten Gebietes begonnen: ein

Dorfplan wurde gezeichnet und Daten zu Sozialorganisation, Wirtschaft, Demographie
u.a. gesammelt.

Im Januar 1987 konnte die eigentliche, themenzentrierte Feldforschung dann beginnen:
alle meine Anträge (also: Forschungserlaubnis, Doktorandenstipendium) waren positiv
beantwortet - ich packte meinen Rucksack und flog über Hongkong und Port Moresby
erneut ins Yupnotal, um nun mit meinem geplanten Forschungsthema zu beginnen.

Der theoretische Ansatz des Projektes und auch meines ethnomedizinischen Teilbereiches

war die Erforschung der Yupno-Kultur aus sog. emischer Sicht. Der Begriff
"emisch" kann hier mit "kulturspezifisch", "kulturimmanent" oder "in ihrer (der Leute
dieser Kultur) eigenen Begrifflichkeit" umschrieben werden; er ist ein Schlüsselbegriff
für den Ansatz der Kognitiven Ethnologie, einer seit den 1960er Jahren bestehenden

Forschungsrichtung innerhalb der Ethnologie, die u.a. knapp zusammengefasst folgendes

Ziel hat4: die Kategorien anderer Kulturen bzw. ihre "Ordnung der Welt" nicht mehr

246



etisch (dem Gegenbegriff zu emisch5), d.h. anhand vorformulierter, aus unserer Kultur
stammender Prinzipien zu untersuchen, sondern emisch, indem diese Kategorien
zunächst vom Forscher selbst in der betreffenden Kultur herausgefunden werden müssen.

Dementsprechend lautete eine Forderung der Kognitiven Ethnologie, nicht länger nach

"words for things" in anderen Ethnien zu suchen, sondern nach "things for words"
(Frake 1962). Dieses anspruchsvolle Ziel der Kognitiven Ethnologie basiert auf der

Annahme, dass

- das, was in einer Kultur relevant ist, auch zwischen den Mitgliedern dieser Kultur
kommunizierbar sein muss, folglich benannt wird und somit über die Sprache bzw.

sprachlich angeführte Klassifikationen erforscht werden kann, und dass

- Kultur gemeinsames Wissen und damit ein mentales Phänomen sei. Denn:

"Die Kultur einer Gesellschaft besteht aus allem, was man wissen oder glauben muss,
um in einer Weise handeln zu können, die von den Angehörigen der Kultur akzeptiert
wird Es geht um die Ordnung der Dinge in den Köpfen der Menschen, um ihre
Modelle der Wahrnehmung und der Deutung... Kultur besteht nicht aus Dingen, Leuten,
Verhalten oder Gefühlen, sondern in den Formen oder Organisationen der Dinge im

Kopf der Leute"6.

Die Methoden der Kognitiven Ethnologie im Feld unterscheiden sich zunächst nicht

völlig von denjenigen anderer ethnologischer Richtungen; die teilnehmende Beobachtung

sowie Gespräche, unstrukturierte oder nur sehr leicht strukturierte Interviews,
gehören dazu, in deren Verlauf die Informanten bestimmte, kulturrelevante Begriffe
bzw. Kategorien und deren Beziehungen untereinander erwähnen und erklären, von
denen der Ethnologe dann eine "Welt-Ordnung" ableiten kann.

Für mein ethnomedizinisches Thema bedeutete das: Ich wollte nicht herausfinden, ob
die Yupno beispielsweise die Krankheit "Pneumonie", eine biomedizinische, von
unserer Medizin definierte Krankheit, ein etisches Konzept also, kennen, und, ob sie

einen Begriff ("words for things") dafür besitzen, sondern, was aus ihrer Sicht, d.h.

emisch, überhaupt als "krank" gilt, wie, wo, durch wen oder was diese "Krankseinszu-
stände" verursacht werden ("things for words"), wie sie klassifiziert und damit voneinander

unterscheiden werden, und schliesslich, ob bzw. wie sie behandelt werden.

Grundlegend für diese Fragestellung war zunächst, was einen Menschen aus der Sicht
der Yupno überhaupt ausmacht. Aus welchen "Mensch-Teilen" (Körper, psychischen
oder spirituellen Dimensionen (den in der Ethnologie sogenannten "Seelenvorstellungen"))

definiert sich ein Mensch, und welche dieser "Mensch-Teile" können entweder

"krankseinsanfällig" oder "krankseinsverursachend" sein?

Während meines Studiums hatte ich einiges über aussereuropäische religiöse Vorstellungen

erfahren, und das Konzept mehrerer "Seelen" in einem Menschen war mir
keinesfalls fremd, im Gegenteil, ich erwartete (wie wohl jeder Feldforscher von "seiner"
Ethnie), dass die Yupno möglichst elaborierte, komplizierte, für mich intellektuell
faszinierende Konzepte besässen. Damit hatte ich allerdings ein schubladenartiges,

rasterförmiges Bild der "Seelenkonzeptionen" zusammengesetzt, das mir zunächst gar
nicht bewusst war. In der "klassischen" Religionsethnologie und vor allem in den

schlagwortartigen Lexika der Völkerkunde werden diese "Seelen" nämlich typologisch,
meist als "Vitalseelen", "Egoseelen", "Körperseelen" oder "Freiseelen"7, eingeteilt.

247



"Seele,... oft werden mehrere, mindestens zwei S.n angenommen. Typologie: Vital-S.,
ident. mit Hauch, Atem, in Herz, Blut, Leber, Knochen lokalisiert. Ego-S. (Ich-S.),
Zentrum des Denkens, Wollens Fühlens, lebt nach dem Tod im Jenseits weiter. Frei-S.,
kann sich vom Körper trennen, im Traum herumwandern ..."
(Herder Lexikon Ethnologie 1981, 130)

Oder:

"Seele. Meist wird ein Seelenpluralismus angenommen, jedoch ist eine genaue
Erforschung der tatsächlichen Vorstellungen oft sehr schwierig und lässt eine strikte
Abtrennung der einzelne Seelenbereiche nicht zu. Im allgemeinen wird von Seiten der

ethnologischen Forschung zwischen einer Vitalseele (Hauch-, Körper-, Funktions-,
Organseele), einer Egoseele und einer Freiseele (Bild-, Schatten-, Traumseele)
unterschieden"

(Hirschberg 1965,399).

Aus diesen Definitionen von "Seele" als "ethnologischem Typusbegriff ' (Fischer 1965,

63) prägte sich mein Bild von "Seelen": "Körperseele" stellte ich mir als flüchtigen,
aber, (wie der Begriff sagt) an den Körper gebundenen Stoff vor, "Freiseele" als etwas
unabhängiges, lose im Körper sitzendes, das im Traum vorübergehend und beim Tod
für immer den Menschen verlässt und als "Totengeist" dann wie eine leichte Brise

hauchartig in der Umwelt des Verstorbenen herumflitzt.

Da "Seelen" und "Totengeister" als "Vorstellungen" der (teilnehmenden) Beobachtung
nicht zugänglich sind, blieb mir nichts anderes übrig, als Fragen zu stellen - die die

Informanten fast alle mit grosser Geduld beantworteten, wobei sie selbst (zumindest
nach meiner Logik wiederum) teilweise die eigenen Konzepte durcheinanderbrachten,
da diese Befragungssituation ihnen zu ungewohnt, zu fremd und für sie letztlich
irrelevant war - die Yupno führen untereinander keine Diskussionen über "Seelenvor-

stellungen", da sie ihnen selbstverständlich sind. Dennoch versuchten sie ausdauernd,
mir - der Fremden - dieses kulturspezifische Wissen mitzuteilen.

Während des ersten Gesprächs mit dem sehr geduldigen Informanten Faiu über diese

"Seelen" und "Totengeister" prallten seine kulturspezifischen Vorstellungen, was ein

kong ("Totengeist") ist, mein (emischer) Anspruch, diese "Kategorie" der Yupno zu
entdecken, und gleichzeitig mein (etisches) Bild davon, was ein "Totengeist", um in
diese vorgebildete ethnologische Typologisierung zu passen, zu sein hat, aufeinander.
Das nachfolgend ausschnittsweise vorgestellte Gespräch fand zwei Wochen nach

meiner Ankunft statt. Aus dem zeitlichen Abstand heraus und vor dem Hintergrund
späterer, verschiedener Aussagen zu diesen "Seelen" werden meine Suggestivfragen
und die relativ "dümmlichen", meine anfängliche Hilflosigkeit gegenüber diesen Yup-
no-Konzepten demonstrierenden Wiederholungen von Faius Worten offensichtlich.
Deutlich wird aber auch etwas anderes: die generelle Schwierigkeit, die wohl jeder
emisch arbeitende Ethnologe zu Beginn seiner Feldforschung meistern muss, einerseits
dem Anspruch der Kognitiven Ethnologie folgend, (ihm vorläufig fremde) Kategorien,
die sprachlich zugänglich sind, zunächst ohne gute Kenntnisse eben dieser einheimischen

Sprache aufzufinden, zu verstehen und dann andererseits in irgendeiner Weise
sich selbst und auch später den Lesern seiner Studie zu übersetzen, ohne sich von den

eigenen (etischen) Vorstellungen beeinflussen zu lassen.

248



Das nachfolgende Gespräch wurde am 27. Februar 1987 im Haus der Ethnologin im
Dorf Gua, Papua New Guinea, mit dem Informanten Faiu auf Tok Pisin, der Verkehrssprache

von Papua New Guinea, geführt, auf Band aufgenommen und hier in wörtlicher
Übersetzung wiedergegeben.

Informant: "Und der Geist kong, dieser Name kong bedeutet 'Bild'. Diesen

Begriff kong übersetzen wir kong und Geist, wopm."
Ethnologin: "wop".
Informant: "wopm" [Faiu korrigiert meine Aussprache],
Ethnologin: "Das ist kong und Geist."
Informant: "Geist, beides, es gibt verschiedene Namen, amin, aminwop, aminwop
ist der Geist des Menschen."

Ethnologin: "Mmh."
Informant: "Und kong, kongwop, das ist, als ob das deutet auf den Körper des

Menschen hin. Ein Bild des Menschen, der gekommmen ist. Das meint kong."
Ethnologin: "So ist das. Wenn ich z.B. träume, ich schlafe und ich träume, und ich
sehe einen Mann. Sehe ich dann kongwop ?" [Diese Frage ist ein deutliches Indiz
für mein "Bild" der im Traum den Menschen verlassenden "Freiseele"]
Informant: "Ja."
Ethnologin: "Das ist also wie ein Bild eines Mannes."
Informant: "Ja, ein Bild eines Mannes."

Ethnologin: "Nur ein Bild?"
Informant: "Nur ein Bild. Das ist das Wesentliche dieses kong. Zuerst habe ich mich
etwas geirrt, und jetzt sind mir die beiden Namen wieder klar."
Ethnologin: "Und was ist aminwop ?"
Informant: "aminwop Das ist wie der Geist. Also das, worüber wir jetzt reden.

Abb. 1 Ethnologin im Gespräch mit Informanten.

249



Das ist so, wie wenn ich sterbe und die Leute vor meinem Geist Angst haben."

Ethnologin: "Das ist aminwop ?" [Ich bin verwirrt: zuerst schien kongwop in die

Kategorie "Totengeist" zu passen, und nun nennt Faiu dafür einen anderen Begriff,
aminwop.]
Informant: "aminwop."
Ethnologin: "Und kongwop ist wie ein Bild?"
Informant: "Ein Bild. Das, was ein Mensch im Traum sieht. Ein Zeichen ist es, alle

zeigen es im Traum eines Mannes, jemand taucht auf, es wird etwas geredet, ein

Baumkänguruh oder ein Vogel oder was auch immer kommt vor, also ein Zeichen,
das ist es. Und kongwop ist so: Wenn jemand im Haus sitzt und jemand kleines

[ein Kind oder jemand Unbedeutendes] geht hinaus, dann werden ihn alle
anschwindeln: 'kong kommt!' kongwop ist so: Ein Mann sieht es nicht mit den

Augen, sondern der Name jagt dem Mann Angst ein, und er wird zurückkommen.
Wenn ein Kind hinaus geht: 'Ah, kong kong !' Wenn man so sagt, wird das Kind
Angst bekommen und gleichzeitig anfangen zu weinen und wieder ins Haus

zurückkehren. So ist das."

Ethnologin: "Und ein Mensch hat aminwop und kongwop."
Informant: "Ja."
Ethnologin: "kongwop ist das, was ich im Traum sehen kann."
Informant: "Ja."
Ethnologin: "Und diese beiden Dinge, aminwop und kongwop, die sind, wenn ich

lebe, in mir, und sie sind versteckt, beide Arten."
Informant: "Ja."

Ethnologin: "Und wenn ich gestorben bin, dann läuft die aminwop herum?" [Eine
typische Suggestivfrage, bei der dem Informanten die Antwort angeboten wird.]
Informant: "Ja."
Ethnologin: "Und kongwop Was macht dieses Etwas?"
Informant: "kongwop macht kongwop ist wie ein Bild sehen, ein Geräusch

hören. So ist das. Du siehst keinen richtigen Mann, aber wenn du in den Busch gehst
und es ein Geräusch gibt, dann werden alle sagen: kongwop, aminwop, beides

werden sie sagen."
Ethnologin: "Beides?!"...

Ethnologin: "Aber die beiden sind nicht das gleiche."
Informant: "Ja, sie sind nicht das gleiche, sie sind etwas unterschiedlich."
Ethnologin: "Mmh."
Pause, das Gespräch stockt...
Ethnologin: "Aber die beiden, aminwop und kongwop, sind nicht das gleiche." [Ich
versuche, das Gespräch wieder in Gang zu bringen.]
Informant: "Ja, es sind zwei Dinge, zwei."
Ethnologin: "Und gibt es auch sakwop aminwop ist der Geist des Mannes. Und
der Geist der Frau?" [Ich wusste: sak bedeutet "Frau", amin "Mann" und versuche,
in eine andere Richtung weiterzufragen.j
Informant: "Das ist ein Oberbegriff."
Ethnologin: "Das ist also ein Oberbegriff."
Informant: "Ja, Mann oder Frau oder wer auch immer, es ist nur aminwop."
Ethnologin: "Mmh."...

250



Ethnologin: "Und alle können angenommen, so hast du gesagt, alle sitzen im
Haus und reden über jemanden, der gestorben ist. Und ein Mann geht hinaus und

sieht ein Schwein oder was auch immer, und sagt: 'das ist ein kong "'
Informant: "Ja."
Ethnologin: "Kann er dann den Namen des Mannes, der gestorben ist, nennen oder
nicht?" [Ich versuche, das Verhalten der Lebenden gegenüber den kong zu erfragen]

Informant: "Er kann ihn nicht nennen Falls er auf dem Land des Besitzers [d.h.
des Verstorbenen ] herumläuft oder in dessen Busch ist, und er sieht ihn, kann er
ihn nicht beim Namen nennen, diesen toten Mann, aber er wird sagen: 'Du kannst
dich nicht so dickköpfig vor meinen Augen zeigen, verzieh' dich, versteck' dich,
und ich laufe herum im Busch, das ist mein Busch.' So wird er sagen, und dieses

Etwas wird sich verstecken, und alle können herumlaufen, ohne dass ihnen etwas
zustösst. Allen geht es gut, alle laufen gut herum, und dann kommen sie zurück

zum Haus."
Ethnologin: "Mmh."
Informant: "So ist das."

Die Aussage dieses ersten "richtigen" Gesprächs im Feld, von dem hier ein Ausschnitt
vorgestellt wurde, blieb für mich damals genauso diffus wie jetzt für den Leser dieses

Beitrags. Aus den Reaktionen und Antworten der Yupno auf meine Fragen lernte ich
dann mit der Zeit, dass ich - ideale Methode des Auffindens der einheimischen

Kategorien und ihre der Kultur adäquate Darstellung hin oder her - meine mir z.T.

unbewussten, z.T. für mich nicht leicht veränderbaren europäischen Klassifikationen
auf ihre Konzepte übertrug und entsprechende Fragen stellte - die ausser mir wohl
niemand verstand. Dennoch bekam ich höfliche (für mich wiederum un- oder kaum
verständliche) Antworten. Mit der Dauer der Feldforschung, besseren Sprachkenntnissen

und einem grösseren Verständnis der für die Yupno relevanten Themen wurden
diese Probleme jedoch geringer.

Erfahrene Realität Kultur der Yupno) und "ideale" Methode (emisches Vorgehen)
prallten nicht mehr wie zu Beginn der Forschung aufeinander, sondern bewegten sich
aufeinander zu: je mehr ich von den Yupno erfuhr und lernte, desto "emischer" konnte
ich ihre Kultur erfassen, und desto genauer lernte ich ihre Vorstellungen von aminwop,
kongwop und kong kennen, aminwop und kongwop sind - hier ganz knapp
umschrieben - zwei Begriffe für die gleiche Dimension des Menschen, beziehen sich aber

auf unterschiedliche Zustände: aminwop (amin: Mensch, Mann, wop: Bild, Schatten)
ist eines der individuellen Prinzipien, das der Mensch bei der Geburt durch die Mutter
erhält und sein Leben lang besitzt. Es kann als eine geschlossene, unauflösbare,
nichtstoffliche Einheit umschrieben werden, die sich nicht genau lokalisiert im menschlichen

Körper befindet und den Menschen im Traum und bei Krankheit verlassen kann.

Stirbt ein Mensch, verlässt dieses "Mensch-Teil" aminwop endgültig den menschlichen

Körper und bleibt, nun als kongwop (kong: etwa: "Totengeist", wop: Bild, Schatten)

bezeichnet, zunächst in der Nähe des Toten, mit dem es noch eng verbunden gedacht
wird: Es besitzt das (allerdings meist unsichtbare) Aussehen und die besonderen

Persönlichkeitsmerkmale des Toten, ist der Aspekt der Persönlichkeit eines Menschen,
der beim Tod und eine kürzere Zeit danach übrigbleibt. Kurz nach dem Todesfall kann

dieses kongwop durch Geräusche oder plötzliches Sichtbarwerden die Lebenden sehr

erschrecken. Im Laufe derZeit verliert es seine individuellen Attribute, wird zunehmend

251



unpersönlicher und zu einem immer anonymer gedachten kong (etwa: "Totengeist"),
der den Yupnofluss hinuntertreibt ins Meer, den Ort des Jenseits, wo er sich mit den

anderen kong trifft.

Anmerkungen

1. Die anderen Teilnehmer waren J. Wassmann, der das Projekt leitete und die
Raum- und Zeitvorstellungen der Yupno untersuchte, Ch. Schmid-Kocher mit dem
Thema "Ethnobotanik", eine Medizinerin, ein Mediziner und ein Psychologe.
2. Diese Untersuchung wird unter dem Titel "Falsch verhalten - schwer erkrankt:
Konzeptionen vom Krankseins bei den Yupno im Finisterre-Gebirge, Papua New
Guinea" 1991 als Dissertation in "Basler Beiträge zur Ethnologie" erscheinen.
3. Als einziger Ethnologe reiste C.A. Schmitz 1958 während zweier Wochen durch
das Yupnotal; seine Ergebnisse sind in einem Artikel (Schmitz 1958) publiziert.
4. Korrekterweise müsste man "hatte" schreiben, da sich die Kognitive Ethnologie
verändert bzw. weiterentwickelt hat; während sie sich früher (in den 1960er und noch
in den 1970er Jahren) sehr stark auf (als relativ statisch betrachtete) Kategorien, in
denen andere Kulturen ihre Wissen über ihre Umwelt ordnen und sprachlich kodieren

bzw. klassifizieren, konzentrierte, stehen heute der Erwerb und der Gebrauch dieses

Wissens im Alltag, das sich auch nicht-verbal in Handlungen äussern kann, im
Zentrum ihres Interesses.
5. Beide Begriffe, emisch und etisch, sind der Linguistik entlehnt, von der die
Kognitive Ethnologie entscheidende Ansätze übernahm. "Emisch" wurde von "phonemisch"

abgeleitet, der Bezeichnung für die bedeutungsunterscheidenden Laute in
einer spezifischen Sprache, "etisch" von "Phonetik", dem Terminus, der sich auf die
im ganzen physiologisch produzierbaren, aber nur individuell gebrauchten, also in
allen Sprachen gleichermassen möglichen Laute bezieht.
6. Hier die deutsche Übersetzung der bekannten Kulturdefinition von Goodenough
(1957:167-168).
7. Diese Begriffe werden heute zögernder verwendet, und viele Ethnologen versuchen,

diese Vorstellungen mit den jeweiligen einheimischen Termini anzuführen,
oder schreiben von "spirituellen" oder "psychischen" "Aspekten" oder "Dimensionen",

"vitaler Essenz" u.a. - was das Dilemma der Typologisierung und der Übersetzung

nicht löst.

Literatur

Fischer H. 1965. Studien über Seelenvorstellungen in Ozeanien. München.

Frake C. 1962. The ethnographie study of cognitive systems. In: T. Gladwin & W.G.
Sturtevant (Hrsg.) Anthropology and Human Behaviour. Washington, S.72-85.

Goodenough, W.H. 1957. Cultural Anthropology and Linguistics. In: P. L. Garvin
(Hrsg.) Report of the Seventh Annual Round Table Meeting on Linguistics and
Language Studies. Washington D.C., S. 167-173.

Herder Lexikon der Ethnologie. 1981. Freiburg, Basel, Wien.

Hirschberg, W. (Hrsg.). 1965. Wörterbuch der Völkerkunde. Stuttgart.

Schmitz, C.A. 1958. Zur Ethnographie des Jupno-Tales im Nordosten von Neu-Guinea.
Acta Ethnographica 7, S. 337-386.

252


	Wie begreift man einen "Totengeist"? : Über das Aufeinanderprallen von kulturspezifischen Konzepten und ethnologischen Typologisierungen

