Zeitschrift: Regio Basiliensis : Basler Zeitschrift fir Geographie

Herausgeber: Geographisch-Ethnologische Gesellschaft Basel ; Geographisches
Institut der Universitat Basel

Band: 31 (1990)
Heft: 3
Artikel: Wie begreift man einen "Totengeist"? : Uber das Aufeinanderprallen

von kulturspezifischen Konzepten und ethnologischen
Typologisierungen

Autor: Keck, Verena
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1088732

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1088732
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REGIO BASILIENSIS 31/31990 8. 245-252

Wie begreift man einen “Totengeist™?

Uber das Aufeinanderprallen von kulturspezifischen
Konzepten und ethnologischen Typologisierungen.

Verena Keck

Zusammenfassung

Am Beispiel eines Gesprdchs zwischen einem Informanten und der Ethnologin iiber das
Konzept “Totengeist” werden die Schwierigkeiten aufgedeckt, die beim Aufeinanderprallen
kulturspezifischer Vorstellungen und ethnologischen Typologisierungen entstehen.

Comment concevoir un “esprit d’un mort”? — Du choc entre des conceptions culturel-
les spécifiques et les typologies ethnologiques

Résumé

A propos d’une conversation entre un informateur et une ethnologue sur l'idée “I' Esprit
d'un Mort” , on mesure les difficultés qui éclatent dans leur confrontation.

How Can A Dead Man’s Spirit Be Understood? Culturally Specific Concepts and
Typologies of Ethnology Confront Each Other.

Abstract

The author describes the conversation between an ethnologist and a local informant on the
topic of “the spirit of the dead” . The conversation uncovered the difficulties which occur
when culturally specific ideas and ethnologic typologies meet head on.

Adresse der Autorin: Lic.phil. Verena Keck, Ethnologisches Seminar der Universitéit Basel, Miin-
sterplatz 19, CH-4051 Basel

245



Ethnologin: “Was ist ein kong™?

Informant: “kong ? kong ist der Uberbegriff fiir etwas.”
Ethnologin: “Mmh.”

Informant: * ...”

Der “Dialog” fiihrt zum Thema hin: Der Schwierigkeit namlich, kulturspezifische, der
Feldforscherin zundchst fremde Konzepte wie das des kong — als “Arbeitsbegriff” im
folgenden mit “Totengeist” libersetzt — erstens zu verstehen und danach maoglichst
addquat wiederzugeben. Dabei spielen zwei Faktoren eine Rolle, zum einen die eigenen,
wihrend des Studiums erworbenen ethnologischen Kategorien von “Seelenvorstellun-
gen”, die das Verstidndnis fiir fremde Konzepte eher blockieren als erleichtern, zum
andern die eigene “Sprachlosigkeit”, die fiir jeden Beginn einer Feldforschung typisch
ist.

In einer kurzen Riickblende soll jedoch zunichst dargestellt werden, wie ich tiberhaupt
in diese Situation kam.

Nach Abschluss meines Ethnologiestudiums an der Universitit Basel hatte ich die
Moéglichkeit, an dem Projekt “Kognitiv-ethnographische Erforschung der Yupno”l (vgl.
Karte S. 238) teilzunehmen; als Thema interessierten mich die Vorstellungen von
Kranksein®: Was giltbeiden Yupno iiberhaupt als krank bzw. gesund, und nach welchen
Kriterien wird diese Unterscheidung vorgenommen?

Die Yupno bewohnen den stlichen Teil des Finisterre-Gebirges in Papua New Guinea;
obwohl sie wihrend der letzten vierzig Jahre von der Lutheranischen Mission aus
Neuendettelsau missioniert wurden und viele Bereiche ihrer traditionellen Religion
daher aufgaben, haben sie ihre traditionellen Konzepte iiber das, was einen Menschen
ausmacht, und damit auch das, was als krank bzw. gesund gilt, recht unverdandert
beibehalten.

Wiihrend eines viermonatigen Aufenthaltes im Yupno-Gebiet 1986 wurde die Feldfor-
schung zunichst praktisch organisiert: die Dorfer der Projektteilnehmer wurden ausge-
wihlt, Kontakte gekniipft, Hduser errichtet, und gleichzeitig wurde mit der Grundeth-
nographie des bisher ethnologisch nahezu unerforschten Gebietes® begonnen: ein
Dorfplan wurde gezeichnet und Daten zu Sozialorganisation, Wirtschaft, Demographie
u.a. gesammelt.

Im Januar 1987 konnte die eigentliche, themenzentrierte Feldforschung dann beginnen:
alle meine Antrége (also: Forschungserlaubnis, Doktorandenstipendium) waren positiv
beantwortet — ich packte meinen Rucksack und flog iiber Hongkong und Port Moresby
erneut ins Yupnotal, um nun mit meinem geplanten Forschungsthema zu beginnen.

Der theoretische Ansatz des Projektes und auch meines ethnomedizinischen Teilberei-
ches war die Erforschung der Yupno-Kultur aus sog. emischer Sicht. Der Begriff
“emisch” kann hier mit “kulturspezifisch”, “kulturimmanent” oder “in ihrer (der Leute
dieser Kultur) eigenen Begrifflichkeit” umschrieben werden; er ist ein Schliisselbegriff
fiir den Ansatz der Kognitiven Ethnologie, einer seit den 1960er Jahren bestehenden
Forschungsrichtung innerhalb der Ethnologie, die u.a. knapp zusammengefasst folgen-
des Ziel hat*: die Kategorien anderer Kulturen bzw. ihre “Ordnung der Welt” nicht mehr

246



etisch (dem Gegenbegriff zu emisch’ ), d.h. anhand vorformulierter, aus unserer Kultur
stammender Prinzipien zu untersuchen, sondern emisch, indem diese Kategorien zu-
nichst vom Forscher selbst in der betreffenden Kultur herausgefunden werden miissen.
Dementsprechend lautete eine Forderung der Kognitiven Ethnologie, nicht 1anger nach
“words for things” in anderen Ethnien zu suchen, sondern nach “things for words”
(Frake 1962). Dieses anspruchsvolle Ziel der Kognitiven Ethnologie basiert auf der
Annahme, dass

— das, was in einer Kultur relevant ist, auch zwischen den Mitgliedern dieser Kultur
kommunizierbar sein muss, folglich benannt wird und somit tiber die Sprache bzw.
sprachlich angefiihrte Klassifikationen erforscht werden kann, und dass

— Kultur gemeinsames Wissen und damit ein mentales Phinomen sei. Denn:

“Die Kultur einer Gesellschaft besteht aus allem, was man wissen oder glauben muss,
um in einer Weise handeln zu kénnen, die von den Angehdrigen der Kultur akzeptiert
wird . ... Es geht um die Ordnung der Dinge in den K&pfen der Menschen, um ihre
Modelle der Wahrnehmung und der Deutung ... Kultur besteht nicht aus Dingen, Leuten,
Verhalten oder Gefiihlen, sondern in den Formen oder Organisationen der Dinge im

Kopf der Leute™.

Die Methoden der Kognitiven Ethnologie im Feld unterscheiden sich zundchst nicht
vollig von denjenigen anderer ethnologischer Richtungen; die teilnehmende Beobach-
tung sowie Gespriche, unstrukturierte oder nur sehr leicht strukturierte Interviews,
gehoren dazu, in deren Verlauf die Informanten bestimmte, kulturrelevante Begriffe
bzw. Kategorien und deren Bezichungen untereinander erwihnen und erkldren, von
denen der Ethnologe dann eine “Welt-Ordnung” ableiten kann.

Fiir mein ethnomedizinisches Thema bedeutete das: Ich wollte nicht herausfinden, ob
die Yupno beispielsweise die Krankheit “Pneumonie”, eine biomedizinische, von
unserer Medizin definierte Krankheit, ein etisches Konzept also, kennen, und, ob sie
einen Begriff (“words for things™) dafiir besitzen, sondern, was aus ihrer Sicht, d.h.
emisch, iiberhaupt als “krank” gilt, wie, wo, durch wen oder was diese “Krankseinszu-
stande” verursacht werden ("things for words"), wie sie klassifiziert und damit vonein-
ander unterscheiden werden, und schliesslich, ob bzw. wie sie behandelt werden.
Grundlegend fiir diese Fragestellung war zundchst, was einen Menschen aus der Sicht
der Yupno tiberhaupt ausmacht. Aus welchen “Mensch-Teilen” (Korper, psychischen
oder spirituellen Dimensionen (den in der Ethnologie sogenannten “Seelenvorstellun-
gen”)) definiert sich ein Mensch, und welche dieser “Mensch-Teile” kénnen entweder
“krankseinsanfillig” oder “krankseinsverursachend” sein?

Wihrend meines Studiums hatte ich einiges liber aussereuropiische religiose Vorstel-
lungen erfahren, und das Konzept mehrerer “Seelen” in einem Menschen war mir
keinesfalls fremd, im Gegenteil, ich erwartete (wie wohl jeder Feldforscher von “seiner”
Ethnie), dass die Yupno moglichst elaborierte, komplizierte, fiir mich intellektuell
faszinierende Konzepte besdssen. Damit hatte ich allerdings ein schubladenartiges,
rasterformiges Bild der “Seelenkonzeptionen” zusammengesetzt, das mir zunéchst gar
nicht bewusst war. In der “klassischen” Religionsethnologie und vor allem in den
schlagwortartigen Lexika der Volkerkunde werden diese “Seelen” ndmlich typologisch,
meist als “Vitalseelen”, “Egoseelen”, “Korperseelen” oder “Freiseelen”’, eingeteilt.

247



“Seele, ... oft werden mehrere, mindestens zwei S.n angenommen. Typologie: Vital-S.,
ident. mit Hauch, Atem, in Herz, Blut, Leber, Knochen lokalisiert. Ego-S. (Ich-S.),
Zentrum des Denkens, Wollens Fiihlens, lebt nach dem Tod im Jenseits weiter. Frei-S.,
kann sich vom Kdérper trennen, im Traum herumwandern ...”

(Herder Lexikon Ethnologie 1981, 130)

Oder:

“Seele. ... Meist wird ein Seelenpluralismus angenommen, jedoch ist eine genaue
Erforschung der tatsidchlichen Vorstellungen oft sehr schwierig und ldsst eine strikte
Abtrennung der einzelne Seelenbereiche nicht zu. Im allgemeinen wird von seiten der
ethnologischen Forschung zwischen einer Vitalseele (Hauch-, Korper-, Funktions-,
Organseele), einer Egoseele und einer Freiseele (Bild-, Schatten-, Traumseele) unter-
schieden”

(Hirschberg 1965, 399).

Ausdiesen Definitionen von “Seele” als “ethnologischem Typusbegriff” (Fischer 1965,
63) prigte sich mein Bild von “Seelen”: “Korperseele” stellte ich mir als fliichtigen,
aber, (wie der Begriff sagt) an den Korper gebundenen Stoff vor, “Freiseele” als etwas
unabhéngiges, lose im Korper sitzendes, das im Traum voriibergehend und beim Tod
fiir immer den Menschen verldsst und als “Totengeist” dann wie eine leichte Brise
hauchartig in der Umwelt des Verstorbenen herumflitzt.

Da*“Seelen” und “Totengeister” als “Vorstellungen” der (teilnehmenden) Beobachtung
nicht zuginglich sind, blieb mir nichts anderes iibrig, als Fragen zu stellen — die die
Informanten fast alle mit grosser Geduld beantworteten, wobei sie selbst (zumindest
nach meiner Logik wiederum) teilweise die eigenen Konzepte durcheinanderbrachten,
da diese Befragungssituation ihnen zu ungewohnt, zu fremd und fiir sie letztlich
irrelevant war — die Yupno fiihren untereinander keine Diskussionen iiber “Seelenvor-
stellungen”, da sie ihnen selbstverstindlich sind. Dennoch versuchten sie ausdauernd,
mir — der Fremden — dieses kulturspezifische Wissen mitzuteilen.

Wiihrend des ersten Gesprichs mit dem sehr geduldigen Informanten Faiu tiber diese
“Seelen” und “Totengeister” prallten seine kulturspezifischen Vorstellungen, was ein
kong (““Totengeist”) ist, mein (emischer) Anspruch, diese “Kategorie” der Yupno zu
entdecken, und gleichzeitig mein (etisches) Bild davon, was ein “Totengeist”, um in
diese vorgebildete ethnologische Typologisierung zu passen, zu sein hat, aufeinander.
Das nachfolgend ausschnittsweise vorgestellte Gesprich fand zwei Wochen nach
meiner Ankunft statt. Aus dem zeitlichen Abstand heraus und vor dem Hintergrund
spdterer, verschiedener Aussagen zu diesen “Seelen” werden meine Suggestivfragen
und die relativ “diimmlichen”, meine anfingliche Hilflosigkeit gegeniiber diesen Yup-
no-Konzepten demonstrierenden Wiederholungen von Faius Worten offensichtlich.
Deutlich wird aber auch etwas anderes: die generelle Schwierigkeit, die wohl jeder
emisch arbeitende Ethnologe zu Beginn seiner Feldforschung meistern muss, einerseits
dem Anspruch der Kognitiven Ethnologie folgend, (ihm vorlédufig fremde) Kategorien,
die sprachlich zuginglich sind, zunédchst ohne gute Kenntnisse eben dieser einheimi-
schen Sprache aufzufinden, zu verstehen und dann andererseits in irgendeiner Weise
sich selbst und auch spiiter den Lesern seiner Studie zu iibersetzen, ohne sich von den
eigenen (etischen) Vorstellungen beeinflussen zu lassen.

248



Das nachfolgende Gesprich wurde am 27. Februar 1987 im Haus der Ethnologin im
Dorf Gua, Papua New Guinea, mit dem Informanten Faiu auf Tok Pisin, der Verkehrs-
sprache von Papua New Guinea, gefiihrt, auf Band aufgenommen und hier in wortlicher
Ubersetzung wiedergegeben.

Informant: “Und der Geist ... kong, dieser Name kong bedeutet ’Bild’. Diesen
Begriff kong iibersetzen wir ... kong und Geist, wopm.”

Ethnologin: “wop”.

Informant: “wopm’” [Faiu korrigiert meine Aussprache].

Ethnologin: “Das ist kong und Geist.”

Informant: “Geist, beides, es gibt verschiedene Namen. amin, aminwop, aminwop
ist der Geist des Menschen.”

Ethnologin: “Mmh.”

Informant: “Und kong, kongwop, das ist, als ob ... das deutet auf den Korper des
Menschen hin. Ein Bild des Menschen, der gekommmen ist. Das meint kong.”
Ethnologin: “So ist das. Wenn ich z.B. triiume, ich schlafe und ich trdume, und ich
sehe einen Mann. Sehe ich dann kongwop 77 [Diese Frage ist ein deutliches Indiz
fiir mein “Bild” der im Traum den Menschen verlassenden “Freiseele™]
Informant: “Ja.”

Ethnologin: “Das ist also wie ein Bild eines Mannes.”

Informant: “Ja, ein Bild eines Mannes.”

Ethnologin: “Nur ein Bild?”

Informant: “Nur ein Bild. Das ist das Wesentliche dieses kong. Zuerst habe ich mich
etwas geirrt, und jetzt sind mir die beiden Namen wieder klar.”

Ethnologin: “Und was ist aminwop 77

Informant: “aminwop ? Das ist wie der Geist. Also das, worliber wir jetzt reden.

#
%

.54

Abb. 1 Ethnologin im Gesprich mit Informanten.

249



250

Das ist so, wie wenn ich sterbe und die Leute vor meinem Geist Angst haben."
Ethnologin: “Das ist aminwop ?” [Ich bin verwirrt: zuerst schien kongwop in die
Kategorie “Totengeist” zu passen, und nun nennt Faiu dafiir einen anderen Begriff,
aminwop.]

Informant: “aminwop.”

Ethnologin: “Und kongwop ist wie ein Bild?”

Informant: “Ein Bild. Das, was ein Mensch im Traum sieht. Ein Zeichen ist es, alle
zeigen es im Traum eines Mannes, jemand taucht auf, es wird etwas geredet, ein
Baumkinguruh oder ein Vogel oder was auch immer kommt vor, also ein Zeichen,
das ist es. Und kongwop ist so: Wenn jemand im Haus sitzt und jemand kleines
[ein Kind oder jemand Unbedeutendes] geht hinaus, dann werden ihn alle an-
schwindeln: ’kong kommt!” kongwop ist so: Ein Mann sieht es nicht mit den
Augen, sondern der Name jagt dem Mann Angst ein, und er wird zuriickkommen.
Wenn ein Kind hinaus geht: "Ah, kong ! kong |’ Wenn man so sagt, wird das Kind
Angst bekommen und gleichzeitig anfangen zu weinen und wieder ins Haus
zuriickkehren. So ist das.”

Ethnologin: “Und ein Mensch hat aminwop und kongwop.”

Informant: “Ja.”

Ethnologin: “kongwop ist das, was ich im Traum sehen kann.”

Informant: “Ja.”

Ethnologin: “Und diese beiden Dinge, aminwop und kongwop, die sind, wenn ich
lebe, in mir, und sie sind versteckt, beide Arten.”

Informant: “Ja.”

Ethnologin: “Und wenn ich gestorben bin, dann lduft die aminwop herum?” [Eine
typische Suggestivfrage, bei der dem Informanten die Antwort angeboten wird. |
Informant: “Ja.”

Ethnologin: “Und kongwop 7 Was macht dieses Etwas?”

Informant: “kongwop macht ... kongwop ist wie ein Bild sehen, ein Gerdusch
horen. Soist das. Du siehst keinen richtigen Mann, aber wenn du in den Busch gehst
und es ein Gerdusch gibt, dann werden alle sagen: kongwop, aminwop, beides
werden sie sagen.”

Ethnologin: “Beides?!” ...

Ethnologin: “Aber die beiden sind nicht das gleiche.”

Informant: “Ja, sie sind nicht das gleiche, sie sind etwas unterschiedlich.”
Ethnologin: “Mmh.”

Pause, das Gesprich stockt ...

Ethnologin: “Aber die beiden, aminwop und kongwop, sind nicht das gleiche.” [Ich
versuche, das Gesprich wieder in Gang zu bringen. ]

Informant: “Ja, es sind zwei Dinge, zwei.”

Ethnologin: “Und gibt es auch sakwop ? aminwop ist der Geist des Mannes. Und
der Geistder Frau?” [Ich wusste: sak bedeutet “Frau”, amin “Mann” und versuche,
in eine andere Richtung weiterzufragen. |

Informant: “Das ist ein Oberbegriff.”

Ethnologin: “Das ist also ein Oberbegriff.”

Informant: “Ja, Mann oder Frau oder wer auch immer, es ist nur aminwop.”
Ethnologin: “Mmh.” ...



Ethnologin: “Und alle kdnnen ... angenommen, so hast du gesagt, alle sitzen im
Haus und reden iiber jemanden, der gestorben ist. Und ein Mann geht hinaus und
sieht ein Schwein oder was auch immer, und sagt: *das ist ein kong !”

Informant: “Ja.”

Ethnologin: “Kann er dann den Namen des Mannes, der gestorben ist, nennen oder
nicht?” [Ich versuche, das Verhalten der Lebenden gegeniiber den kong zu erfra-
gen]

Informant: “Er kann ihn nicht nennen ... Falls er auf dem Land des Besitzers [d.h.
des Verstorbenen | herumlduft oder in dessen Busch ist, und er sieht ihn, kann er
ihn nicht beim Namen nennen, diesen toten Mann, aber er wird sagen: "Du kannst
dich nicht so dickkopfig vor meinen Augen zeigen, verzieh’ dich, versteck’ dich,
und ich laufe herum im Busch, das ist mein Busch.” So wird er sagen, und dieses
Etwas wird sich verstecken, und alle konnen herumlaufen, ohne dass ihnen etwas
zustosst. Allen geht es gut, alle laufen gut herum, und dann kommen sie zuriick
zum Haus.”

Ethnologin: “Mmh.”

Informant: “So ist das.” ...

Die Aussage dieses ersten “richtigen” Gespréchs im Feld, von dem hier ein Ausschnitt
vorgestellt wurde, blieb fiir mich damals genauso diffus wie jetzt fiir den Leser dieses
Beitrags. Aus den Reaktionen und Antworten der Yupno auf meine Fragen lernte ich
dann mit der Zeit, dass ich — ideale Methode des Auffindens der einheimischen
Kategorien und ihre der Kultur addquate Darstellung hin oder her — meine mir z.T.
unbewussten, z.T. fiir mich nicht leicht verdnderbaren europidischen Klassifikationen
auf ihre Konzepte iibertrug und entsprechende Fragen stellte — die ausser mir wohl
niemand verstand. Dennoch bekam ich héfliche (fiir mich wiederum un- oder kaum
verstindliche) Antworten. Mit der Dauer der Feldforschung, besseren Sprachkenntnis-
sen und einem grosseren Verstidndnis der fiir die Yupno relevanten Themen wurden
diese Probleme jedoch geringer.

Erfahrene Realitdt (= Kultur der Yupno) und ““ideale” Methode (emisches Vorgehen)
prallten nicht mehr wie zu Beginn der Forschung aufeinander, sondern bewegten sich
aufeinander zu: je mehr ich von den Yupno erfuhr und lernte, desto “emischer” konnte
ich ihre Kultur erfassen, und desto genauer lernte ich ihre Vorstellungen von aminwop,
kongwop und kong kennen. aminwop und kongwop sind — hier ganz knapp um-
schrieben — zwei Begriffe fiir die gleiche Dimension des Menschen, beziehen sich aber
auf unterschiedliche Zustiande: aminwop (amin: Mensch, Mann, wop: Bild, Schatten)
ist eines der individuellen Prinzipien, das der Mensch bei der Geburt durch die Mutter
erhilt und sein Leben lang besitzt. Es kann als eine geschlossene, unaufldsbare,
nichtstoffliche Einheit umschrieben werden, die sich nicht genau lokalisiert im mensch-
lichen Kérper befindet und den Menschen im Traum und bei Krankheit verlassen kann.
Stirbtein Mensch, verlédsst dieses “Mensch-Teil” aminwop endgiiltig den menschlichen
Korper und bleibt, nun als kongwop (kong: etwa: “Totengeist”, wop: Bild, Schatten)
bezeichnet, zunidchst in der Nihe des Toten, mit dem es noch eng verbunden gedacht
wird: Es besitzt das (allerdings meist unsichtbare) Aussehen und die besonderen
Personlichkeitsmerkmale des Toten, ist der Aspekt der Personlichkeit eines Menschen,
der beim Tod und eine kiirzere Zeit danach iibrigbleibt. Kurz nach dem Todesfall kann
dieses kongwop durch Gerdusche oder plotzliches Sichtbarwerden die Lebenden sehr
erschrecken. Im Laufe der Zeit verliert es seine individuellen Attribute, wird zunehmend

251



unpersonlicher und zu einem immer anonymer gedachten kong (etwa: “Totengeist”),
der den Yupnofluss hinuntertreibt ins Meer, den Ort des Jenseits, wo er sich mit den
anderen kong trifft.

Anmerkungen

1. Die anderen Teilnehmer waren J. Wassmann, der das Projekt leitete und die
Raum- und Zeitvorstellungen der Yupno untersuchte, Ch. Schmid-Kocher mit dem
Thema “Ethnobotanik™, eine Medizinerin, ein Mediziner und ein Psychologe.

2. Diese Untersuchung wird unter dem Titel “Falsch verhalten — schwer erkrankt:
Konzeptionen vom Krankseins bei den Yupno im Finisterre-Gebirge, Papua New
Guinea” 1991 als Dissertation in “Basler Beitrige zur Ethnologie” erscheinen.

3. Als einziger Ethnologe reiste C.A. Schmitz 1958 wiihrend zweier Wochen durch
das Yupnotal; seine Ergebnisse sind in einem Artikel (Schmitz 1958) publiziert.

4. Korrekterweise miisste man “hatte” schreiben, da sich die Kognitive Ethnologie
verdndert bzw. weiterentwickelt hat; wihrend sie sich friither (in den 1960er und noch
in den 1970er Jahren) sehr stark auf (als relativ statisch betrachtete) Kategorien, in
denen andere Kulturen ihre Wissen iiber ihre Umwelt ordnen und sprachlich kodie-
ren bzw. klassifizieren, konzentrierte, stehen heute der Erwerb und der Gebrauch die-
ses Wissens im Alltag, das sich auch nicht-verbal in Handlungen dussern kann, im
Zentrum ihres Interesses.

5. Beide Begriffe, emisch und etisch, sind der Linguistik entlehnt, von der die Ko-
gnitive Ethnologie entscheidende Ansitze iibernahm. “Emisch” wurde von “phone-
misch” abgeleitet, der Bezeichnung fiir die bedeutungsunterscheidenden Laute in ei-
ner spezifischen Sprache, “etisch” von “Phonetik”, dem Terminus, der sich auf die
im ganzen physiologisch produzierbaren, aber nur individuell gebrauchten, also in al-
len Sprachen gleichermassen moglichen Laute bezieht.

6. Hier die deutsche Ubersetzung der bekannten Kulturdefinition von Goodenough
(1957:167-168).

7. Diese Begriffe werden heute zogernder verwendet, und viele Ethnologen versu-
chen, diese Vorstellungen mit den jeweiligen einheimischen Termini anzufiihren,
oder schreiben von “spirituellen” oder “psychischen” “Aspekten” oder “Dimensio-
nen”, “vitaler Essenz” u.a. — was das Dilemma der Typologisierung und der Uberset-
zung nicht 16st.

Literatur

Fischer H. 1965. Studien iiber Seelenvorstellungen in Ozeanien. Miinchen.

Frake C. 1962. The ethnographic study of cognitive systems. In: T. Gladwin & W.G.
Sturtevant (Hrsg.) Anthropology and Human Behaviour. Washington, S.72-85.

Goodenough, W.H. 1957. Cultural Anthropology and Linguistics. In: P. L. Garvin
(Hrsg.) Report of the Seventh Annual Round Table Meeting on Linguistics and
Language Studies. Washington D.C., S. 167-173.

Herder Lexikon der Ethnologie. 1981. Freiburg, Basel, Wien.
Hirschberg, W. (Hrsg.). 1965. Worterbuch der Volkerkunde. Stuttgart.

Schmitz, C.A. 1958. Zur Ethnographie des Jupno-Tales im Nordosten von Neu-Guinea.
Acta Ethnographica 7, S. 337-386.

252



	Wie begreift man einen "Totengeist"? : Über das Aufeinanderprallen von kulturspezifischen Konzepten und ethnologischen Typologisierungen

